
[bookmark: _top][bookmark: _Toc105288477]سراب 
عــرفـان
[bookmark: _Toc434168707][bookmark: _Toc434168779][bookmark: _Toc434168823][bookmark: _Toc435693467]نگرشی به مباحث:
وحدت  وجود ،عقل گريزي
و جبرگرايي عارفان

در كتاب مقالات
دكتر حسين الهي قمشه‏اي
حسن ميلانی
شناسنامه


 2  /  سراب عرفان





؟ب؟
امام صادق؟ع؟:

«مَنْ دَخَلَ في هذا الدّينِ بالرّجالِ أخرجَهُ منهُ الرّجالُ كما أدخلوهُ فيه،
ومَنْ دَخَلَ فيه بالكتابِ وَالسّنةِ زالتِ الجبالُ
قبلَ أن يَزولَ».([footnoteRef:2]) [2:  . بحار الانوار، 2 / 105، به نقل از غيبت نعمانی.] 

هر كس در پی شهرت مردمان به این آیین در آید، هم ایشان او را چنان كه به سوی دین كشانده‏اند، از آن بیرون خواهند برد؛
ولی هر كس بر اساس قرآن و گفتار معصومین؟عهم؟به این آیین درآید از كوه‌ها استوارتر خواهد بود.

118  /  سراب عرفان


فهرست

اشاره	7
بخش اول	9
آفرينش يا تولد؟!	9
تباين ذات خالق و مخلوق؟ يا وحدت و عينيت؟!	14
شواهدي ديگر از كلمات وحدت وجودیان	22
دنباله سخنان وحدت وجودیان	30
ناپیدای دیدنی!	40
نه حلول و اتحاد و نه وحدت وجود	44
انكار وجود مخلوق	47
بطلان ادعای فنای در صفات	51
بطلان توحید افعالی عرفانی	54
اوهام و بی‏نهایت	56
حلول و اتحاد؟ یا وحدت وجود؟ و یا هیچ‌كدام؟!	65
بخش دوم	71
گريز اهل عرفان از دليل و برهان	71
عاقبت وخيم مذهب صلح كل	79
عقل، يا عشق؟ و برهان، يا شهود؟	81
بخش سوم	93
جبرگرايی و نفی اختيار	93
الف) جبرگرايی اهل فلسفه و عرفان و تصوف	93
ب) نفی جبر در معارف خاندان وحی	99
بخش چهارم	103
مكـاتب بشــری در مقابله با مكتب وحی	103
حكم عقل، يا انديشه‏های عاقلان؟!	105
علم حقيقی و حقيقت علم	108
رشد علم، يا رواج جهل؟!	114

[bookmark: _Toc434168712][bookmark: _Toc434168780]




[bookmark: _Toc435693468]اشاره
. . . كودک بودیم و شبحی از وجود خدا در زاویه‏ای از پهنای آسمان بر پرده خیال می‏كشیدیم؛
ما بزرگ شدیم... ولی آن شبح كوچک چطور؟!
آیا آن هم بزرگ شده است؟!... و چه اندازه؟!... و تا كجا؟!
آیا آن‏قدر بزرگ شده است كه مجالی برای وجود من و شما باقی نگذاشته باشد؟! 
ما «او» شده باشیم، و او عینا «ما» شده باشد؟!
اگر آن «پندار» را وا نهاده، و این «اندیشه» را برگزیده‏ایم، آیا این خود باطل‌كننده پندارهای باطل، و یا خود نیز پنداری باطل است؟!
خوشا آنان كه آنچه را كه باید، چنانكه هست شناختند و شناساندند؛ و در سایه نصوص مكتب وحی، حق را چنان یافتند كه نه به آراستن دلخواه دین نیازی دیدند، و نه به كاستن آن به هوای خویش دست یازیدند.
و خوشا آنان كه معرفت را از متن وحی و نصوص مفسّران واقعی آن آموختند، نه چیز دیگر؛ 
و دین را تنها به معصوم شناختند، نه كس دیگر؛ 
و خنک آنان كه به دور از هر گونه میل و هوا، خویشتنِ عقیدتی خویش را از متن وحی و برهان می‏جویند نه از اوهام دیگران. 
در این رهگذر، این نوشته كوتاه با نگاهی بر كتاب «مقالات» (الهی قمشه‏ای، حسین)، به تأمّلی در دیدگاه‏های اهل عرفان، در نقاط زیر می‏نشیند:
1 . حقیقت آفرینش الهی و وحدت وجود
2 . فرار از عقل و برهان و پناه آوردن به عشق و شهود
3 . اعتقاد به جبر و انكار اختیار
4 . فلسفه‏سازی و نظریه‏پردازی

حسن میلانی



[bookmark: _Toc434168713][bookmark: _Toc434168781][bookmark: _Toc435693469]بخش اول
[bookmark: _Toc434168714][bookmark: _Toc434168782][bookmark: _Toc435693470]آفرينش يا تولد؟!

كتاب «مقالات» به پیروی از نظریات عارفان، حدوث و مخلوقیت حقیقی موجودات را نمی‏پذیرد و تمامی اشیا را دارای وجود ازلی و ابدی دانسته، آنها را صورت‏های گوناگون وجود خداوند متعال می‏انگارد؛ چنانكه در این باره می‏نگارد:
«این ساقی سرمست كه اول بار شراب هستی را در جام تعینات و ماهیات ریخت و به گفته حافظ، جرعه‏ای بر خاک افشاند و عوالم بی‏نهایت را مست و شیدای خود كرد، هر چند در مقام ذات از نام و نشان و تجلّی و صورت مبرّا است و در پس پرده غیب ازلاً و ابدا از دیده عقول پنهان است، اما حافظ او را به هزار نام و نشان بر پرده غزلیات خویش نقش كرده و به مصداق سخن ابن عربی كه گفت خداوند دوست دارد كه او را در همه صورتها عبادت كنند، او نیز محبوب خود را در جلوه‏های گوناگون از صنم تا صمد و از شاهد هر جایی تا عزیز مهیمن ستوده است.
	گفتم صنم پرست مشو با  صمد نشین

	

	
	گفتا به كوی عشق هم این و هم آن كنند


	هر دو عالم یک فروغ روی اوست

	

	
	گفتمش پیدا و پنهان نیز هم



گوییم:
این سخن كه «ساقی سرمست اول بار شراب هستی را در جام تعینات و ماهیات ریخت»، به هیچ وجه با اصول برهانی و معارف وحیانی سازگار نیست و عبارتِ ریختنِ شراب هستی در جام تعینات و ماهیات، تعبیری است كه تنها بر مبانی باطل عرفان گفته می‏شود؛ زیرا اهل عرفان، حدوث حقیقی اشیا، و پدید شدن بعد از نیستی واقعی موجودات را انكار می‏كنند، و قبول ندارند كه خداوند متعال، موجودات را پس از اینكه مطلقا نبوده‏اند خلق نموده باشد، بلكه وجود همه چیز را همیشگی و ازلی می‏دانند، و معنای حقیقی آفرینش و خلقت را نمی‏پذیرند؛ لذا مجبور شده‏اند مجموعه جهان طبیعت و عالم موجود را عین هستی و وجود خداوند متعال بدانند، و حقیقت ذات خدا را متغیر به تغیرات پیوسته، و متجلّی به جلوه‏ها و صورتهای گوناگون به شمار آورند.
اهل فلسفه و عرفان، در پی این عقیده كه اشیا را متولّد از ذات خدا و پدید آمده از حقیقت هستی او می‏پندارند، به ناچار پذیرفته‏اند كه همه چیز قبل از تولّد و ظهور، در وجود خداوند ثابت و نهان بوده است، و آنها را «اعیان ثابته» و «ماهیات» _ یعنی حقایقی كه در ذات خدا ازلاً ثابت بوده، و سپس از آنجا بیرون آمده و ظهور كرده‏اند _ می‏نامند و می‏گویند: ثابت، چیزی است كه نه موجود است و نه معدوم.([footnoteRef:3])  [3:  . منتقدی گرامی (در شماره 16 و 17 فصلنامه حکمت رضوی، زمستان 1385 و بهار 1386، وابسته به دانشگاه علوم اسلامی رضوی، گروه فلسفه و کلام)، سراب را آب پنداشته و آب حیات را سراب، و ما را چنین نقد کرده است:
«مؤلف... تصور کرده است که مراد عرفا از عين ثابت يعنی... همان ثابتات ازليه معتزله... اين يک نسبت بی‌جا به ساحت عرفا می‌باشد».
اینک تأکید می‌کنیم که بر خلاف پندار امثال منتقد گرامی باید دانست که ماهیات فلسفی و عرفانی، با ثابتات معتزلی (لا موجودة و لا معدومة) هیچ تفاوتی ندارد، چنان که در تعليقات کشف المراد از آقای حسن زاده آملی اعتراف شده است: 
«آقول إن الماهيات في اصطلاح الحکيم هي الأعيان الثابته في اصطلاح العارف... يقول صاحب الفصوص... فالأحوال لا موجودة ولا معدومة»:
«می‌گويم که ماهيات در اصطلاح فيلسوف، همان اعيان ثابته در اصطلاح عارف است... صاحب فصوص می‌گويد... بنابر اين احوال نه موجودند و نه معدوم».
نيز آقای حسن زاده گويد: «حدود را در لسان حكما ماهيات گويند و در لسان عرفا اعيان ثابته». (ممد الهمم، 163؛ وحدت وجود از نظر عارف و حكيم، 156).
قونوى هم اشاره مى‌كند كه آنچه محققين اهل الله اعيان ثابته مى‌نامند در اصطلاح ديگران ماهيت، معلوم معدوم، شىء ثابت و مانند آن ناميده مى‌شود. (النصوص، 74).
ابن عربى نيز در موارد متفاوتى تصريح مى كند كه سخن معتزله همان اعيان ثابته است. چنان که گويد: «در روايت نبوى "گنجى بودم ناشناخته... "، اثباتى است بر اعيان ثابته كه معتزله قائل به آن هستند». (فتوحات مكيه، تصحيح، عثمان يحيى، 14 / 409).
و گويد: «في قوله كنت كنزا إثبات الأعيان الثابتة التي ذهبت إليها المعتزلة و هي قوله <إِنَّما قَوْلُنا لِشَـيْ‏ء>. (فتوحات مکیه، 41 جلدی، 409).
در جايى ديگر پس از طرح مبحث اعيان ثابته و ثبوت آنها در حال عدم مى‌گويد:
«وهذا من أدلّ دليل على قول المعتزلي في ثبوت أعيان الممكنات في حال عدمها». (فتوحات 4 جلدی، 1 / 732):
«اين محكم ترين دليل بر اعتقاد معتزله به ثبوت اعيان ممكنات در حال عدم آنها می‌باشد».
و در جايى ديگر پس از بيان اينكه اعيان ثابته برزخى ميان وجود مطلق و عدم مطلق هستند به اشاعره در رد معتزله خرده مى گيرد. (الفتوحات المكية، بيروت، دار صادر، بى‌تا، 3/ 46).
نیز: «الأمر بين وجود و عدم في أعيان ثابتة على أحوال خاصة». (فتوحات 4 جلدی، 3/ 263):
«پس امر، بین وجود و عدم است در اعیان ثابته بر احوال خاصی».
و گويد: «الأعيان الثابتة عليها يقع الخطاب من طرفي الوجود المطلق و العدم المطلق». (فتوحات 4 جلدی، 2/ 248).
«خطاب بر اعیان ثابته واقع می‌شود از طرف وجود مطلق، و عدم مطلق!»
ملا صدرا گوید:
«الماهيات هي الأعيان الثابتة التي ما شمت رائحة الوجود أصلا!» (مشاعر، 35):
«ماهیات، همان اعیان ثابتة‌اند که هرگز بویی از وجود نبرده اند».
و بر نزديكی قول معتزله و صوفيه تأكيد دارد. (الشواهد الربوبية،  163 و 497).
برای ابطال عقيده عرفا و معتزله در آثار کلامی شيعی، مثلاً رجوع کنيد به:
علم الهدی، 156؛ علامه حلّی، 1363 ش، 49 _ 50؛ همو، 1379 ش، 414 _  415، همو، 1407،  32_ 39؛ همو، 1419، 1 / 53 _ 87).
البته ما هرگز از امثال منتقد بزرگوار انتظار نداریم که به چنین مطالبی متوجه شوند چرا که حتی بزرگان فلسفه و عرفان هم اگر گاهی ادعا کنند که ماهیات فلسفی و عرفانی غیر از ثابتات ازلی است، باید دانست که این‌گونه تناقض گویی‌ها سیره دائمی اهل فلسفه و عرفان است. لذا با کمال تعجب می بینید که نهایت فلسفه هم می‌گوید:
نسب إلى المعتزلة أنّ للماهيّات الممكنة المعدومة شيئيّة في العدم، و أنّ بين الوجود و العدم واسطة يسمّونها الحال، و عرّفوها بصفة الموجود التي ليست موجودة و لا معدومة... (طباطبایی، محمد حسین، نهایة الحکمة، 16):
به معتزله نسبت داده شده است که ماهيّات ممكنه معدومه، در عدم دارای شیئیتند، و بين وجود و عدم واسطه‌ای به نام حال وجود دارد، و ایشان آن را صفتی برای  موجود تعریف کرده‌اند که آن صفت نه موجود است و نه معدوم.
و با این حال عجیب‌تر این است که باز هم با غفلت از مبانی و تصریحات اکابر فن، اعتراف می‌کنند:
 و هذه دعاو يدفعها صريح العقل. (طباطبایی، محمد حسین، نهایة الحکمة، 16): و این‌ها ادعاهایی است که با عقل صریح مخالفت دارد! ] 

اینک در باره این سخن ایشان، باید تأمل كرد كه چگونه می‏توان ارتفاع نقیضین را ممكن دانست و باور داشت كه یک چیز نه موجود باشد و نه معدوم؟!
اگر ماهیات و اعیان ثابته، واقعاً معدوم نبوده‏اند، چگونه شراب هستی در جام آنها ریخته شد و موجود شدند؟! مگر چیزی را كه معدوم نیست می‏توان موجود كرد؟ و مگر هستی دادن به آن، تحصیل حاصل و محال بدیهی نیست؟! چیزی را كه نیستی ندارد، چگونه می‏شود به شراب هستی، هست و مستش كرد؟!
اگر _ چنانكه اهل عرفان می‏پندارند _ ماهیات، ازلاً و ابدا بویی از وجود نبرده‏اند، ثبوت آنها چه معنایی دارد؟ و شراب هستی چگونه در جام آنها ریخته شده است؟ و تفاوت آنها پیش از چشیدن شراب هستی، و پس از آن در چیست؟!
از اینها گذشته، مگر وجود متعالی خداوند _ كه نه شكل دارد و نه شبح و نه مقدار و نه اندازه و نه جزء و نه كل و نه صورت و نه تغیر و نه زمان و نه مكان _ به گونه‏ای است _ و تعالی الله عما یقول الظالمون _ كه در جام تعینات ریخته شود، و به صورت ماهیات و اشیای مختلف در آید؟!
[bookmark: _Toc434168715][bookmark: _Toc434168783][bookmark: _Toc435693471]تباين ذات خالق و مخلوق؟ يا وحدت و عينيت؟!
در اینجا ناچاریم توضیح مختصری در باره تباین ذاتی و تفاوت حقیقی خالق و مخلوق از نگاه برهان و شریعت بیاوریم تا مقدمه‏ای باشد برای درک صحیح معنای توحید و خداشناسی، و در امان ماندن از انحراف شرک، و ارزیابی ادعای وحدت وجودیان، و اعتقاد اهل فلسفه و عرفان.
برای این منظور، باید به نكات زیر توجه كامل داشت:
1. هر چیزی كه تحقق یافتن آن ممكن باشد، پیدایش فرد دوم آن نیز ممكن است، وگر نه، فرد اول آن هم موجود نمی‏شد.
بنابر این، هر چیزی كه قابل وجود باشد، حقیقتی عددی، و قابل كم شدن و زیاد شدن است؛ و هر چیزی كه قابل زیادت و كم شدن باشد، دارای اجزا([footnoteRef:4])، و نیز مقدار معین و محدود بوده، و تحقق موجود نامتناهی محال ذاتی می‏باشد. [4:  . هر مجموعه‏ای كه عددی و قابل زيادت و نقصان باشد، افراد آن نيز جزء دار و قابل انقسام است؛ زيرا:
الف) هر مجموعه‏ مركب از افراد معين، به تعداد افراد آن مجموعه قابل تقسيم است، و هر حقيقتی كه قابل تقسيم به عددی معين باشد، به طور بديهی به كم‏تر و بيش‏تر از آن عدد هم قابل تقسيم خواهد بود، و قابليت انقسام، نشانه جزء دار بودن شى‏ء است.
ب) نفس تقارن و دوئيت، مستلزم جزء دار بودن شى‏ء است:
اميرالمؤمنين؟ع؟ مى‏فرمايند: «مَنْ قَرَنَهُ فَقَدْ ثَنَّاهُ وَ مَنْ ثَنَّاهُ فَقَدْ جَزَّأَهُ وَ مَنْ جَزَّأَهُ فَقَدْ جَهِلَه». نهج البلاغه، خطبه اول.] 

2. وجودِ حقیقت متجزی، متعین به اجزای خود است، و محال است كه بتواند خود را معدوم كند، یا بر اجزای وجود خود بیفزاید و به مثل خود وجود دهد.([footnoteRef:5]) [5:  . خداوند متعال مى‏فرمايد: <أَمْ هُمُ الْخالِقُون؟!>؛ طور: 35.] 

3 . هرگز ممكن نیست كه مخلوقات (حقایق متجزی)، بدون خالق و آفریننده و خود به خود موجود شوند.
4 . آفریننده و خالق اشیا، موجودی است بر خلاف همه آنها؛ نه جزء دارد و نه كل؛ نه زمان دارد و نه مكان، و نه صورت دارد و نه شبح، و هرگز قابل شناخت و تصور و توهم و تجلی و ظهور نیست؛ و به صفت كوچكی، بزرگی، تناهی، عدم تناهی، و دیگر اوصافی كه به اشیای دارای اجزا و امتداد اختصاص دارد، متصف نمی‏گردد.
بنابر این مخلوق، ذاتی است كه ویژگی‏های زیر را داشته باشد:
زیادت و نقصان پذیرد؛
دارای مقدار و جزء باشد؛
وجودش ابتدا داشته باشد؛
این ویژگی‏ها، آیت مخلوقیت، و نشانه مصنوعیت و احتیاج او به خالق و آفریننده است، و اگر خالق بر خلاف آن نبوده، و دارای جزء و امتداد باشد، لایق خالقیت نیست، و خود مخلوقی بیش نخواهد بود. امیر المؤمنین؟ع؟ می‏فرمایند:
«كُلُّ مُعْطٍ مُنْتَقِصٌ سِوَاه»‏.([footnoteRef:6]) [6:  . التوحيد، 48؛ بحار الأنوار، 4 / 274.] 

«جز خداوند متعال، هر اعطا کننده‏ای از وجودش کاسته می‏شود».
امام صادق؟ع؟ می‏فرمایند:
«لا يَليقُ بِالّذي هُوَ خَالِقُ كُلِّ شيء إِلاّ أَنْ يَكُونَ مُبائِناً لِكُلّ شيء، مُتَعالِياً عَنْ كُل شَيء».([footnoteRef:7]) [7:  . بحار الأنوار، 3 / 148، خبـر مشتهر به توحيد مفضل بن عمر.] 

«خالق اشیا را نسزد مگر اینكه مخالف و مباین با اشیا و والاتر از آنها باشد».
و امام رضا؟ع؟مى‏فرمایند:
«كَيْفَ يُنْشِئُ الْأَشْيَاءَ مَنْ لَا يَمْتَنِعُ مِنَ الإِنْشَاء».([footnoteRef:8]) [8: . بحار الانوار، 4 / 230، از التوحيد و عيون اخبار الرضا؟ع؟.] 

«چگونه ممکن است چیزی اشیا را بیافریند که خود پذیرای وجود است»؟!
«لِعَجْزِ كُلِّ مُبْتَدَإٍ عَنِ ابْتِدَاءِ غَيْرِه»‏.([footnoteRef:9]) [9:  . التوحيد، 36؛ بحار الأنوار، 4 / 228، عيون اخبار الرضا؟ع؟ 1 / 151.] 

«زیرا هر موجود دارای ابتدایی، از آفریدن غیر خود ناتوان است».
« بِتَشْعِيرِهِ الْمَشَاعِرَ عُرِفَ أَنْ لَا مَشْعَرَ لَهُ وَ بِتَجْهِيرِهِ الْجَوَاهِرَ عُرِفَ أَنْ لَا جَوْهَرَ لَه‏».([footnoteRef:10]) [10:  . بحار الأنوار، 4 / 228، از توحيد و عيون اخبار الرضا؟ع؟.] 

«از این که مشاعر را بیافرید دانسته شود که خود مشاعر ندارد، و از این که جواهر را بیافرید دانسته شود که خود جوهر ندارد».
امام جواد؟ع؟ فرمودند:
«إِنّ ماسِوَی الواحِدِ مُتَجَزِّئٌ، وَالله واحِدٌ لا مُتَجَزِّئٌ وَلا مُتَوَهَّم بِالْقِلَّةِ وَالكَثْرَةِ وَكُلُّ مُتَجَزِئٍ أَو مُتَوَهَّمٍ بِالْقِلَّةِ وَالكَثْرَةِ مَخْلُوقٌ دَالٌّ عَلَی خَالِقٍ لَهُ».([footnoteRef:11]) [11: . كافی، 1 / 116، بحار الأنوار، 4/ 154، از احتجاج.  ] 

«هر چیزی جز خداوند یكتا، پذیرای قسمت و دارای جزء است. و خداوند، یگانه است؛ نه قابل انقسام است و نه جزء بردار، و نه در وهم، به كمی و زیادت وصف شود. و هر چیز كه پذیرای قسمت و دارای جزء باشد، یا در تصور، زیادت و كمی را بپذیرد، مخلوق است و دلالت دارد كه او را خالقی می‌‏باشد».
ذاتی كه از داشتن اجزا، زمان، مكان، امتداد، اندازه، مقدار و قرب و بُعد، والاتر باشد، قطعا نه قابل وصول است و نه قابل شهود؛ نه در چیزی حلول می‏كند و نه با چیزی متحد می‏گردد؛ نه چیزی در ذات او فانی و مندک می‏شود، و نه به صورت نور یا چیز دیگر، جلوه‏گر خواهد شد؛ نه عین وجود اشیا می‏باشد، و نه وجود نامتناهی و مطلقش می‏توان دانست، و نه متناهی و مقید، و نه هر دو.
لذا فرض هر گونه صدور (تولد) و سنخیت (همانندی)، بین ذات خالق و مخلوق، مبتنی بر عدم معرفت حقیقی توحید خداوند خواهد بود. حضرت امیرالمؤمنین؟ع؟ می‏فرمایند:
«قَبْلَ كُلِّ غَايَةٍ وَمُدَّةٍ وَكُلِّ إِحْصاءٍ وَعِدَّةٍ، تَعالی عَمّا يَنْحَلُهُ المُحَدِّدُونَ مِنْ صِفاتِ الأَقْدارِ وَنَهاياتِ الأَقطارِ».([footnoteRef:12]) [12: . بحار الانوار، 4 / 307، از نهج البلاغه.] 

«او فراتر از هر نهایت و زمان و احاطه و شمارشی است. فراتر است از تمامی صفات مقداری، و نهایات مكانی كه وصف كنندگان به او ارزانی می‌‏دارند».
«تَعَالَی المَلِكُ الْجَبَّارُ أَنْ يوصَفَ بِمِقْدَارٍ».([footnoteRef:13]) [13:  . أمالی طوسـی، 220؛ بحار الانوار، 10 / 56.] 

«خداوند برتر از آن است كه به مقدار وصف گردد».
«مَا تُصُوِّرَ فَهُوَ بِخَلافِهِ».([footnoteRef:14]) [14:  . ارشاد، 1 / 223، احتجاج، 1 / 200؛ بحار الانوار، 4 / 253.] 

«هر چه در اوهام صورت پذیرد، خداوند مخالف و مباین با آن است».
امام باقر؟ع؟ می‏فرمایند: 
«إن الله تعالی خِلْوٌ من خَلقِه وخَلقُه خِلْوٌ منه، وكُلُّ ما وَقَع عَلَيه اسمُ شيءٍ فَهُوَ مَخلوقٌ ما خَلا الله عَزّ وَجلَّ».([footnoteRef:15]) [15:  . بحار الأنوار، 4 / 322، از توحید.] 

«خداوند، جدا از خلق خویش، و خلق او جدا از اویند؛ و هر چیز كه نام شیء بر آن توان نهاد مخلوق است، به جز خداوند عز و جل».
امام رضا؟ع؟ می‏فرمایند: 
«فَكُلُّ مَا فِي الخَلْقِ لا يوجَدُ فِي خَالِقِهِ، وَكُلُّ مَا يُمْكِنُ فيهِ يَمْتَنِعُ فِي صَانِعِهِ... إِذاً لتَفَاوَتَتْ ذاتُهُ».([footnoteRef:16]) [16:  . بحار الانوار، 4 / 230، از توحید و عیون.] 

«هر چه در خلق باشد در آفریننده‏اش نیست، و هرچه در مخلوق امكان داشته باشد در خالق آن محال و ممتنع است... در غیر این صورت ذات خالق، متغیر و دگرگون، و دارای اجزای متفاوت می‌‏شد».
آیا كدامین برهان و عقل سلیم می‏پذیرد كه مخلوقات، مراتب وجود و طبقات ذات خدا! یا تجلی و پرتو ذات او باشند؟!
مگر ذات متعالی از مقدار، اجزا، شبح و شكل، و آفریننده هر صورت و مقداری، خود به رؤیت و تجلی و صور مختلف و اشكال و اجزای گونه گونه در می‏آید؟!
پس در این صورت، فرق میان خالق و مخلوق، و عابد و معبود چه چیز خواهد بود؟!
امام صادق؟ع؟ می‏فرمایند:
«إِنّ الله تَبارَكَ وَتَعالی لا يوصَفُ بِزَمانٍ وَلا مَكانٍ وَلا حَرَكَة وَلاَ انْتِقالٍ وَلا سُكُونٍ، بَلْ هُوَ خَالِقُ الزّمانِ وَالمَكانِ وَالحَرَكَةِ وَالسُكُونِ، تَعالی عَمّا يَقُولُ الظّالِمُونَ عُلُوّاً كَبيراً».([footnoteRef:17]) [17:  . بحار الانوار، 3 / 330، از كتاب توحيد.] 

«همانا خداوند تبارک و تعالی به زمان، مكان، حركت، انتقال و سكون وصف نمی‌‏گردد؛ بلكه او خالق زمان و مكان و حركت و سكون می‌‏باشد. او برتر است از آنچه ستمكاران در وصفش می‌‏گویند».
«لَوْ كانَ كَما يَقُولُ لَم يَكُنْ بَيْنَ الخالِقِ وَالمَخْلُوقِ فَرْقٌ».([footnoteRef:18]) [18:  . بحار الأنوار، 3 / 303، از كتاب توحيد.] 

«اگر چنان باشد كه او می‌‏گوید، بین خالق و مخلوق فرقی نخواهد بود».
تباین و تفاوت ذات خالق و مخلوق، تباین بین ذات مقداری و حقیقت متعالی از مقدار و امتداد است.
زمان، مكان، تناهی، عدم تناهی، اطلاق و تقیید، ویژگی‏های ذات مقداری و امتدادی است؛ و ذات متعالی از مقدار و امتداد خداوند، هرگز با آنها سنجیده نمی‏شود.
البته اعتقاد به اینكه چیزی هم نامتناهی باشد، و هم بدون امتداد و جزء و كل، فی نفسه متناقض و غیر معقول است.
امام صادق؟ع؟ در پاسخ شخصی كه می‏پرسد: آیا خداوند متعال به ذات خود در همه جا وجود دارد؟ می‏فرمایند:
«وَيْحَكَ إِنّ الأَماكِنَ أَقْدارٌ، فَإِذَا قُلْتَ فِي مَكَانٍ بِذَاتِهِ لَزِمَكَ أَنْ تَقُولَ في أَقْدَار وَغَيْر ذلِكَ، وَلكِنْ هُوَ بائِنٌ مِنْ خَلْقِهِ مُحيطٌ بِما خَلَقَ عِلْماً وَقُدْرَةً وَإِحاطَةً وَسُلْطاناً».([footnoteRef:19]) [19:   . بحار الانوار، 3 / 323، از توحيد.] 

«چه می‌‏گویی! همانا مكانها، اقدار و اندازه‏هایند. وقتی بگویی خداوند به ذات خود در مكان است، باید بگویی در اقدار و اندازه‏ها و مانند آن است، در حالی كه او مباین با مخلوق است، و آنچه آفریده است در حیطه علم و احاطه قدرت و سلطنت اوست». 
و امام رضا؟ع؟ می‏فرمایند: 
«فَإِنِّهُ أَيَّنَ الأَيْنَ وَكَيَّفَ الْكَيْفَ، وَإِنّ رَبِّي بِلا أَيْن وَلاَ كَيْفٍ».([footnoteRef:20]) [20:  . بحار الانوار، 10 / 349؛ عن مناقب آل أبی طالب، 2 / 408.] 

«همانا او مكان و كیفیت را خلق فرموده است. پروردگار من بود بدون مكان، و بدون كیفیت و چگونگی». 
[bookmark: _Toc434168716][bookmark: _Toc434168784][bookmark: _Toc435693472]شواهدی ديگر از كلمات وحدت وجوديان
ابن عربی كه از بزرگترین مخالفان اهل بیت نبوت([footnoteRef:21]) و از سران صوفیه و قائلین به وحدت وجود است گوید: [21:  . براى اطلاع از انحرافات اولياى تصوف به كتاب‏ها:ى اثنا عشريّه «شيخ حر عاملى»؛ تحفة الاخيار «محمّد طاهر قمى» و خيراتيه «آقا محمّد على كرمانشاهى» رجوع كنيد .] 

«وَالْعَارِفُ الْمُكَمَّلُ مَنْ رَأی كُلّ مَعْبُودٍ مَجْلی لِلْحَقِّ يُعْبَدُ فيِهِ. ولِذلكَ سَمّوهُ كُلّهم إِلهًا مَع اسْمِه الخاصِّ بحجرٍ أَو شجرٍ أوحيوانٍ أو إنسانٍ أو كوكبٍ أو ملكٍ».([footnoteRef:22]) [22:  . ابن عربى، فصوص الحكم، 195، انتشارات الزهرا، چاپ اول، سال 1366.] 

«عارف كامل كسی است كه هر معبودی را جلوه حق ببیند كه حق در آن پرستیده می‏شود. از همین روست كه همه معبودها را «اله» نامیده‏اند با این كه اسم خاص آنها گاه سنگ است و گاه درخت، گاه حیوان است و گاه انسان، و گاه ستاره است و گاه فرشته».
«فإِنَّ العارفَ مَن يَرَی الحقَّ في كلِّ شَيء بَل يَراه عَين كلِّ شَيء».([footnoteRef:23]) [23:  . ابن عربى، فصوص الحكم، 192.] 

«عارف كسی است كه حق را در همه چیز ببیند، بلكه عارف او را عین هر چیز می‏بیند».
«... كما قال: <أَفَرَأَيتَ مَن اتَّخَذَ إلهَه هَواه> وهو أعظمُ معبودٍ». ([footnoteRef:24]) [24:  . ابن عربى، فصوص الحكم، 192.] 

«هوای نفسانی بالاترین معبود است همانطوركه خداوند هم فرموده است: آیا دیدی آن كس را كه هوای خود را معبود خود گرفته است».
یكی دیگر از سران عرفان و تصوف، لاهیجی است كه می‏گوید: 
«چنانچه شیخ عراقی... فرموده است: و نزد اهل كشف و شهود كه صوفیه صافی دلند جمیع ذرات موجودات، مظهر و مجلای آن حقیقتند و به صورت، همه اوست كه تجلّی و ظهور نموده است... در صورت بت حق ظاهر باشد... و هر مظهری را نیز به این اعتبار بت می‏توان گفت، چه محبوب حقیقی است كه در صورت او پیدا آمده است...
	حسن شاهد از همه ذرّات چون مشهود ماست 

	

	
	حق پرستم دان اگر بینی كه هستم بت پرست



. . . اگر مسلمان كه قائل به توحید است و انكار بت می‏نماید بدانستی و آگاه شدی كه فی الحقیقه بت چیست و مظهر كیست و ظاهر به صورت بت چه كس است، بدانستی كه البته دین حق در بت پرستی است...
	بدان خوبی رخ بت را كه آراست؟

	

	
	كه گشتی بت پرست ار حق نمی‏خواست؟



... اگر خدای نمی‏خواست هیچكس بت پرست نمی‏شد. پس وقتی كه خالق و مصور و مزین بت، حق باشد و بت پرستی بارادة الله باشد، پس كسی را چه اختیار باشد؟!...
	بت پرستی ارادة الله است

	


	
	پس كسی را از آن چه اكراه است



... بت را هم حق كرده و آفریده است و هم حق گفته است كه بت پرست باشند... و هم حق است كه به صورت بت ظاهر شده است... و چون او به صورت بت، متجلی و ظاهر گشته است خوب و نكو بوده است... چون فی الحقیقه غیر حق، موجود نیست و هر چه هست حق است».([footnoteRef:25]) [25:  . محمد لاهيجى، شرح گلشن راز، 639 _ 647.] 

شبستری نیز _ از اکابر صوفیه و مخالفان خاندان نبوتd _ گوید:
	مسلمان گر بدانستی كه بت چیست

	

	
	بدانستی كه دین در بت پرستی است([footnoteRef:26])
 [26:  . محمد لاهيجى، شرح گلشن راز،  641.] 



آری، عرفان به این صراحت، هر معبودی را حق، و هر بتی را خدا می‏داند، و هرگونه بت پرستی را عین توحید می‏شمارد؛ در حالی كه خداوند متعال با اصرار و تكرار می‏فرماید:
<بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحيمِ. قُلْ يا أيُّهَا الْكَافِروُنَ. لا أعْبُدُ ما تَعْبُدُونَ. وَلا أنْتُمْ عابِدُونَ ما أعْبُدُ. وَلا أنَا عابِدٌ ما عَبَدْتُمْ. وَلا أنْتُمْ عابِدُونَ ما أعْبُدُ. لَكُمْ دينُكُمْ وَلِيَ دينِ>.
«... بگو ای كافران، من آنچه را شما عبادت می‌‏كنید نمی‌‏پرستم، و شما عبادت كننده معبود من نیستید. نه من آنچه را شما می‌‏پرستید می‌‏پرستم، و نه شما عبادت كننده آن هستید كه من او را عبادت می‌‏كنم. شما را دینی است و آیینی و مرا دین و آیین دیگر».
و نیز می‏فرماید: 
<قُلْ إنّي نُهيتُ أنْ أعْبُدَ الَّذينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ الله>.([footnoteRef:27]) [27:  . انعام، 56.] 

«بگو: من نهی شده‏ام از این كه عبادت كنم كسانی را كه شما غیر از خدا می‌‏خوانید». 
<إنَّكُمْ وَما تَعبْدُوُنَ مِنْ دُونِ الله حَصَبُ جَهَنَّمَ أنْتُمْ لَها وارِدونَ>.([footnoteRef:28]) [28:  . انبياء، 98.] 

«شما و تمام آنچه غیر از خداوند می‌‏پرستید، هیزم دوزخید. شما به آن درخواهید افتاد». 
<إنْ كُنْتُمْ في شَكٍّ مِن دِيني فَلا أعْبُدُ الّذينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله>.([footnoteRef:29]) [29:  . يونس، 104.] 

«اگر شما در دین من تردید دارید، بدانید من كسانی را كه شما غیر از خداوند عبادت می‌‏كنید نمی‌‏پرستم». 
<قُلْ أتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله مَا لا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرّاً وَلا نَفْعاً>.([footnoteRef:30]) [30:  . مائده، 76.] 

«بگو: آیا غیر از خدا چیزهایی را عبادت می‌‏كنید كه مالک سود و زیان شما نیستند؟».
<أُفٍّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله أفَلاَ تَعْقِلُونَ؟>.([footnoteRef:31]) [31:  . انبياء، 67.] 

«اف بر شما و بر آنچه غیر از خدا می‌‏پرستید! آیا اندیشه نمی‌‏كنید؟».
<إنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله أوْثَاناً وَتَخْلُقُونَ إفْكاً>.([footnoteRef:32]) [32:  . عنكبوت، 17.] 

«غیر از خدا جز بتهایی را نمی‌‏پرستید و بهتان می‌‏آفرینید».
<قَالَ أتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونْ>.([footnoteRef:33]) [33:  . صافات، 95] 

«گفت: آیا آنچه را می‌‏تراشید عبادت می‏كنید؟!»
<وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدوا إِلَها وَاحِدا>.([footnoteRef:34]) [34:  . توبه، 31.] 

«و امر نشدند مگر اینكه خدای یگانه را عبادت كنند».
<مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلاَّ أَسْماءً سَمَّيْتُمُوها أَنْتُمْ وَآبائُكُمْ>.([footnoteRef:35]) [35:   . يوسف، 40.] 

«غیر از خدا جز نامهایی را عبادت نمی‌‏كنید كه شما و پدرانتان نهاده‏اید».
<كَلاَّ سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدَّا>.([footnoteRef:36]) [36:  . مريم، 82.] 

«هرگز! به زودی به عبادت آنها كافر خواهند شد و دشمن آنها می‌‏گردند».
امام حسین؟ع؟ در تفسیر سوره توحید می‏فرمایند:
«... خداوند سبحان خود در تفسیر صمد فرموده است <لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوَاً أَحَدٌ>. <لَمْ يَلِدْ> یعنی از او چیزی مانند فرزند و سایر اشیایی كه از مخلوقات پدید می‌‏آید خارج نشده و بلكه چیز لطیفی هم مانند نفس از او بیرون نیامده و خواب، فكر، اندیشه، اندوه، شادی، خنده و گریه و... ندارد. فراتر از آن است كه چیز لطیف یا غیر لطیفی از او تولد یافته، بیرون آید. <وَلَمْ يُولَدْ> یعنی خود او نیز از چیزی پدید نیامده...
خیر، بلكه او خالق و پدیدآورنده و آفریدگار همه اشیا به قدرت خویش است. آنچه برای فنا آفریده، به مشیت او متلاشی خواهد شد و آنچه برای بقا آفریده، به علم او باقی خواهد ماند. پس اوست خداوند صمدی كه چیزی از او پدید نیامده و خود نیز از چیزی پدید نیامده است. عالِم نهان و آشكار و خداوند متعالی بزرگوار است و احدی او را مانند نباشد».([footnoteRef:37]) [37:  . بحار الانوار، 3 / 223 _ 224، از توحید.] 

امام صادق؟ع؟ درباره اعتقاد كسانی كه ذات خداوند را متجلی و ظاهر به صورتهای گوناگون می‏پندارند می‏فرمایند:
«... فَاسْتَقْبَحَ مَقالَتَهُمْ كلُّ الْفِرَقِ وَلَعَنَهُمْ كُلُّ الأُمَمِ، فَلَمَّا سُئِلُوا الْحُجَّةَ زَاغُوا وَحَادُّوا، فَكَذَّبَ مَقالَتَهُمُ التَّوْراةُ وَلَعَنَهُمُ الْفُرْقانُ وَزَعَمُوا مَعَ ذلِكَ أَنَّ إِلهَهُمْ يَنْتَقِلُ مِنْ قَاِلبٍ إِلی قَالِبٍ وَأَنَّ الأَرْواحَ اْلأَزَلِيَّةَ هِيَ الَّتي كانَتْ في آدَمَ، ثُمَّ هَلُمَّ جَرًّا تَجْري إِلی يَوْمِنَا هذا في واحدٍ بَعْدَ آخَرَ، فَإِذا كانَ الْخالِقُ في صُورَةِ الْمَخْلُوقِ فَبِما يُسْتَدَلُّ عَلی أَنَّ أَحَدَهُما خَالِقُ صَاحِبِهِ... فَطَوْرا تَخَالُهُمْ نَصَاری في أَشْياءَ وَطَوْرا دَهْرِيّةً، يَقُولُونَ إِنَّ الأَشْياءَ عَلی غَيْرِ الْحَقِيقَةِ».([footnoteRef:38]) [38:  . بحار الأنوار، 10 / 176 _ 177، از احتجاج.] 

«هر گروهی گفتار ایشان را قبیح دانست و تمامی امتها، لعنتشان كرده‏اند. چون از ایشان دلیل خواسته شد گمراهانه به عناد برخاستند. تورات، تكذیبشان نمود و فرقان، ملعونشان شمرد. و علاوه بر این، پنداشته‏اند كه خدایشان از صورتی به صورت دیگر در می‌‏آید، و ارواح ازلی در آدم وجود داشته و این امر تا به امروز ادامه دارد. 
اگر خالق و آفریننده در صورت مخلوق می‌‏باشد، پس به چه دلیل می‌‏توان گفت كه یكی از آن دو، خالق دیگری است؟!
در بعضی عقاید، ایشان را چون نصاری، و گاه چون دهریانشان می‌‏یابی. هم ایشان گویند: اشیاء موهومند و حقیقت ندارند».
«وَيلَكَ كَيْفَ تَجْتَرِئُ أَن ْ تَصِفَ رَبَّكَ بِالَّتغَيُّرِ مِنْ حَالٍ إِلَی حَالٍ، وَأَنَّهُ يَجْرِي عَلَيْهِ مَا يَجْرِي عَلَی الْمَخْلُوقِينَ؟!».([footnoteRef:39]) [39:  . احتجاج، 2 / 89.] 

«وای بر تو! چگونه جرأت می‌‏كنی كه پروردگار خود را به تغییر پذیری و دگرگونی از حالتی به حالت دیگر وصف كنی؟! و آنچه بر مخلوقات رواست، بر او روا دانی!»
«مَنْ زَعَمَ أَنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ فِي شَيءٍ أَوْ مِنْ شَيءٍ أَوْ عَلَی شَيءٍ فَقَدْ کَفَرَ».([footnoteRef:40]) [40: .  بحار الأنوار، 3 / 333، از توحید.] 

«هر كس گمان كند خداوند عزّ وجلّ درون چیزی است، یا پدیدار از چیزی است، یا روی چیزی می‌‏باشد، به تحقیق كافر شده است».
[bookmark: _Toc434168717][bookmark: _Toc434168785][bookmark: _Toc435693473]دنباله سخنان وحدت وجوديان
عرفا درباره معنای وحدت صرف گفته‌اند:
«إِنَّ ذَلِكَ لَيْسَ بِحُلُولٍ كَمَا ظَنَّهُ بَعْضُ الْمُتَوَهِّمِينَ، وَذَلِكَ لأَنَّ الْحُلُولَ يَقْتَضِي وُجُودَ شَيْئَيْنِ أَحَدُهُمَا حَالٌّ وَالثَّانِي مَحَلٌّ وَلَيْسَ الأَمْرُ كَذَلِكَ عِنْدَ فُحُولِ الْمُتَوَحِّدِينَ. بَلْ عِنْدَهُمَ إِنَّ الْوَاحِدَ الْمُطْلَقَ مِنْ كُلِّ الْوُجُوهِ لاَ يَبْقَي سِوَاهُ وَهُوَ ظَاهِرٌ بِالْكُلِّ لِلْكُلِّ وَلِكُلِّ فَرْدٍ مِنْ أَفْرَادِ كَثْرَتِهِ الدَّاخِلَةِ فِي حَقِيقَةِ وَحْدَتِهِ نَصِيبٌ مِنْ عَيْنِ تِلْكَ الْوَحْدَةِ وَلاَ خُرُوجَ لَهُ عَنْهَا وَلاَ انْعِدَامَ يَطْرِي عَلَی شيء...
	بَدَا ظَاهِرًا بِالْكُلِّ لِلْكُلِّ بَيِّنا

	

	
	فَشَاهَدَهُ الْعَيْنَانِ فِي كُلِّ ذَرَّةٍ


	هُوَالْوَاحَدُ الْفَرْدُ الْكَثِيرُ بِنَفْسِهِ

	

	
	وَلَيْسَ سِوَاهُ إِنْ نَظَرْتَ بِدِقَّةٍ


	لَكَ الْكُلُّ يَا مَنْ لاَ سِوَاكَ فَمَنْ رَأَی

	

	
	سِوَاكَ فَرُؤيَا ذَاكَ مِنْ أَحْوَلِيَّةٍ



«وحدت صرف _ چنانكه بعضی پنداشته‏اند _ حلول نیست ؛ چرا كه حلول اقتضا دارد كه دو چیز موجود باشد كه یكی در دیگری حلول كند.
از نظر موحدین بزرگ، وحدت آنگونه نیست؛ بلكه نزد آنان چیزی جز واحد مطلق از تمامی جهات نیست، و او جایی برای وجود غیر نگذاشته است. او برای همه چیز به خود آنها ظاهر شده است و هر كدام از افراد فراوانی كه در حقیقت وحدت او داخلند بهره‏ای از وحدتش برده‏اند و هرگز از آن خارج نیستند، و عدم بر هیچ چیز عارض نمی‏گردد...
به روشنی برای همه چیز به خود آنها آشكار شده است؛ پس دیدگان در وجود هر ذره‏ای او را مشاهده می‏كنند. او همان واحدی است كه به نفس خود كثیر است، و اگر با دقت نظر كنی چیزی جز او وجود ندارد. همه چیز توراست، ای آنكه جز تو نباشد، و هركس چیزی جز تو موجود بیند احول و دوبین می‏باشد».([footnoteRef:41]) [41:  . نقل از عامر بصری در مقدمه قصیده «ذات الانوار».] 

مولوی گوید:
	ما عدمهاییم و هستی‏ها نما

	تو وجود مطلقی هستی ما



قیصری گوید: 
«فَالْعَالِمُ بِالَّلهِ وَمَظَاهِرِهِ يَعْلَمُ أَنَّ الْمَعْبُودَ هُوَالْحَقُّ فِي أَيِّ صُورَةٍ كَانَتْ سَوَاءٌ كَانَتْ حِسِيَّةً كَالاَْصْنَامِ أَوْ خِيَالِيَّةً كَالْجِنَّ أَوْ عَقِلّيَةً كَالْمَلاَئِكَةِ».([footnoteRef:42]) [42:  . داوود قيصرى، شرح فصوص الحكم، 524.] 

«كسی كه به خدا و مظهرهای او آگاه باشد به خوبی می‏داند هر معبودی در هر صورتی كه باشد، همان حق می‏باشد؛ چه به صورت اشیای محسوس باشد مانند بتها و چه به صورت موجوداتی كه برزخ بین حس و تجردند مانند جن و چه به صورت موجودات مجرد مانند ملائكه». 
کتاب روح مجرد نویسد: 
«وحدت به معنای اتحاد و حلول ذات خالق با مخلوق نیست... وحدت به معنای استقلال ذات حق تعالی شأنه در وجود است كه با وجود این استقلال و عزت، هیچ موجود دگری توان استقلال را نداشته و وجودش، وجودی ظلّی و تبعی است همچون سایه شاخص كه به دنبال آن مى‏گردد... همه ظهورات او مى‏باشند و تجلیات ذات اقدس وى. اما ظاهر از مظهر جدا نیست... وگر نه دیگر ظهور و تجلی نیست. آن وجودی است جدا و این وجودی است جدا. در این صورت، عنوان مخلوق و ربط و رابطه برداشته مى‏شود و تمام كاینات، موالید خدا مى‏گردند در حالی كه او لَمْ یلِدْ است». ([footnoteRef:43]) [43:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، انتشارات حكمت، سال 1414، 352 _ 353.] 

به روشنی پیداست كه امر كاملا برعكس می‏باشد، و فرزند و مولود خداوند بودن در صورتی لازم می‏آید كه همه چیز را همانند اهل عرفان، اعیان ثابته نهفته در ذات خدا، و پدید آمده از او، و رشحات وجود و تجلیات ذات او بدانیم؛ نه مخلوقاتی كه پس از عدم و نیستی حقیقی به ایجاد خداوند قادر مطلق پدید آمده‏اند. آری حقیقت تولد همان است كه اهل فلسفه و عرفان می‏پندارند و می‏گویند:
«... تمام اشیاء در مقام ذات مندرج بوده‏اند... تمام ذرات از آنجا تابش كرده است».([footnoteRef:44])  [44:  . على مقدادى اصفهانى، نشان از بى‏نشانها، 163 به نقل از شيخ حسنعلى نخودكى اصفهانى.] 

روشن است ذاتی كه منبع اندراج همه اشیا، و مركز تابش همه ذرات باشد، خود ذاتی جزءدار و مقداری است و اشیا، مولود و فرزند او خواهند بود نه مخلوقِ مسخّرِ اراده و ایجاد و اعدام او. 
باز هم در كتاب روح مجرد آمده است: 
«انكار وحدت وجود یعنی انكار استقلال در ربوبیت و خلاقیت حضرت باری تعالی شأنه العزیز. بنا بر این منكر وحدت وجود، منكر توحید است».([footnoteRef:45]) [45:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 358.] 

در پاسخ می‏گوییم اتفاقا این عین توحید و كمال معرفت خداوند و وحدت رب و خالق است كه كسی خداوند یكتای متعالی از هر زمان، مكان، مقدار و اجزا و فراتر از هر تصور، توهم، وصول، ادراك، تجلی، ظهور، صدور، اطلاق و تقیید را، آفریننده و روزی دهنده و به وجود آورنده همه مخلوقات بداند.
و متقابلاً اگر كسی نفس همین اشیای متجزی و رنگارنگ و گوناگون و قابل تغییر و تبدیل را، ظهور و بروز و جلوه حقیقت وجود خدا بداند و مانند اهل فلسفه بگوید:
«كُلُّ ما نُدْرِكُهُ فَهُوَ وُجُودُ الْحَقِّ في أَعْيانِ الْمُمْكناتِ».([footnoteRef:46]) [46:  . ملا صدرا، اسفار، 2 / 292.] 

«هر چیزی كه ادراک می‌‏كنیم همان وجود حق، در پیكره مخلوقات است».
هرگز چنین کسی نمی‏تواند ذات خداوند متعال را از قید اجزا و مقادیر و زمان و مكان رهانیده و دم از توحید ذات متعالی خداوند بزند.
از تعبیرات «وحدت در عین كثرت، و كثرت در عین وحدت» و «عدمی بودن حدود و اعتبارات، و اوهام بودن آنها» و «اطلاق و لابشرطی وجود» و امثال این تناقضات و ادعاهای خلاف بدیهی، چه طرفی می‏توان بربست؟ وجود اطلاقی _ كه به ادعای ایشان همان وجود خداوند است _ جز به عین وجود همین موجودات مقید، چگونه وجود می‏تواند داشت؟! و اعتبار وحدت برای نفس همین موجودات دارای اجزا و مقادیر قابل زیاده و نقصان، چه ربطی به خداشناسی و توحید خداوند جهان آفرین دارد؟!
یک مكعب، دارای شش جهت و اجزای معین وجودی و حجم مشخص است؛ اما می‏توان از جهات مختلف به گونه‏ای به آن نگریست كه یک مربع و یا دو مربع و یا سه مربع بیشتر ننماید. نیز می‏توان آنرا یک واحد حجم اعتبار كرد، و یا شش مربع، و یا چند زاویه، و یا چند خط...؛ اما آیا این اعتبارات مختلف ما، حقیقت عینی او را دگرگون می‏كند و مثلاً آنگاه كه آن را یک واحد حجم اعتبار می‏كنیم اجزای عینی و خارجی آن نیز از كثرت رها شده و به عالم وحدت پای می‏نهد، و دیگر چند خط یا چند مربع و چند زاویه و اجزای متعدد نیست؟!
اعتبارات مختلف ما درباره خداوند، چه تأثیری در وجود عینی و حقیقت ذات او می‏گذارد؟! اطلاق، امری اعتباری است و عدم تناهی هم جز وهم و خیال چیزی نیست، اینک فلسفه و عرفان به مجرد اعتبار و خیال، چگونه می‏تواند از ذاتی كه او را عین همه اشیا می‏داند نفی اجزای حقیقی كند؟!
آری تباین ذاتی خالق و مخلوق و عدم وحدت آن دو، امری است در نهایت بداهت؛ اما مشكل اصلی وحدت وجودیان در این است كه خیال می‏كنند اگر مخلوقات، وجودی جدای از خالق خود داشته باشند، با اجزای وجودی جسمانی خود مزاحم وجود خدا و موجب محدودیت او می‏شوند. لذا برخلاف ضرورت عقل و برهان و وحی، همه چیز را اوهام و خیالات دانسته، و هستی همه چیز را نمودهای حقیقت وجود خدا دانسته‏اند. البته با این روش نه تنها مشكلی را حل نكرده‏اند، بلكه منكر محسوسات شده و دچار تناقضات آشكار گشته‏اند.
ایشان اگر به تباین ذاتی، و عدم سنخیت خالق فراتر از داشتن اجزا، با مخلوق دارای اجزا توجه می‏داشتند، روشن می‏یافتند كه تنها دو چیز متجزی هستند كه در وجود، مزاحم و باعث محدودیت هم می‏شوند. 
بدیهی است كه مخلوقات مقداری و جزء دار را نه داخل ذات متعالی از مقدار و اجزا می‏توان دانست و نه خارج از آن، و خالق متعال را نه نزدیک به آنها می‏توان شمرد و نه دور از آنها و نه... ؛ بلكه دخول، خروج، قرب، بُعد، زمان و مكان، خاصیت اشیای مقداری است، و اگر ممكن بود كه ذات خداوند، قابل اتصاف به این اوصاف باشد دیگر به چه ملاكی می‏توانست خالق باشد و نه مخلوق؟! امام صادق؟ع؟ می‏فرمایند: 
«لا يليقُ بِالّذي هُوَ خَالِقُ كُلّ شَيء إلاّ أن يَكُونَ مُبَائِنا لِكُلِّ شَيء مُتَعالِياً عَنْ كُل شَيء».([footnoteRef:47]) [47:  .  بحار الأنوار، 3 / 148، خبـر مشتهر به توحيد مفضل بن عمر.] 

«خالق همه چیز را نمی‌‏سزد مگر اینكه فراتر از وجود هر چیز و مخالف با همه آنها باشد».
حضرت امیر المؤمنین؟ع؟ می‏فرمایند:
«اَلتَّوْحِيدُ أَنْ لا تَتَوَهَّمَهُ».([footnoteRef:48]) [48:  . بحار الانوار، 5 / 52، از نهج البلاغة.] 

«توحید این است كه خداوند را قابل تصور و توهم ندانی».
در حالی كه اهل فلسفه و عرفان، ذات خداوند را منشأ تولد همه چیز می‏دانند و می‏گویند:
«اگر نگویی كه حضرت حق قبل از خلق دارا بود، پس چگونه توانی گفت كه عطا كرد؛ زیرا كه فاقد شیء، معطی آن نمی‏شود. پس ناچار باید گفت كه در مقام ذات دارا بود».([footnoteRef:49]) [49:  . على مقدادى اصفهانى، نشان از بى‏نشانها، 162، (به نقل از شيخ حسنعلى نخودكى).] 

و می‏گویند: 
«ذكر ما همیشه از توحید است. وحدت وجود، مطلبی است عالی و راقی. كسی قدرت ادراک آن را ندارد... من نگفتم این سگ خداست. من گفتم غیر از خدا چیزی نیست... وجود بالاصاله و حقیقت الوجود در جمیع عوالم... اوست تبارک و تعالی و بقیه موجودات، هستی ندارند و هست نما هستند».([footnoteRef:50]) [50:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 515.] 

اهل عرفان بر اساس نفی هر موجودیتی به جز از خدا، و بر پایه اعتقاد به ظهور و تجلی او در هر صورت و شكلی، با تعبیر متناقض «تشبیه در عین تنزیه، و تنزیه در عین تشبیه» صریحا به تشبیه خداوند گرفتار شده‏اند؛ با اینكه تشبیه خداوند به مخلوقات به هیچ تأویلی قابل پذیرش نیست و با اصول مسلم عقل و شرع، مخالفت روشن و آشكار دارد.
ابن عربی در فص نوحی از كتاب فصوص الحكم می‏گوید: 
«اِعْلَمْ... أَنّ التَّنْزيهَ عِنْدَ أَهْلِ الحَقَائِقِ فِي الجنَابِ الإلهي عَيْنُ التّحْديِدُ وَالتَّقيِيدِ، فالمُنَزِّهُ إِمّا جَاهِلٌ وَإمّا صَاحِبُ سُوءِ أَدَبٍ».([footnoteRef:51]) [51:  . فصوص الحكم، 68.] 

«به اعتقاد اهل تحقیق، تنزیه خداوند، عین محدود كردن و تقیید و دربند كشیدن ذات خداوند است. از این رو، كسی كه او را متعالی و منزه داند یا جاهل و نادان است و یا بی‏ادب».
«تنزیه در عین تشبیه و تشبیه در عین تنزیه» و «وحدت در عین كثرت و كثرت در عین وحدت» كه عرفا بدان اعتقاد دارند، درست مانند این است كه كسی در عین اعتقاد به جزء نداشتن ذات خداوند، قائل به جزءدار بودن آن شده و بگوید: خداوند ذات جزءدار بدون جزء است! مسلم است كه تأویلات اعتباری ایشان در این مقام هیچ مشكلی را حل نمی‏كند و به تصریح خودشان از التزام به تقیید و تحدید و تشبیه وجود خداوند، هیچ گزیری نخواهند داشت. 
با تأمل در مبانی عقیدتی اهل فلسفه و عرفان و با توجه به تصریحات ایشان درباره یكی بودن خالق و مخلوق، جای شگفتی است كه برخی می‏پندارند ایشان واقعا برای وجود خداوند حقیقتی مجرد و جدا از وجود مخلوقات و اجسام و مجالی و مظاهر قائلند و یا اینكه می‏توانند چنین عقیده‏ای داشته باشند!!
باری، فلسفه و عرفان و وحدت وجود، اشیا را عین ذات خداوند و حصه‏های وجودی او و صورتها و اجزای مختلف ذات وی می‏داند، و اعتقاد به وجود هر چیز دیگری غیر از خدا را، شرک و باطل می‏شمرد، و همه چیز را مانند امواج دریا، جلوه‏ها و صورتهای مختلف حقیقت وجود خدا می‏انگارد و می‏گوید:
«هر لحظه به شكلی بت عیار برآمد؛            دل برد و نهان شد»
و حقیقت وجود هر چیزی را انكار كرده، همه آنها را اوهام و خیالات و اباطیل می‏داند.
اما قرآن و برهان و سنت و وحی و فطرت، گواهی می‏دهند كه خداوند متعال ذاتی متعالی و منزّه از عین وجود مخلوقات خود می‏باشد؛ نه جزء دارد و نه مقدار، و نه صورت می‏پذیرد، و نه قابل تجلّی و ظهور است، و نه چیزی از او خارج و صادر می‏شود، و نه او خود از چیزی پدید آمده است؛ همه اشیا، مخلوق و آفریده حضرت او جل‏وعلا می‏باشند كه پس از نیستی و عدم مطلق، آنها را ایجاد فرموده است ،و اگر بخواهد همه آنها را نیست و نابود فرماید هیچ محالی پیش نمی‏آید.
در حالی كه بر اساس مبانی فلسفی و عرفانی، از بین بردن هیچ چیزی حتی برای خدا هم ممكن نیست؛ چه اینكه در نظر ایشان انعدام و از بین رفتن هر چیزی، مستلزم این است كه به همان مقدار از وجود خداوند معدوم شود و از میان برود.
[bookmark: _Toc434168718][bookmark: _Toc434168786][bookmark: _Toc435693474]ناپيدای ديدنی!
چنانكه نقل كردیم در كتاب مقالات درباره خداوند متعال آمده است:
«هر چند در مقام ذات از نام و نشان و تجلی و صورت مبرا است، و در پس پرده غیب ازلاً و ابدا از دیده عقول پنهان است، اما حافظ او را به هزار نام و نشان بر پرده غزلیات خویش نقش كرده و به مصداق سخن ابن عربی كه گفت خداوند دوست دارد كه او را در همه صورت‏ها عبادت كنند، او نیز محبوب خود را در جلوه‏های گوناگون از صنم تا صمد و از شاهد هر جائی تا عزیز مهین ستوده است».
پاسخ اینكه: عرفان كه هستی را منحصر به خدا می‏داند و اعتقاد به وجود هر چیز دیگری غیر از او را _ ولو اینكه آن چیز مخلوق و آفریده او باشد _ انكار می‏كند و بلكه آن را شرک می‏داند، چگونه خدا را مبرای از تجلّی و صورت و نام و نشان معرفی می‏كند؟! و در پس كدام پرده‌ای که غیر خود خدا باشد پنهانش می‏نماید؟!
اما آیا ابن عربی چه گفته است كه ایشان آن را چنین پسندیده‏اند و به جای معارف مكتب وحی به دیگران تحویل می‏دهند؟
پاسخ این است كه او در فص هارونی از كتاب فصوص الحكم خود درباره گوساله‏پرستی بنی‏اسرائیل _ هنگامی كه با جانشین حضرت موسی، هارون مخالفت كردند و گوساله پرست شدند تا اینكه حضرت موسی از كوه طور بیامد و هارون را مورد عتاب قرار داد كه چرا امت او گوساله پرست شده‏اند، و هارون عذر آورد كه آنان به نهی او گوش نداده و لذا بت پرست شده‏اند _ با توجه به توضیحات قیصری می‏گوید:
«علت عتاب و سرزنش موسی نسبت به برادرش هارون، این بود كه چرا هارون، گوساله پرستی را انكار كرده و قلبش گنجایش نداشته است كه گوساله پرستی را تحمل كند! و چرا نفهمیده است كه گوساله‏پرستی هم چیزی غیر از خداپرستی نیست؛ زیرا عارف كامل كسی است كه حق را در هر چیزی می‏بیند؛ بلكه خدا را عین هر چیزی می‏بیند!».([footnoteRef:52]) [52:  . رجوع شود به فصوص الحكم، 192.] 

بر این اساس است كه ابن عربی، حافظ، مولوی، عطار، شبستری و اهل عرفان، هر بتی را خدا می‏دانند، و هر گونه بت‏پرستی را عین خداپرستی می‏شمارند و می‏گویند:
	گفتم صنم پرست مشو با صمد نشین

	

	
	گفتا به كوی عشق هم این و هم آن كنند([footnoteRef:53])
 [53:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 15، از حافظ.] 


	مسلمان گر بدانستی كه بت چیست

	

	
	یقین كردی كه دین در بت‏پرستی است



كتاب مقالات می‏نویسد:
«عارفان، حق را در همه صورت‏ها می‏بینند و در همه صورت‏ها عبادت می‏كنند؛ چنانكه محیی الدین گفت:
قلب من پذیرای همه صورتهاست؛ معبدی است برای بت‏پرستان و كعبه‏ای است برای حاجیان. قلب من الواح مقدس تورات است و كتاب آسمانی قرآن. دین من عشق است و این است ایمان و مذهب من».([footnoteRef:54]) [54:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 9 _ 10.] 

و نیز در كتاب مقالات از مولوی نقل شده است:
	كفر و ایمان عاشق آن كبریا

	مس و نقره بنده آن كیمیا([footnoteRef:55])
 [55:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 11.] 



كتاب مقالات در بیان وحدت وجود، و تجلی ذات خداوند به صورت‌های مختلف تصریح می‏كند كه:
«... خالق همه صورت‏ها، و به زبان دیگر، متجلی به همه صورت‏هاست.
	خالق بی‏چون یقین بی‏صورت است

	

	
	لیک در هر صورتی خود را نمود


	در لباس حسن لیلی جلوه كرد

	

	
	صبر و آرام از كف مجنون ربود([footnoteRef:56])
 [56:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 432.] 



«چون نیک بنگری، قدیم و محدثی در كار نیست... همه یک ذات است و باقی همه مانند عنقا، اسم‏های بی‏مسماست... ازل تا ابد و كران تا كران هستی از علت و معلول و قدیم و حادث و عاشق و معشوق، همه اوست و دوبینی‏ها همه از چشم احول است».([footnoteRef:57]) [57:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 86.] 

و می‏نویسد:
«عرفان نیز به یک نظر، حركتی است از جزء كه موجوداتند به سوی كل كه حقیقت هستی احدیت و ذات است».([footnoteRef:58]) [58:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 75.] 


و در مثنوی مولوی آمده است:
«سوی كل خود رو ای جزء خدا».([footnoteRef:59]) [59:  . مثنوى، 683، دفتر ششم.] 

و در جای دیگر:
	[bookmark: _Toc434168719][bookmark: _Toc434168787][bookmark: _Toc435693475]آنها كه طلبكار خدایید، خدایید

	

	
	بیرون ز شما نیست، شمایید شمایید


	ذاتید و صفاتید، گهی عرش و گهی فرش

	

	
	در عین بقایید و منزّه ز فنایید([footnoteRef:60])
 [60:  . كليات ديوان شمس تبريزى، با مقدمه جلال‏الدين همايى، انتشارات صفى على شاه، چاپ دهم، 1371، ص 269.] 



نه حلول و اتحاد و نه وحدت وجود
در كتاب مقالات، درباره باباطاهر آمده است:
«و اینكه بعضی او را حلولی دانسته و به كفر و الحاد منسوب كرده‏اند، اگر مقصود از حلول، سریان هستی مطلق و حضور آن در جمله كائنات است، این سخن همه عارفان و حكیمان الهی است... علت موجده، عین علت مُبقیه است؛ یعنی بدیهی است كه آن علت كل در معلولات _ كه به تعبیری، مرتبه نازله هستی همان علتند _ بالضروره حضور دارد و عالم هر لحظه به بقای او باقی است، و به زبان شاعرانه عطار، اگر حلول این باشد كه مائی ما در اویی او، محو و مندک شود و تنها او ماند، این غایت قصوای عارفان است. و اگر مقصود از حلول خداوند در عالم، مانند حلول جن در آدمی است، این فضولی عقل بوالفضول است و راهی به توجیه ندارد... از این رو باباطاهر كه به روایت رباعیات و كلمات قصار، به هر چه می‏نگرد او را می‏بیند و جز او در جهان نمی‏بیند و به هیچ روی كثرت و دوئی را نمی‏پذیرد، چگونه قائل به حلول باشد در حالی كه به قول شیخ محمود:
	حلول و اتحاد اینجا محال است

	

	
	كه در وحدت دوئی عین ضلال است([footnoteRef:61])
 [61:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 381.] 



گوییم: هر كس مختصر آشنایی با برهان و قرآن و هدایتِ خاندان نبوت؟عهم؟داشته باشد به خوبی می‏داند وحدتی كه ایشان قائلند و آن را غایت قصوای عارفان می‏دانند و صحیح می‏شمارند، اصل ضلالت و گمراهی است، و بر عكس دوئیت و تباین و جدایی خالق و مخلوق كه ایشان آن را عین ضلال می‏شمارند، حقیقتِ هدایت و هدایتِ حقیقی می‏باشد.
وجود تناقض آشكار در كلام ایشان، بر كسی كه اندک تأملی داشته باشد پوشیده نخواهد ماند؛ چه اینكه وقتی كه فلسفه فیلسوفان و عرفان عارفان، اصل تباین ذاتی خالق و مخلوق را انكار می‏كند و اعتقاد به جدایی آنها را شرک می‏شمارد، دیگر علت كدام است و معلول كدام؟! و ایجاد كننده كیست و ایجاد شده كجاست؟! اگر معلول، مرتبه نازله ذات علت است، علت موجده (ایجاد كننده و آفریننده) یعنی چه؟ و فرض علت مبقیه چگونه ممكن است؟! مگر شیء می‏تواند ایجاد كننده و نگهدارنده مراتب وجود خود _ كه غیر از خود او چیزی نیستند _ باشد؟!
اگر ممكن باشد كه چیزی، ایجاد كننده و نگهدارنده خود باشد، با چه منطق و سلاحی می‏توان به مبارزه با دهریین رفت؟!
آیا اهل فلسفه و عرفان خود توجه دارند كه اعتقادات چه كسانی را به جای معارف توحیدی قرآن و برهان پذیرفته و به دیگران تحویل می‏دهند؟!
كتاب مقالات، در جای دیگر نیز كه داستان سیمرغ عطار را نقل می‏كند، بر این پندار است كه محو شدن انسان در خدا _ به معنای ندیدن خود و نفی غیر، و وحدت وجود _ از عقیده کفر آمیز حلول و اتحاد بهتر است، لذا می‏نویسد:
«درست است كه عارفان، مقام انسان را تا مرتبه خدائی بالا برده و گفته‏اند:
	آنانكه طلبكار خدایید خدایید!

	

	
	بیرون زشما نیست شمایید شمایید (دیوان شمس)


	... سالها از پی مقصود به جان گردیدیم

	

	
	یار در خانه و ما گرد جهان گردیدیم (سعدی)


	سالها دل طلب جام جم از ما می‏كرد

	

	
	آنچه خود داشت ز بیگانه تمنا می‏كرد (حافظ)



. . . این سی مرغ مجازی، هنوز آن سیمرغ حقیقی را ندیده‏اند، و برای رسیدن به او باید كه نظر از آن سی مرغ كه خود ایشانند برگیرند، و در سیمرغ راستین محو شوند و این محو انسانیت در الهیت است نه انكار الهیت».([footnoteRef:62]) [62:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 325 _ 328.] 

بطلان این سخنان واضح‏تر از آن است كه نیازی به توضیح داشته باشد. زیرا اعتقاد به توحید و خداپرستی حقیقی، تنها در صورتی ممكن است كه انسانها مخلوق خداوند دانسته شوند، و در حقیقتِ ذاتِ خود، نه جزء خدا باشند و نه جلوه و صورت او، و انكار این معنا به هر عنوانی كه باشد، با اصول توحید و خداپرستی نمی‏سازد؛ حال چه می‏خواهید نام آن را حلول بگذارید و چه اتحاد، و چه وحدت وجود و یکی بودن ذات خدا و خلق، و چه می‏خواهید خود را در آینه حق بنگرید، و چه اصل وجود خود را انكار كنید و وجود را منحصر به خدا كرده، محو در الوهیت او شوید. همه این صورت‏ها، انكار وجود خالق و خلق، و باطل می‏باشد، و چیزی غیر از خدا دانستن انسان و غیر انسان نیست.
[bookmark: _Toc434168720][bookmark: _Toc434168788][bookmark: _Toc435693476]انكار وجود مخلوق
كتاب مقالات می‏نویسد:
«و تا سالک بدين وادي نرسد و آن واحد بي‏منتها را _ كه وحدتش غير در جهان نگذاشت _ اصل همه ذات‏ها و صفتها و كارها نشناسد و به تعبير حكيمان الهي، به توحيد ذاتي و صفاتي و افعالي آراسته نگردد، خواه خدا را يک گويد يا هزار، تفاوتي نمی‌‏كند و تا از غير حق (چون دروغ و فريب و تدبيرهاي شيطاني...) در نيل به مقصودها ياري می‌‏جويد گواهيش به يكتايی معبود و يكتايي يار و ياور <إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعينُ> عين شرک است... در منزل توحيد، تمامی‌ كثرتها به وحدت بدل می‌‏شود...
	از خدا دان خلاف دشمن و دوست

	

	
	كه دل هر دو در تصرف اوست (سعدی)



«<... قُلْ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ الله>([footnoteRef:63])؛ بگو همه از جانب خداست. <هُوَ اْلأَوَّلُ وَالآخِرُ والظّاهِرُ وَالْباطِنُ>([footnoteRef:64])؛ اول اوست آخر اوست و پیدا اوست و پنهان اوست. و امثال آن، همه دلالت بر این توحید خاص دارد...»([footnoteRef:65]) [63:  . نساء / 78.]  [64:  . حديد / 3.]  [65:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 312 _ 313.] 

این سخن و امثال آن كه تمامی كتاب مقالات را فرا گرفته است، به هیچ عنوان ربطی به معارف قرآنی و برهانی ندارد. و ما به برخی از اشكالات آن اشاره می‏كنیم:
1 . در اینجا خداوند واحد بی‏منتها دانسته شده است، در حالی كه واحد بودن خداوند را به بی‏انتهایی معنا كردن، اشتباه بزرگی است.
در ابتدای این نوشته اشاره كردیم و در جای خود به طور مفصل بیان داشته‏ایم كه اعتقاد به نامتناهی از مطالب نادرست و ساخته افكار بشری و معارف فلسفی و عرفانی است.
تناهی و عدم تناهی، ویژگی ذات متجزی و امتدادی است، و خداوند والاتر از این است كه به صفت موهوم عدم تناهی، متصف گردد. علاوه بر آن، تحقق نامتناهی، موضوعا محال است و حتی ذات مقداری و مخلوق و متجزی هم به آن وصف نمی‏شود. ([footnoteRef:66]) [66:  . رجوع کنید به کتاب‌های دیگر مؤلف: فراتر از عرفان؛ شناخت اجمالی کلام فلسفه عرفان، الاعلان عن اسرار الفلسفة و العرفان (عربی)، معرفة الله تعالی بالله لا بالأوهام (عربی)، اصول المعارف الإلهیة (عربی).] 

2 . گفته‏اند: «وحدتش غیر در جهان نگذاشت». اصل این سخن از شبستری است كه می‏گوید: «غیرتش، غیر در جهان نگذاشت؛ لاجرم عین جمله اشیا شد» و البته این گفتار از عقاید اختصاصی عارفان و صوفیان است و ربطی به عقل و وحی ندارد؛ چه اینكه انكار وجود غیر، و منحصر كردن وجود به ذات خداوند، و وهم و خیال دانستن وجود مخلوق، خلاف بداهت و وجدان است. انكار وجود مخلوق _ ولو به خیال اینكه وحدت خدا اقتضا می‏كند كه غیری در كار نباشد _ با اصول توحید و خداپرستی و عبودیت منافات دارد.
منشأ این سخن عدم درک صحیح معنای خداپرستی و توحید است، اگر ایشان معنای توحید را درست می‏فهمیدند، هیچ منافاتی بین اعتقاد به وحدانیت خداوند، و وجود مخلوقات و آفریده‏های او نمی‏دیدند.
آری، منشأ اشتباهات ایشان در این باره آن است كه مكتب معرفت بشری، موجود را منحصر به یک سنخ (سنخ دارای اجزا و امتداد) دانسته، سپس همان سنخ واحد را به دو قسم تقسیم كرده، یكی را متناهی و دیگری را نامتناهی می‏انگارد؛ و در مرحله بعد، مصداق وجود نامتناهی را مجموعه اشیا دانسته و وحدت وجود را نتیجه می‏گیرد؛ اما مكتب علوم آسمان، در اولین قدم، بشر را متوجه این نكته می‏سازد كه موجود منحصر به آنچه تو آن را تصور و توهم می‏كنی نیست، بلكه آنچه تو آن را تصور و توهم می‏كنی، و متناهی یا نامتناهی می‏انگاری، دارای مقدار و اجزا و مخلوق است، و دلالت می‏كند بر اینكه باید خالقی موجود باشد كه حقیقت ذات او مباین با سنخ وجود دارای امتداد و اجزا است، و او جلّ‏وعلا قابل اتصاف به زمان و مكان و تناهی و عدم تناهی و... نمی‏باشد.
هم اوست كه آفریدگار جهان و جهانیان، و معبود غیر قابل تصور و توهم و شناخت و ادراک و وصول و شهود است، و یكی بودن وجود خالق و مخلوق (وحدت وجود) هرگز ممكن و قابل قبول نیست .
3 . گفته‏اند: «اصل همه ذات‏ها و صفتها و كارها، خداست، و به تعبیر حكیمان الهی، سالک باید به توحید ذاتی و صفاتی وافعالی آراسته گردد».
توحید ذاتی، صفاتی و افعالی به معنایی كه عارفان می‏گویند باطل است؛ زیرا ایشان در توحید ذاتی، همه ذات‏ها را ذات خدا دانسته، اشیا را متولد از ذات او، و جلوه‏های گوناگون وجود او می‏دانند، و حال اینكه تمامی ماسوی الله، مخلوقات و آفریده‏های اویند و ذات متعالی خداوند، نه چیزی از آن صادر می‏شود، و نه به صورت‏های مختلف در می‏آید. 
در مورد توحید صفاتی، باید دانست كه عارفان همان تجلی خداوند در صور گوناگون، و تعین و پیدا شدن ذات او در اعیان وجود اجسام و مخلوقات را صفات خدا می‏شمارند.
این مطلب، گذشته از اینكه درباره خداوند نادرست می‏باشد، فی نفسه نیز غیر معقول است. برای روشن شدن مطلب، توضیح ذیل را می‏آوریم:
[bookmark: _Toc434168721][bookmark: _Toc434168789][bookmark: _Toc435693477]بطلان ادعای فنای در صفات
اهل عرفان به صراحت تمام گفته‏اند كه منظورشان از فنا، همان فنای در ذات، و ادعای عینیت و یكی بودن وجود خود و خداوند، و رسیدن به این پندار است كه سالك، وجود خود را عین هستی خدا بداند، نه مخلوق و جدای از ذات او؛ اما با این حال گاهی به جهت وضوح بطلان ادعای فنای در ذات، فنای در اسما و صفات را عنوان كرده و در لفافه آن، وحدت وجود را القا می‏كنند. گاهی هم برای رفع تناقض هر دو را پذیرفته و آنها را دو مرحله از سیر عرفانی به شمار می‏آورند. لذا درباره صفات و اسما نیز توضیحی می‏آوریم:
اسمای خداوند متعال دو مصداق دارد: یكی لفظی و دیگری وجودی. اسم لفظی مانند كلمه خالق كه مركب است از حروف «خ»، «ا»، «ل» و «ق».
اسم وجودی مانند نفس بعضی از موجودات شریف عالم هستی، که برترین اسمای وجودی خداوند، وجود پاک محمّد و آل محمّد؟عهم؟است. آنها شریف‏ترین مخلوقات خداوند متعال، و برترین نشانه پی بردن به وجود و علم و قدرت خالق جل و علا می‏باشند. لذا از ایشان به عنوان اسماء الله الحسنی تعبیر می‏شود.
بطلان ادعای فنای سالک در این دو معنایی كه برای اسمای خداوند گفتیم واضح‏تر از آن است كه نیازی به توضیح داشته باشد.
امّا درباره ادعای فنای در صفات، باید دانست كه خداوند متعال اصلاً صفتی غیر از ذات خود ندارد كه سالک بخواهد به فنای در آن برسد یا نرسد؛ بلكه كمال توحید او، جلّ و علا، نفی صفات از اوست. امیرالمؤمنین؟ع؟ می‏فرماید:
«كَمَالُ تَوحيدِهِ نَفْيُ الصِّفاتِ عَنْهُ».([footnoteRef:67]) [67:  . نهج البلاغه، خطبه اول .] 

«كمال توحید خداوند متعال، نفی صفات از اوست».
او ذات علم، قدرت و حیات است و بحث اتصاف ذات خداوند متعال به صفات، از اساس بی‏وجه و سالبه به انتفای قابلیت اتصاف می‏باشد.
خداوند را منبع و انبان وجود و صفات و اعیان ثابته دانستن، و قابل تنزل به مراتب و منازل مختلفی به نام مقام اسما و صفات انگاشتن، هیچگونه ربطی به مبانی برهانی توحید در مكتب خاندان نبوت؟عهم؟كه تنها راه معرفت الهی می‏باشند، ندارد.
حضرت امام رضا؟ع؟ می‏فرمایند:
«كُلُّ مَا فِي الخَلْقِ لاَ يُوجَدُ فِي خَالِقِهِ، وَكُلُّ مَا يُمْكِنُ فيِهِ يَمْتَنِعُ فِي صَانِعِهِ».([footnoteRef:68]) [68:  . ارشاد، 1 / 223، احتجاج، 1 / 200؛ بحار الانوار، 4 / 253.] 

«هر چیز در خلق باشد در خالقش نباشد، و هر چه درباره خلق امكان داشته باشد در آفریننده‏اش ممتنع است».
بنابر این، اعتقاد به هرگونه تشابه، همانندی، امكانِ وحدت، فنا، اندكاک و عینیت بین خالق و مخلوق، از هر جهتی كه باشد خلاف برهان و نصوص صریح وحی می‏باشد.

امام صادق؟ع؟ می‏فرمایند: 
«مَنْ شَبَّهَ الله بِخَلْقِهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ، إِنَّ الله تَبارَكَ وَتَعَالی لاَ يَشْبَهُ شَيْئا وَلاَ يَشْبَهُهُ شَيءٌ، وَكُلُّ مَا وَقَعَ فِي الوَهْمِ فَهُوَ بِخَلافِهِ».([footnoteRef:69]) [69:  . بحار الانوار، 3 / 299، از توحيد مرحوم صدوق.] 

«هر كسی خداوند را شبیه خلقش داند مشرک است. همانا خداوند تبارک و تعالی به هیچ چیز نمی‌ماند، و هیچ چیز همانند او نیست. هر چه در توهّم آید خداوند بر خلاف آن است».
آنچه به ایجاد خداوند متعال موجود می‏گردد، همان ذات و حقیقت و هویت عینی مخلوقات است، و اعتقاد به دگرگونی در ذات و حقیقت وجود خالق، و به صور و اندازه‏ها و حدود مختلف در آمدن خداوند _ كه آن را حقیقت وجود نامتناهی انگاشته‏اند _ افسانه‏ای بیش نیست.
[bookmark: _Toc434168722][bookmark: _Toc434168790][bookmark: _Toc435693478]بطلان توحيد افعالی عرفانی
اهل فلسفه و عرفان به نام توحید افعالی، همه افعال را به خداوند نسبت می‏دهند. در حالی که توحید افعالی به این معنا، مستلزم جبر و ظلم صریح است و موجب این است كه تمامی گناهان و معاصی به ساحت قدس خداوند متعال نسبت داده شود. عقیده صوفیان و فلاسفه و عارفان در این باره به هیچ وجه با برهان و قرآن و مذهبِ سراسر نور و هدایت تشیع سازگار نیست؛ چنانكه خواجه نصیر الدین طوسی در بیان بطلان این پندار می‏فرماید:
«وَالضَّرُورَةُ قَاضِيَةٌ بِاسْتِنادِ أَفْعالِنا إِلَينا».([footnoteRef:70]) [70:  . تجريد الاعتقاد، مقصد 3، مسئله 6.] 

«بداهت حكم می‏كند به اینكه افعال ما مستند به خود ما است».
آنچه مؤلف كتاب مقالات، در مورد توحید افعالی پذیرفته‏اند، عقیده باطل اشعری‏های اهل سنت و جبری مسلكان می‏باشد، و با كلمات خود ایشان نیز تناقض دارد كه در دنباله مطلب می‏گویند: (... چون دروغ و فریب و تدبیرهای شیطانی...)، زیرا اگر فاعلی غیر از خدا وجود ندارد و همه كارها، كار اوست، چگونه می‏شود دروغ و تزویر و ظلم و فساد و معصیت و كفر، غیر حق باشد؟ و چگونه می‏توان بعضی از تدبیرها را به شیطان نسبت داد؟!
4 . ایشان گمان می‏كنند آیه <هَوَ الأوّلُ وَالآخِرُ> نیز دلیل بر وحدت وجود است و وجود را منحصر به ذات خداوند می‏كند؛ در حالی كه اول و آخر بودن خداوند متعال به داشتن زمان نیست؛ ظهور او نیز به معنای تجلی ذاتی او، و بطونش هم به معنای نهان بودن در اندرون اشیا نمی‏باشد. 
زمان، مكان، دخول، خروج، ظهور و خفا، همه از خواص اشیای مخلوق و دارای مقدار است، و خداوند متعال قابل توصیف به اوصاف مخلوقات نمی‏باشد.
5 . درباره شعر سعدی _ كه هر فعلی را به تصرف خداوند متعال نسبت می‏دهد _ و نیز آیه‏ای كه ایشان گمان كرده‏اند شاهد بر این معنا است كه همه افعال خیر و شر انسان و شیطان به ساحت قدس خداوند نسبت دارد، در بخش سوم به یاری خداوند متعال به طور مستقل سخن خواهیم گفت. 
[bookmark: _Toc434168723][bookmark: _Toc434168791][bookmark: _Toc435693479]اوهام و بی‏نهايت
در كتاب مقالات درباره عطار كه از سران تصوف و مخالفان مذهب اهل بیت؟عهم؟می‏باشد، آمده است: 
«ابیاتی چون:
	ای خدای بی‏نهایت جز تو كیست

	

	
	چون توئی بی‏حد و غایت جز تو كیست


	هیچ چیز از بی‏نهایت بی‏شكی

	

	
	چون نمی‏ماند كجا ماند یكی



احاطه اعجاب انگیز او را بر حكمت متعالیه نشان می‏دهد كه در دو بیت، سرّ وحدت وجود و تفسیر آن آیت الهی را كه فرموده (اول و آخر و ظاهر و باطن اوست) و آن آیت دیگر كه فرمود: (به هر طرف روی آورید آنجا چهره خداست) با استدلال محكم و روشن فلسفی بیان كرده است كه آخر، چون او بی‏نهایت است جایی برای غیر نمی‏ماند؛ زیرا غیر از آنجا شروع می‏شود كه او تمام شود و او هرگز تمام نخواهد شد!
	غیر خدا در دو جهان هیچ نیست

	

	
	هیچ مگو غیر كه آن هیچ نیست


	این كمر هستی موهوم را

	

	
	چون بگشایی به میان هیچ نیست


	اوست گل و سبزه و باغ و بهار

	

	
	غیر در این باغ جهان هیچ نیست



و این همان سخن ابن عربی است كه در دیباچه فصوص الحكم گفت: اَلْحَمْدُ لِلّهِ الَّذي أَظْهَرَ الأَشْياءَ وَهُوَ عَيْنُها!: ستایش مر خدای راست كه جمله چیزها پدید آورد و او خود، عین هستی آنهاست».([footnoteRef:71]) [71:  . مقالات، 285.] 

برای واضح شدن بطلان این قسمت از نوشته‏های ایشان كه خدا را بی‏نهایتی موجود در همه زمانها و مكانها معرفی می‏كند، به گونه‏ای كه وجود او از هر طرف آنچنان امتداد یافته است كه هرگز تمامی ندارد، ناچاریم توضیحاتی بیاوریم تا روشن شود كه بر خلاف مدعای ایشان، این مطالب تا چه اندازه از مبانی برهان و قرآن و مكتب اهل بیت عصمت؟عهم؟به دور می‏باشد. 
(البته عبارت ابن عربی كه به دیباچه فصوص نسبت داده شده، در كتاب فتوحات وی می‏باشد نه فصوص، و عبارت نیز نادرست آورده شده است).([footnoteRef:72]) [72:  . فتوحات مكيه، 2 / 459.] 

متناهی یا نامتناهی بودن، از شؤون ذات مقداری و متجزی است و به خداوند متعال كه موجودی مباین با مقدار و فراتر از داشتن اجزا است، نسبت داده نمی‏شود. علاوه بر آن، اعتقاد به وجود نامتناهی فی نفسه از اوهام بوده و وجود آن از محالات است.([footnoteRef:73]) [73:  . رجوع شود به: مقالات مؤلف در شماره‌های مختلف مجله سمات؛ كيهان انديشه، ش 79، مقاله‏ «اوهام پيرامون نامتناهى».] 

داشتن زمان و مكان و قابلیت امتداد وجودی نیز، از خواص موجود مقداری و متجزی بوده و به خداوند نسبت داده نمی‏شود؛ بلكه او، خالق و آفریننده زمان و مكان است، و او بود در حالی كه زمان و مكان نبود. پس چگونه ممكن است خود در آفریده خویش تحقق یابد؟!([footnoteRef:74]) [74:  . رجوع كنيد: كيهان انديشه، ش 80، «زمان و مكان چگونه موجودشده‏اند» از مؤلف .] 

امام رضا؟ع؟ مى‏فرمایند:
«كَيْفَ يَجْرِي عَلَيْهِ مَا هُوَ أَجْرَاهُ ويَحْدُثُ فِيِه مَا هُو أَحْدَثَهُ؟!»([footnoteRef:75]) [75:  . بحار الأنوار، 4 / 254، از احتجاج.] 

«چگونه چیزی كه خود او آن را ایجاد كرده در او موجود شود و به خود او باز گردد؟!»
امیرالمؤمنین؟ع؟ می‏فرماید:
«لَيسَ بِذي كبرٍ امتدَّت به النهاياتُ فَكبَّرتَه تجسيماً، وَلا بِذي عظمٍ تناهَت به الغاياتُ فعظَّمتَه تَجسيداً، بل كَبُرَ شأناً وَعَظُمَ سلطاناً».([footnoteRef:76]) [76:  . بحار الأنوار، 4 / 261، نهج البلاغة، صبحی صالح، 269.] 

«بزرگی خداوند به امتداد یافتن در جهات مختلف نیست وگرنه، تنها او را جسمی بزرگ پنداشته‏ای، و عظمت او به اینكه همه چیز به وجود او منتهی شود نمی‌‏باشد كه در این صورت، تنها او را جسدی بزرگ دانسته‏ای؛ بلكه او دارای علو شأن و عظمت سلطنت و احاطه قدرت است».
تصور مزاحمت وجودی بین دو موجود مباین در ذات و حقیقت، كه یكی دارای امتداد و مقدار و اجزا است و دیگری برخلاف آن، از اساس باطل می‏باشد و به مراتب بدتر از این است كه كسی مثلاً در مورد وزن چیزی بگوید: وزن آن دو كیلو و یک متر است! كه چنین سخنی به طور آشكارا باطل، و از جهل به حقیقت معنای دو واحد وزن و طول، سر چشمه گرفته است.
از این رو است كه ذات متعالی از مقدار و اجزا را با ذات مخلوق و دارای اجزا، نه نسبت دوری است و نه نزدیكی، و نه دخول و نه خروج و نه غیبت و نه تعاصر، و نه تحدید و نه تزاحم. تمامی این خیالات درباره ذات متعالی خداوند، از نسبت دادن نابجای ویژگی‏های مقادیر و مخلوقات به خالق مباین با آنها نشأت گرفته است.
بنابر این، بطلان ادعای وحدت وجودیان هیچ گونه نیازی به توضیح ندارد؛ چه اینكه صحت اعتقاد به وجود اشیای مخلوق خداوند و مباین با ذات او كه مسخّر ایجاد و اعدام و مشیت و اراده او می‏باشند، بدیهی بوده، و عین توحید و حقیقت تنزیه ساحت جلال و عظمت الهی از اوصاف مخلوقات است، و بر عكس اعتقاد به بزرگی امتدادی و مقداری داشتن، و نامتناهی بودن وجود خداوند، و نفی وجود حقیقی اشیای مخلوقِ خداوند متعال، ملازم است با: 
1 . جزء داشتن و دگرگونی ذات متعالی خالق.
2 . مخلوق بودن او.
3 . نفی قدرت او بر ایجاد و اعدام حقیقی اشیا.
4 . جبر و نسبت دادن تمام زشتی‏ها و معاصی به ساحت جلال او.
5 . اسیر بودن حقیقت هستی او در چنگ ماهیات و حدود.
6 . جاری شدن حقیقت هستی و ذات او در مجرای قانون جبری علت و معلول، در معنای تأویلی مناسب با وحدت وجود. (به صورت‏های مختلف در آمدن).
7 . و...
بلكه بر اهل تحقیق روشن است مفاسد اعتقاد به وحدت وجود، قابل شمارش نیست، و اعتقاد به آن مستلزم باطل دانستن تمامی ابواب شریعت از توحید و عدل و نبوت و امامت، تا تکلیف و دعا و بداء و عمل و جزا می‏باشد.
كتاب مقالات در اینجا به سخن ابن عربی كه گفته است: «منزه است خداوندی كه اشیا را آفرید و خود عین آنها است» اشاره كرده است، چنانكه كتاب روح مجرد نیز می‏نویسد:
«تمام این ردّ و بدلها و اشكالات و پاسخها [درباره وحدت وجود] را خود محیی الدین فقط با همان عبارت مورد سؤال و اشكالش پاسخگو می‏باشد كه:
"سُبْحَانَ مَنْ أَظْهَرَ الاَشْیاءَ مِنَ العَدَمِ وَهُوَ عَینُهَا؛ پاک و منزه و مقدس است آنكه اشیاء را از كتم عدم به وجود آورد، و خودش عین آن اشیاء است"».
سبحان، یعنی من آن ذات عالی و راقی و... را تنزیه می‏كنم از شوائب دوئیت و غیریت و مخلوط شدن با اشیایی كه از عدم به وجود آورده... در حالی كه خودش عین آنهاست... و اشیایی را كه به ظهور آورده است جز سایه‏ای بیش نیستند، و عینیت ربط و ارتباط آنها با ذات... موجب تركیب و حدوث و تجزیه و انقسام نخواهد شد».([footnoteRef:77]) [77:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 366.] 

ایشان این تأویل نادرست را بر خلاف صریح كلام و مبنای ابن عربی نموده‏اند و كاش تأملی نموده به این سؤالات پاسخ می‏دادند كه:
1 . چرا اظهار اشیا را، به «از عدم به وجود آوردن» معنا كرده و از پیش خود عبارت «من العدم» را به آن افزوده‏اند؟!
2 . اگر واقعا مخلوقات و اشیا را موجود بعد از عدم می‏دانند، چگونه خدا می‏تواند عین همانها باشد؟! مگر ممكن است موجودی عین همان چیزی باشد كه خودش آن را به وجود می‏آورد؟ و مگر تقدّم وجود شیء بر خودش از بدیهی‏ترین محالات نیست؟!
3 . اگر خداوند، عین همین اشیای متجزی و متعدد است، چگونه در ذات او حدوث و تجزیه و انقسام لازم نمی‏آید؟!
4 . با كدامین عقل و برهان می‏توان پذیرفت كه مخلوقات خداوند و محسوسات ما، جز سایه‏ای نبوده و پوچ و عدم و وهم و خیال می‏باشند؟! آیا سوفسطائی‏گری‏ای بالاتر از این می‏توان نشان داد كه گفته شود:
«وَجُمْلَةُ الْمَحْسُوسَاتِ عَدَمٌ وَهَبَاءٌ».([footnoteRef:78]) [78:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى ، روح مجرد، 448.] 

«و تمامی محسوسات پوچ و باطل است!»
اگر انكار محسوسات تا این حد ساده است، بر چه مبنایی وحدت وجود را كه جز با ریاضت‏های غیر معقول، و تلقین و تصرف اقطاب غیر معصوم در تمام هستی سالک دست نمی‏دهد می‏توان اثبات كرد؟!
آیا با همه این احوال و مقدمات باز هم وحدت وجود از هر محسوسی بدیهی‏تر است؟!
كتاب روح مجرد می‏نویسد: 
«حضرت میر سید شریف در حواشی تجرید می‏فرماید:
«إِنْ قُلْتَ: ما ذا تَقُولُ فِي مَنْ يَرَي أَنَّ الوُجُودَ مَعَ كَوْنِهِ عَيْنَ الْوَاجِبِ وَغَيْرَ قَابِلٍ لِلتَّجَزِّي وَالاِنْقِسَامِ قَدِ انْبَسَطَ عَلَی هَيَاكِلِ المَوْجُودَاتِ، يَظْهَرُ فيِهَا، فَلاَ يَخْلُو عَنْهُ شَيْءٌ مِنَ الأَشيَاءِ بَلْ هُوَ حَقيِقَتُهَا وَعَينهَا وَإِنّمَا امْتَازَتْ وَتَعَدَّدَتْ بِتَقَيُّدَاتٍ وَتَعَيُّنَاتٍ اِعْتِبَارِيَّاتٍ وَيُمَثَّلُ ذَلِكَ بِالْبَحْرِ وَظُهُورِهِ فِي صُورَةِ الأَمْوَاجِ الْمُتَكِثّرَةِ مَعَ أَنَّهُ لَيْسَ هُنَاكَ إِلاَّ حَقيِقَةُ الْبَحْرِ فَقَطّ؟
اگر بگویی: رأی تو چیست درباره كسی كه وجود را در عین آنكه حقیقت واجب است و قابل تجزیه و انقسام نیست، مع ذلک آن را چنان می‏بیند كه بر پیكرهای موجودات گسترده شده است و در تمام اشیا ظهور نموده به طوری كه چیزی از آن خالی نمی‏باشد، بلكه آن وجود، حقیقت اشیا و عین اشیا است و امتیاز و تعدد و تقید و تعین اشیاء به واسطه اعتباریات است و آن را مثال می‏زنند به دریا و ظهور دریا در صورت و شكل امواج كثیره با آنكه در حقیقت، چیزی غیر از حقیقت دریا و آب در میانه نیست؟
قُلْتُ: هذا طَوْرٌ وَراءَ طَوْرِ الْعَقْلِ لا يُتَوَصَّلُ إِلَيْهِ إِلاّ بِالْمُشَاهَدَاتِ الْكَشْفِيَّةِ دُونَ الْمُنَاظِراتِ الْعَقْلِيَّةِ وَكُلٌّ مُيَسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ.
من می‏گویم: این معنا را ادراک نمی‏توان نمود با قوای عقلانی؛ بلكه باید با مشاهدات كشفیه آن را دریافت نمود، نه با گفتگوهای بحثی و مناظرات عقلی، و راه هر كس برای آنچه كه وی برای آن آفریده شده باز است».([footnoteRef:79]) [79:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى ، روح مجرد، 359 _ 360.] 

در سؤال و جواب فوق، تأمل كنید تا معلوم شود كه نادرستی اعتقاد ایشان درباره یكی بودن خدا و خلق، در بیان خودشان به گونه‏ای جلوه‏گر است كه هیچ نیازی به ردّ و ابطال ندارد. 
روح مجرد نقل می‏كند: 
« طائفه صوفیه موحده چنانكه حكم به عینیت اشیاء می‏كنند و همه را وجود حق و هستی مطلق می‏گویند، حكم به غیریت اشیاء نیز از ایشان واقع است و اشیاء را غیر حق گفته‏اند كه نه عین اوست و نه غیر او، چنانكه در فصوص اشارت به این عبارت و اطلاقات كرده و مست باده قیومی مولای رومی نیز فرموده:
	گاه كوه قاف و گه عنقا شوی

	

	
	گاه خورشید و گهی دریا شوی


	تو نه این باشی نه آن در ذات خویش

	

	
	ای برون از وهمها در پیش پیش



. . . هر یک از این اطلاقات به اعتباری است از تشبیه و تنزیه و جمع و تفصیل و نظر به بعضی از حیثیات؛ نه به جمیع حیثیات و لهذا در كلام ایشان تناقض نما بسیار است».([footnoteRef:80]) [80:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 364 _ 365.] 

بنا بر آنچه گفتیم روشن شد كه این مطالب، عین تناقض است نه تناقض‌نما، و این وجوه اعتباری، برای رفع تناقض و نفی لزوم تجزی ذات خدا كفایت نمی‏كند، و جز با كنار گذاشتن عقل و برهان و استدلال و بداهت، نمی‏توان آنها را پذیرفت؛ چنانكه خود نیز بدان معترفند؛ بلكه اگر قرار باشد چنین تناقضات صریحی تناقض شمرده نشود، هیچ مصداقی برای تناقض پیدا نخواهد شد، و وحدت وجود به مصادیق تناقض نیز سریان یافته، آنها را هم در بر خواهد گرفت.
[bookmark: _Toc434168724][bookmark: _Toc434168792][bookmark: _Toc435693480][bookmark: _Toc434168725][bookmark: _Toc434168793]حلول و اتحاد؟ يا وحدت وجود؟ و يا هيچ‌كدام؟!
بزرگان عرفان گویند ما با حلول ذات خداوند در بنده، و نیز اتحاد آن دو با هم، مخالفیم و آن را شرک می‏دانیم، و در توضیح عقیده خود گویند: حلول و اتحاد مستلزم این است كه ما از اول برای بنده، وجودی غیر از خدا فرض كرده باشیم تا اینكه حلول و اتحاد، امكان پذیر باشد، اما چون از دیدگاه وحدت وجود از همان ابتدا، اعتقاد به وجود هر چیز دیگری غیر از ذات خدا _ ولو به عنوان مخلوق او _ محال است، و هیچ چیز جز او وجود ندارد، حلول و اتحاد نیز ممكن نیست.
رساله لب اللباب می‏نویسد: 
«معنای وحدت وجود بكلی معنای تعدد و تغایر را نفی می‏كند و در برابر وجود مقدس حضرت احدیت، تمام وجودات متصوره را جزء موهومات می‏شمرد و همه را ظل و سایه می‏شمرد، و سالک به واسطه ارتقاء به این مقام، تمام هستی خود را از دست می‏دهد و خود را گم می‏كند و فانی می‏شود... ولیس فی الدار غیره دیار؛ این كجا و حلول و اتحاد كجا؟».([footnoteRef:81]) [81:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، لب اللباب، 147.] 

كتاب نشان از بی‏نشانها از شیخ عطار چنین نقل می‏كند:
	اینجا حلول، كفر بود اتحاد هم

	

	
	كاین وحدت است لیک به تكرار آمده


	غیر تو هر چه هست، سراب و نمایش است

	

	
	كاینجا نه اندک است و نه بسیار آمده


	یک عین متفق كه جز او ذره‏ای نبود

	

	
	چون گشت ظاهر اینهمه اغیار آمده


	بر خویش جلوه دادن خود بود كار تو

	

	
	تا صد هزار كار ز یک كار آمده



كتاب مقالات می‏نویسد:
«باید افزود كه مقصود عارفان از انا الحق، نفی الاهیت، و نهادن آدمی در مقام خدایی نیست كه این كار نزد ایشان، عین فرعونیت است.
	گفت فرعونی انا الحق، گشت پست

	

	
	گفت منصوری انا الحق، او برست



بلكه مقصود از انا الحق، نفی تعین و فنای هستی محدود، و استغراق در هستی مطلق، و به تعبیر شاعران، محو حباب در آب است...
این دو دعوی در دو قطب مخالفند. یكی گوید خدایی در كار نیست و صاحب قدرت منم، و آن دیگری گوید حلاج در میان نیست همه خداست، از این رو دعوی حلاج و بایزید را جمله عارفان ستوده‏اند و هر یک به زبانی تفسیر كرده‏اند، و دعوی فرعونان را خود ایشان نیز باور نداشتند تا به غیر چه رسد.
	گفت آن یار كز او گشت سر دار بلند

	

	
	جرمش این بود كه اسرار هویدا می‏كرد (حافظ)([footnoteRef:82]) [82:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 61.] 




گویا عرفا پنداشته‏اند كه اعتقاد ایشان درباره وحدت وجود، و انحصار موجودیت به ذات خداوند، و نفی وجود هر گونه خلق و مخلوقی، از اعتقاد اهل حلول و اتحاد بهتر است، كه این چنین از حلول و اتحاد گریخته و به وحدت وجود پناه برده‏اند. 
در رساله لب اللباب آمده است :
سالك... توجه به نفس خود بنماید، تا كم‏كم تقویت شده به وطن مقصود برسد كه حتی در حین تلاوت قرآن بر او منكشف شود كه قاری قرآن خداست جلّ جلاله... و می‏فهمد كه فعل از او سر نمی‏زند بلكه از خداست... و به طور كلی می‏یابد كه در تمام عوالم، قادر و عالم و سمیع بصیر و حی یكی است و بس، و آن خداوند جلّ جلاله است. و هر موجودی بقدر سعه وجودی خود او را نشان می‏دهد.
... در این مرحله سالک جز خدا را نخواهد شناخت، بلكه خدا خود را می‏شناسد و بس، [كاملا دقت شود] و ذات، ذات مقدس حضرت خداوند است.([footnoteRef:83])  [83:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، لب اللباب، 154 _ 158.] 

سالک در اینجا متوجه می‏شود كه از همان اول جز آنچه او اكنون به آن رسیده است، هیچ چیز موجود نبوده.([footnoteRef:84]) [84:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى ، روح مجرد، 37.] 

«سالک راه خدا از اینجا سعی می‏كند كه حب و عشق محبوب را فراموش كند تا به كلی از تغایر كثرت گذشته، قدم خود را در عالم وحدت بنهد».([footnoteRef:85]) [85:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى ، روح مجرد، 127.] 

اشتباه بزرگی كه بسیاری بدان گرفتار شده‏اند این است كه خیال می‏كنند عرفا ذات خود را جدا از ذات خدا می‏دانند، اما وجود خود را در مقابل خداوند نادیده می‏انگارند، نه اینكه مخلوقیت خود و جدایی حقیقی بین خود و خدا را منكر باشند.
اما حقیقت این است كه این نظر بسیار سطحی بوده، و از عدم توجه به مبانی عرفا، و بلكه تصریحات آنها سرچشمه می‏گیرد، چه اینكه ایشان بارها تصریح كرده‏اند كه هستی منحصر به فرد، و خلاصه در ذات خداست، و تصور هرگونه وجودی برای غیر او جز وهم و خیال و جهل و شرک نیست.
آنها هر چیزی را صورتی و جلوه‏ای و موجی و رشحه‏ای از آن دریای بی‏نهایت وجودی می‏دانند كه آن را خدا می‏پندارند، و به صراحت انكار می‏كنند كه خداوند موجودات را از عدم و نیستی به وجود آورده و آفریده باشد. و نهایت سیر و هدف غایی ایشان از همه ریاضت‏ها و زحمات، تلقین همین معنا به سالک است كه خود را جلوه‏ای و پرتوی از ذات خدا، و موجی از دریای بی‏نهایت وجود او بداند و بس.
باری، مذهب وحدت وجود كه می‏گوید ما از ابتدا وجودی غیر از خدا نداشته‏ایم و چیزی غیر از او نبوده‏ایم، و به وهم و خیال، خود را موجودی غیر از او می‏دانسته‏ایم، و اینک می‏دانیم كه ما اوییم، بلكه او خود اوست و من و مایی در كار نیست، چه مزیتی بر مذهب حلول و اتحاد داشته، و چه ربطی به توحید و خداپرستی برهانی و قرآنی دارد كه عارفان به آن دل بسته‏اند و آن را كمال معرفت خداوند می‏شناسند؟!

بخش اول، آفرينش يا تولد؟!  / 67




[bookmark: _Toc434168726][bookmark: _Toc434168794][bookmark: _Toc435693481]بخش دوم 
[bookmark: _Toc434168727][bookmark: _Toc434168795][bookmark: _Toc435693482]گريز اهل عرفان از دليل و برهان

از آنجا كه ادعاهای اهل عرفان با موازین عقلی و برهانی سازش ندارد، به شدت از برهان و عقل گریخته و به بهانه عشق و مستی، حقایق آشكار را انكار كرده و با بینش صحیح در افتاده‏اند. در نتیجه این عقل ستیزی، حق و باطل را یكی دانسته، و كفر و ایمان را یكسان تلقی كرده‏اند.
كتاب مقالات، غافل از مخالفت‏های صریح مذهب عشق با برهان و قرآن و سنت و وحی، چنین می‏نگارد:
«این حال همیان و حیرت از یک نگاه پدید می‏آید كه به تنهایی تمام دیدنیهای غیب و شهود را در بر می‏گیرد و همه پرسش‏ها و خارخارهای عقل عافیت اندیش را پاسخ می‏گوید... در وادی حیرت، جمله اضداد جمع و همه محالات حال می‏شوند. شب و روز و آفتاب و ماه و زهر و شكر و بهار و خزان در هم می‏آمیزند و سالک را در خود گم می‏كنند، چنانكه:
	گر از او پرسند هستی یا نه‌ای

	

	
	سربلند عالمی؟ پستی؟ كه ای؟


	در میانی یا برونی از میان

	

	
	بركناری یا نهانی یا عیان


	فانی‏ای یا باقی‏ای یا هر دویی

	

	
	هر دویی یا تو نه‏ای یا نه توئی


	گوید اصلاً من ندانم چیز من

	

	
	وین ندانم هم ندانم نیز من


	عارفم اما ندارم معرفت

	

	
	بی‏صفت گشتم نگشتم بی‏صفت (منطق الطیر)



و در این حال، تخت وجود، به تمامی حجله عشق می‏شود و سالک از منطق الطیر شعشعه ذات، بی‌خود و حیران می‏گردد».([footnoteRef:86]) [86:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 314 _ 316.] 

و نیز می‏نویسد: 
«جهان آكنده از زیبایی است، از زمین زیر پای تا آسمان بالای سر، و از ابر و موج تا كاغذ ابر و باد، و از بیرنگی عشق تا نقوش رنگارنگ شمشیرهای دمشق، زیبایی حقیقت است، و حقیقت زیبایی است، و هر دو عین وجودند... زندگی رقصی است به سوی خداوند...».([footnoteRef:87]) [87:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 357 _ 359 .] 

 در جای دیگر به جرعه‏ای از می عشق، از تمامی صحنه‏های مجاهدات و مبارزات حق و باطل كناره جسته، چنین می‏نویسد:
	می ‏خور كه ز دل قلت و كثرت ببرد

	

	
	اندیشه هفتاد و دو ملت ببرد


	پرهیز مكن ز كیمیائی كه از او

	

	
	یک جرعه خوری هزار علت ببرد (خیام)



و در مدح این شراب عشق عرفانی و صلح كل صوفیان می‏نگارد:
«این كدامین شراب است كه سوداگران ترازوخوی را از سنگ تفرقه و حسابِ كم و بیش می‏رهاند، و جنگ هفتاد و دو ملت را به آشتی می‏كشاند».([footnoteRef:88]) [88:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 409 _ 410.] 

آری! مذهب عشق و عرفان، كسانی را كه بر اساس موازین عقل و برهان و سنت و قرآن قدم برمی‏دارند و به حق تمسک می‏جویند و باطل را دور می‏اندازند، سوداگر ترازوخوی و گرفتار سنگ تفرقه و حسابِ كم و بیش می‏خواند، و به همین سادگی بر مكتب تمامی حق جویان و باطل پرهیزان، یعنی همه پیامبران و پیروان راستین ایشان، خط بطلان می‏كشد! و اهل حق و باطل را به آشتی بر اساس باطل دعوت می‏كند!
به راستی، چگونه می‏توان ضدیت‏های اولیای حق و باطل در گستره تاریخ را _ پناه بر خدا _ جنگ خر فروشان دانست كه كتاب مقالات می‏نویسد:
«مادر گلها خار است و جنگ خار و گل و همه تعینات و اضداد چون جنگ خر فروشان، صنعت و بازار گرمی است... 
	در عشق خانقاه و خرابات فرق نیست

	

	
	هر جا كه هست پرتو روی حبیب هست (حافظ) 


	كفر و دین هر دو در رهت پویان

	

	
	وحده لاشریک له گویان (سنائی)([footnoteRef:89])
 [89:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 303.] 



و نیز از دیوان شمس تبریزی چنین نقل می‏كند:
	مؤمن و كافر مگوی، محسن و فاسق مجوی

	

	
	جمله اسیر تواند دست كرم برفشان!


	كیست كه مست تو نیست جرعه پرست تو نیست

	

	
	مهره دست تو نیست بر همه افسون بخوان([footnoteRef:90])
 [90:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 304.] 



آری! ایشان این چنین بر مبنای مذهب صلح كل عارفان، كفر و دین و فسق و ایمان را یكی می‏دانند؛ امّا خداوند متعال می‏فرماید:
<أَ فَمَنْ كَانَ مؤمِناً كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً لا يَسْتَوُونَ>.([footnoteRef:91]) [91:  . سجده، 18.] 

«آیا كسی كه مؤمن است همانند كسی است كه فاسق و نافرمان است؟ هرگز مساوی نیستند».
و می‏فرماید:
<الله وَلِي الّذيِنَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَی النُوّرِ وَالّذيِنَ كَفَرُوا أَوْلِيَاؤُهُُ الطّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَی الظُّلُمَاتِ أُولئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فيِها خَالِدُونَ>.([footnoteRef:92]) [92:  . بقره، 257.] 

«خداوند، ولی اهل ایمان است. ایشان را از ظلمت‏ها به سوی نور می‌‏برد، و كسانی كه كافر شدند اولیای ایشان طاغوت است كه آنها را از نور به ظلمت می‌‏كشانند. ایشان اهل آتشند و در آن جاودان خواهند بود».
<مَنْ كَفَرَ فَعَليْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلأَنْفُسِهِم يَمْهَدُونَ>.([footnoteRef:93]) [93:  . روم، 44.] 

«هر كس كافر گردد، كفرش به زیان اوست، و آنانكه عمل صالح بجای آورند پس برای خویشتن می‌‏اندوزند».
<تَالله إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ إِذْ نُسَوّيكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمينَ>.([footnoteRef:94]) [94:  . شعراء، 98 _ 97.] 

«سوگند به خدا كه ما در گمراهی آشكاری بودیم كه شما را با پروردگار جهانیان برابر می‌‏دانستیم».
<... قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأَعْمَـی وَالبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِي الظُّلُمَاتُ وَالنُّورُ>.([footnoteRef:95]) [95:  . رعد، 16.] 

«بگو: آیا دانا و نادان و ظلمت گمراهی و نور هدایت یكسان هستند؟!»
<وَلا تَسْتَوِي الحَسَنَةُ وَلاَ السَيِّئَةُ>.([footnoteRef:96]) [96:  . فصلت، 34.] 

«خوبی با بدی هرگز یكسان نیست».
<... لا يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللَهِ وَاللَهُ لاَيَهْدِي القَوْمَ الظَالِميِنَ>.([footnoteRef:97]) [97:  . توبه، 19.] 

«نزد خداوند یكسان نیستند و خداوند، ستمكاران را راه نمی‌‏نماید».
<قُلْ لاَ يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الخَبِيثِ فَاتّقُوا الله يَا اُولي الأَلْبَابِ لَعَلّكُمْ تُفْلِحُونَ>.([footnoteRef:98]) [98:  . مائده، 100.] 

«بگو: پلید و پاک یكسان نیستند ولو این که کثرت پلید تو را به شگفت آورد. پس ای خردمندان، از خدای بپرهیزید، شاید رستگار شوید».
<لاَيَسْتَوِي أَصْحَابُ النّارِ وَأَصْحَابُ الجَنّةِ، أَصْحَابُ الْجَنَةِ هُمُ الْفَائِزُونَ>.([footnoteRef:99]) [99:  . حشر، 20.] 

«دوزخیان با بهشتیان یكسان نیستند. اهل بهشت رستگارانند».
كتاب مقالات می‏نگارد: 
«و به گفته حافظ جرعه‏ای بر خاک افشاند و عوالم بي‏نهايت را مست و شيدای خود كرد».([footnoteRef:100]) [100:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 4.] 

می‏پرسیم: چگونه شما همه چیز را مست و شیدای خدا می‏دانید؟
آیا شیطان، مست و شیدای خداست؟ و به عشق او بندگانش را به سوی دوزخ و مبارزه با پروردگار مهربان و دشمنی با سعادت خودشان می‏خواند؟!
آیا كشندگان پیامبران الهی، به عشق و مستی خدایی، سفیران مخلص او را به قتل رساندند؟
آیا خونخواران صحنه كربلا، به مستی محبت الهی، بزرگترین فاجعه تاریخ را رقم زدند؟!
آیا شما سقیفه بنی ساعده را هم خانه عشق و محبت الهی می‏دانید؟!
و قرآن‏های بر سر نیزه معاویه را؟!
و خار چشم امیرالمؤمنین؟ع؟ و استخوان حلقوم آن حضرت را؟!
و شمشیر ابن ملجم را؟!
و دیگر نعره‏های مستانه دژخیمان و خونخواران تاریخ را؟!
آیا چنانكه اهل عرفان می‏گویند هیچ فرقی بین حق و باطل نیست، و اهل باطل همگی عاشقان مستانه حقند؟! 
آیا تمامی پیامبران و معصومین؟عهم؟كه پیرو مذهب صلح كل و عشق و مستی فراگیر عارفانه نبوده‏اند، و با تمام توان خود با كفر كیشان و جبری مسلكان و وحدت وجودیان و دهریانِ منكر آفرینش مبارزه كرده‏اند، بر خطا بوده‏اند؟!
در ارزیابی این آرزوی عارفان كه در پی آنند تا با نوشیدن صهبای عشق از قلت و كثرت رهیده، و از اندیشه هفتاد و دو ملت فارغ شوند، و به حق و باطل كاری نداشته باشند، بیان می‏داریم كه امام باقر؟ع؟ فرمودند:
«تفرَّقتْ هذه الأُمَّة بعدَ نبيِّها؟ص؟ عَلی ثلاثٍ وسبعينَ فِرقَة: اثنتانِ وسَبْعونَ فِرقَة في النّار وفِرقةٌ في الجنَّةِ، ومِنَ الثَّلاثِ وسبعينَ فِرْقَة ثلاثُ عَشْرةَ فِرْقَة تَنْتَحِلُ ولايتنا وموَدَّتَنا، اثنتا عشرة فرقة منها في النّار وفرقة في الجنّة».([footnoteRef:101]) [101:  . بحار الانوار، 28 / 14، از اصول كافى.] 

«این امت پس از پیامبرشان، هفتاد و سه گروه شدند؛ هفتاد دو گروه ایشان در دوزخ و تنها یک فرقه در بهشت خواهند بود. سیزده گروه از آن هفتاد و سه گروه، خود را به محبت و ولایت ما می‌‏بندند كه دوازده گروه از ایشان نیز در دوزخند و تنها یک گروه اهل بهشت خواهند بود».
[bookmark: _Toc434168728][bookmark: _Toc434168796][bookmark: _Toc435693483]عاقبت وخيم مذهب صلح كل
كتاب مقالات در پی دفاع از بی‏قیدی درویشان، و مذهب صلح كل عارفان می‏نگارد:
«باید گفت كه اختلاف عقل و عشق در مراتب ادراک است و تا هنگامی كه آدمی درک ماهیات و حدود و رسوم و تعینات متكثره می‏كند، و كائنات را یک به یک به ترازوی خویش می‏سنجد و هر یک را وزنی و نامی می‏نهد و تمیز می‏دهد، میانه زهر و شكر و زشت و زیبا و شب و روز و كفر و ایمان و میخانه و محراب و درست و نادرست و خیر و شر، و در یک چهار چوب منطقی و ریاضی، جهت اشتراک و جهت اختلاف و جنس و فصل موجودات را معین می‏كند و بیرون از چهار حد و شش جهت و پنج گوهر، چیزی نمی‏داند و در این میانه خود را محور همه قضاوت‏ها و سنجش‏ها و ارزش‏ها می‏شناسد، قوه ادراک او در مرتبه عقل است و او را عاقل گویند... وقتی قوه ادراک از دانایی به بینایی رسید عاشق می‏شود و محصول چهل سال علم و زهد و تقوی را به یک پیاله می عشق سودا می‏كند و از جهان تضاد رهائی می‏یابد...».([footnoteRef:102]) [102:  . حسين الهى قمشه‏اى، مقالات، 33.] 

بدیهی است هر كس فطرت الهی و بینایی حقیقی خود را به غرق شدن در دریای اشعار و گفتارهای نادرست و خلاف برهان عارفان از دست نداده باشد، به خوبی می‏داند فرق گذاشتن بین شب و روز، كفر و ایمان، و میخانه و محراب، درست و نادرست، و حق و باطل، بر اساس برهان و سنت غیر قابل تغییر الهی و متن كتاب وحی خداوند است، و به بهانه عشق و مستی، پشت پا بر همه واقعیات و حقایق زدن و از عقل گریختن، نهایت كجروی و گمراهی است.
آیا آن بینایی كه عارف نامان پیوسته به خود نسبت می‏دهند، یعنی همان انكار فرق خیر و شرّ و درست و نادرست؟! و انكار كردن ضدیت حق و باطل ؟!
مگر نه این است كه هر كس ضدیت حق و باطل را نپذیرد، و انحصار حقانیت محض به مكتب قرآن و اهل بیت؟عهم؟را به هر بهانه‏ای انكار كند، در حضور تمامی مدعیان اسلام و مسلمانی، صریحا ریشه اسلام اصیل و حقانیت قرآن واقعی را زده، تمامی مبارزات و كوشش‏های پیامبر و اهل بیت؟عهم؟، و مجاهدات مدافعان نستوه حریم تشیع را پوچ و باطل می‏شمارد؟!
آیا نباید اندیشید كه با دفاع از این اندیشه‏های خلاف برهان، مسأله خداوند و ابلیس، ابراهیم؟ع؟ و نمرود، موسی؟ع؟ و فرعون، خاتم الانبیاء؟ص؟ و ابوجهل، امیر المؤمنین؟ع؟ و معاویه، سید الشهدا؟ع؟ و یزید و پیروان برهان و كتاب و سنت با ادیان تحریف شده و صوفیان دور از دین و برهان، به چه سرنوشتی می‏انجامد؟!
[bookmark: _Toc434168729][bookmark: _Toc434168797][bookmark: _Toc435693484]عقل، يا عشق؟ و برهان، يا شهود؟
از شگفت‏ترین ادعاهای اهل عرفان این است كه گویند با عقل و برهان و استدلال، توحید واقعی را نمی‏توان یافت، و باید برای رسیدن به حقیقت عرفان بر مركب عشق سوار شده، با شهود به آن دست یافت. مولوی گوید:
	پای استدلالیان چوبین بود

	

	
	پای چوبین سخت بی‏تمكین بود


	عشق آمد عقل او آواره شد

	

	
	صبح آمد شمع او بیچاره شد



روح مجرد، در حالات یكی از مریدان استاد خود می‏نگارد: 
«دیدگان ملكوتیش به مقام و منزلت آقا گشوده شده بود... و فاتحه حدیث عقل و اطاعت را خوانده بود و صریحا می‏گفت: این احكام مزدوران است نه احكام عشاق!»([footnoteRef:103]) [103:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 554.] 

و از استاد خود نقل می‏نماید كه: 
«غالب مسائل معارف الهی، بلكه همه آن مسائل بدون ادراک توحید شهودی، قابل ادراک نیست».([footnoteRef:104]) [104:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 576.] 

و نیز در كتاب روح مجرد آمده است: 
«مستند شیخ [ابن عربی] در وحدت وجود، كشف صحیح و ذوق صریح است؛ نه دلیل عقلی یا مقدمات نقلی».([footnoteRef:105]) [105:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 359. ] 

نعمت الله ولی، از اقطاب تصوف گوید:
	زید و عمرو و بكر و خالد هر چهار

	

	
	چهار باشد، نزد ما ایشان یكی است


	عقل اگر گوید خلاف این سخن

	

	
	حرف او مشنو كه ابله مردكی است([footnoteRef:106])
 [106: . غزلیات نعمت الله ولی، 359.] 



در حالی كه اگر واقعا چنین است، چرا این عقل‏گریزان با خود همین استدلالات عقلی و برهانی، شهود و عشق را بر عقل و برهان مقدم می‏دارند؟!
بدیهی است حجیت حكم عقل را هرگز نمی‏توان به موارد خاصی تخصیص زد؛ اگر حجیت حكم عقل، قابل تخصیص باشد دیگر تفاوتی بین موارد آن باقی نمی‏ماند و حجیت آن در تمامی موارد از میان خواهد رفت. در عین حال، باید دانست كه خود همین مدعای ایشان كه عشق بر عقل مقدم است، بر مبانی عقلی بی‏شمار استوار است كه اگر یكی از آنها باطل باشد ادعای ایشان نیز باطل و نادرست خواهد بود؛ چرا كه ادعای ایشان در صورتی درست است كه لااقل عقل دریابد كه:
1 . برهان و شهود، دو چیزند؛ نه یک چیز.
2 . وقتی دو چیز بودند، نمی‏شود یک چیز باشند.
3 . هر دو، حجّت هستند.
4 . حجت‏ها در حجیت خود دارای مراتبند.
5 . مراتب برتر مقدمند.
6 . حجت با غیر حجت تفاوت دارد.
7 . اصل تقدم و تأخّر، حق است.
8 . آنچه حق است باید پیروی شود.
9 . وجوب تبعیت و جواز ترك، با یكدیگر متناقضند.
10 . از دو نقیض یكی بیشتر واقع نشود.
11 . تقدم با تساوی نمی‏سازد.
12 . ترجیح یكی از دو امر مساوی بر دیگری قبیح است.
13 . حسن و قبح، عقلی است نه اعتباری. 
14 . ترک قبیح، رجحان دارد.
15 . راجح غیر از مرجوح است.
16 . وجوب غیر از جواز است.
17 . برهان و شهود واقعیت دارند.
18 . واقعیت با غیر واقعیت نمی‏سازد.
19 . تناقض در نفس همین اصول نیز نباید باشد.
20 . بین این اصول و نفس مدعا باید رابطه باشد.
21 . اصل ربط صحیح است.
22. ...
و اگر بخواهیم این مطلب را به طور كامل بررسی كنیم خود كتابی مستقل خواهد شد. 
ابن سكّيت از امام صادق؟ع؟ پرسيد:
«فَمَا الحُجَّةُ عَلَی الخلق الْيَوْمَ؟»
«امروز، حجت بر انسانها چه چیز می‌‏باشد؟!"»
حضرت فرمودند:
«اَلْعَقْلُ، تَعْرِفُ بِهِ الصّادِقَ عَلَی الله فَتُصَدِّقُهُ وَالْكَاذِبَ عَلَی الله فَتُكَذِّبُهُ».([footnoteRef:107]) [107:  . بحار الانوار، 1 / 105، به نقل از احتجاج.] 

«عقل، كه به واسطه آن راستگویان بر خداوند را شناخته و تصدیق می‌‏كنی و اهل دروغ و افترای بر خداوند را نیز شناخته، ایشان را تكذیب می‌‏كنی!»
آری، بدیهی است چنانچه پای برهان و عقل به میدان باز شود باطل گویان رسوا شده و جز گریز چاره‏ای نخواهند داشت؛ واقعا چه مشكلی بالاتر از این كه وقتی این بیان شكوهمند قرآن در برابر عارفان عاشق‏كیش قرار می‏گیرد كه:
<هاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ>.([footnoteRef:108]) [108:  . نمل، 64.] 

«اگر راست می‌‏گویید، برهان خویش را عرضه كنید».
در پاسخ بگویند: 
«سالک راه خدا بالوجدان و المشاهده و با لمس و عیان نه با دلیل و برهان، خود را از این محدوده... بیرون می‏نگرد؟!»([footnoteRef:109]) [109:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 165.] 

آری، برای تحریف معنای توحید، و به كرسی نشاندن خدای قابل لمس و دارای اجزا و جلوه‏های گوناگون به جای آفریدگار حقیقی، باید از عقل و برهان فرار نموده، و تمامی بدیهیات و مسلمات را انكار كرد!
روشن است كه چنانچه شناخت حق و باطل و كفر و ایمان بر اساس عقل و برهان باشد، عقل كه به طور قطعی همه چیز را دارای اجزای حقیقی و قابل وجود و عدم واقعی، و نیازمند به وجود خالق می‏بیند، راه خود را به روشنی می‏یابد، و دیگر ممكن نیست كه اعتقاد به وحدت وجود، و ازلیت و ابدیت و وجوب وجود مخلوقات، به جای اعتقاد به وجود آفریدگار جهان ارائه گردد؛
و اعتقاد به سنخیت و تشابه خالق و خلق، بلكه یكی بودن آنها جای اعتقاد به تباین ذاتی خدا و خلق را بگیرد؛
و تمامی افعال و زشتی‏ها و گناهان، باواسطه یا بدون واسطه، لوازم ذات خدا دانسته شود و به ساحت قدس و جلال او نسبت داده شود؛
و هرگونه الحاد و بت‏پرستی، عین حقیقت توحید و خداپرستی دانسته شود؛
و هر عارف و صوفی‏ای ادعای شهود و فنا و عینیت ذات خود و خدا كند و فریاد أنا الحق برآورد؛
و...
قرآن كریم می‏فرماید:
<وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَی الَّذيِنَ لاَ يَعْقِلُونَ>.([footnoteRef:110]) [110:  . يونس، 100.] 

«و پلیدی را بر آنان می‌‏نهد كه تعقل نمی‌‏كنند».
<إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِّ عِنْدَ الله الصُّمُّ البُكْمُ الّذيِنَ لاَ يَعْقِلُونَ>.([footnoteRef:111]) [111:  . انفال، 22.] 

«پست‏ترین جنبندگان نزد خداوند، ناشنوایان و لالانی هستند كه تعقل و اندیشه نمی‌‏كنند».
و می‏فرماید: 
<فَبَشِّرِ عبادِ الّذيِنَ يَسْتَمِعُونَ القَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ>.([footnoteRef:112]) [112:  . زمر، 17.] 

اگر واقعا عقل، ناتوان‏تر از حس و شهود باشد و حس و شهود بر آن رجحان داشته باشد، باید ایشان:
1 . قاطعانه سراب را آب بدانند.
2 . آسمان را همیشه بالای زمین بدانند. 
3 . خورشید و ماه را به اندازه یک توپ در شمار آرند. 
4 . خورشید و ماه را دایره بدانند نه كروی. 
5 . آتشگردان را دایره‏ای با محیط بسته به شمار آرند.
6 . در حالت منگی و گیجی، اطراف خود را در دوران به گرد خویش بدانند.
7 . خواب و بیداری را یكی شمارند.
و...
اگر عقل مقدم بر عشق نباشد، باید عشق‏ها را مساوی بشمرند، و فدا شدن در راه هر معشوقی را _ پول باشد یا مقام، ریاست باشد یا شهوت، خدا باشد یا شیطان، دنیا باشد یا آخرت، امام معصوم باشد یا متوكل و یزید _ یكسان بدانند.
اگر شهود بر استدلال عقلی مقدم است، چرا حقانیت شهود را مشروط به موافقت آن با وحی و شرع می‏دانند؟
مگر نه این است كه درک مخالفت و موافقت مكاشفات عرفانی با شریعت جز از طریق استدلال عقلی امكان‏پذیر نیست.
آیا اگر كسی ادعا كند چون عشق و شهود بر عقل و برهان مقدم است، ما به عقل و برهان تمسک می‏كنیم، و شهود را با اینكه مقدم بر عقل است دور می‏اندازیم، بر چه اساسی می‏توان ادعای او را رد كرد؟!
بدیهی است در مواردی كه عقل، حكمی نداشته باشد، اصلاً تعارضی بین حكم عقل و غیر آن وجود ندارد كه بتوان از تقدیم یكی بر دیگری سخن گفت، و در مواردی كه عقل حكم داشته باشد، مؤخر داشتن حكم عقل به هر عنوان و بهانه‏ای كه باشد _ ولو به این بهانه كه مكاشفه و شهود، فراتر از دریافت عقل است _ مساوی با ابطال حكم عقل می‏باشد.
نیز واضح است كه حكم عقل در مورد ادراک تعدد و تكثر واقعی اشیا و موجودات محسوس و غیر محسوس، قطعی است و انكار آن از آشكارترین مصادیق سفسطه می‏باشد.
بسی شگفت و عجیب است كه گاهی خود اهل عرفان، این ادعای خویش را كه می‏گویند در نیل به وحدت وجود، پای عقل لنگ است و تنها باید با حس و شهود به آن رسید، به صراحت باطل كرده و به عكس اعتراف كرده‏اند كه حس و شهود همگانی نیز، حكم به غیر هم بودن خدا و خلق می‏كند، و وحدت وجود از نظر حس و شهود بدوی نیز قابل پذیرش نخواهد بود. 
لذا در ابتدای امرِ سیر و سلوک از سالک می‏خواهند خود را به طور مطلق تسلیم استاد و پیر راه نماید، و در هر حكم خلاف عقل و بدیهه‏ای به فرمان او باشد؛ نتیجه این امر چنان می‏شود كه سالک بیچاره به هوای رسیدن به كمال و خدا شدن! در طول مدت ریاضت كشیدن‏ها و چله نشینی‏ها، از حقیقت عقل و فهم و ادراک انسانی خود مسخ گشته، و به حیوانی مطیع و فرمانبر مبدل می‏گردد، تا آنجا كه در نتیجه تصرفات استاد و تلقینات پیوسته او، پذیرش اباطیل و احكام خلاف بدیهی او را از كمالات خویش می‏انگارد.
با رجوع به مكاشفه‏های اهل عرفان، آشكار می‏شود كه حقیقت مشاهدات و مكاشفات عرفانی، چیزی جز توهمات سالک نیست كه این توهمات، در نتیجه ریاضت‏های غیر معقول و اعمال شاقه _ كه اعتدال نفس و قوای ادراكی را بر هم می‏زند _ و در اثر تلقینات و تصرفات استاد _ كه مدخلیت تام در حصول مكاشفات سالک دارد _ برای او حاصل می‏شود. و ما شواهد و دلایل این مطلب را به تفصیل، در جای خود آورده‏ایم.
برای نمونه، لاهیجی را می‏بینیم كه چون بر اساس عقاید فیلسوفان قدیم، چنین می‏پنداشته است كه زمین مركز جهان است و طبقات آسمان مانند پوسته‏های پیاز به طور ثابت و بلورین بر روی هم میخكوب و بر گرد زمین در دوران می‏باشند و...، در عالم مكاشفه هم در همین عوالم موهوم سیر می‏كند، و به خیال خود از آسمان‏های بطلمیوسی هم بالا رفته، تا آن‏جا كه خود را در بالای عرش خداوند دیده، و حتّی نفسِ خود را آفریننده چنین افلاكی شهود می‏كند.
او در ضمن بیان مكاشفات خود می‏نویسد:
«نور تجلی حق بی كم و كیف و جهت بر من تابان شد و حضرت حقّ را بی كیف بدیدم... بعد از آن بقاء بالله یافته، دیدم كه آن نور مطلق منم و ساری در همه عالم منم و غیر از من هیچ نیست، و قیوم و مدبر عالم منم و همه به من قائمند، و در آن حال حكمت‏های عجیب و غریب در ایجاد عالم بر من منكشف شد، مانند حكمت اینكه چرا عرش ساده است كه هیچ كوكب بر او نیست، و چراست كه تمامت كواكب ثابته در فلک هشتمند، و سبب چیست كه در هر یكی از این هفت فلک دیگر یک كوكب است».([footnoteRef:113]) [113:  . لاهيجى، شرح گلشن راز، 158 _ 159] 

بدیهی است چنانچه لاهیجی با عقل و حواس معتدل و طبیعی خود به سیر در كهكشان می‏پرداخت، از این خیالات بر كنار می‏ماند و نفسِ خود را پرودگار چنین عوالم موهومی شهود نمی‏كرد و به اعتقاد به وحدت وجود و خود خدا بینی گرفتار نمی‏شد.
بر این اساس، اعتبار مشاهدات و مكاشفات عرفانی از سایر محسوسات كمتر است و نسبت به محسوسات و مشهودات انسان در حالات عادی _ كه خود را به تصرفات و تلقینات استاد سیر و سلوک نسپرده و از حد اعتدال فهم و ادراک واقعی و طبیعی خود خارج نشده است _ در صد خطای آن به مراتب بیش‏تر است.
از همه این‏ها گذشته، انكار حكم عقل و پذیرش وحدت وجود _ كه به اعتراف اهل كشف با برهان قابل اثبات نیست _ به جهت مكاشفاتی كه مؤمن و كافر در تحصیل آن یكسانند _ و به اعتراف خود اهل عرفان، حق و باطل آن به هم آمیخته است و جز در صورت مطابقت آنها با حجت و برهان، نمی‏توان آنها را پذیرفت _ نهایت ضلالت و گمراهی است.
نتیجه اینكه: وحدت وجود هم بر خلاف عقل و برهان است و هم برخلاف ضرورت حس و مشاهده معتدل و طبیعی. لذا تا پای عقل به میان كشیده می‏شود ایشان می‏گویند: عقل را در اینجا قبول نداریم و با مشاهده و عیان، وحدت وجود را اثبات می‏نماییم، و تا سخن از خطای مشاهده و حس و عیان به میان می‏آید، می‏گویند ما با نظر دقیق و نهایی عقلی، وحدت وجود را اثبات كرده و شهود و حس را برخطا می‏دانیم!
[bookmark: _Toc434168730][bookmark: _Toc434168798]برخی به پیروی از توجیهات نابجای اهل عرفان می‏پندارند كه عارفان، معرفت عقلی خداوند را مردود نمی‏دانند، بلكه آن را صحیح دانسته و معرفت كشفی را مرحله‏ای بالاتر از معرفت عقلی می‏دانند؛ این افراد خوش‏باور باید بدانند كه بین دو عقیده وحدت وجود و جدایی خالق و خلق، تناقض صریح وجود دارد. این دو عقیده _ مانند كفر و ایمان _ كاملاً با یكدیگر مخالف می‏باشند و هرگز ممكن نیست دو عقیده متناقض و مخالف، هر دو صحیح باشند و مراتب مختلف معرفت یک حقیقت به شمار آیند.
بیان  الأصل الثالث ( و هو امتناع وجود اللامتناهي مطلقا)  103 
بخش دوم گریز اهل عرفان از دلیل و برهان  / 89

[bookmark: _Toc434168731][bookmark: _Toc434168799]


[bookmark: _Toc435693485]بخش سوم
[bookmark: _Toc434168732][bookmark: _Toc434168800][bookmark: _Toc435693486]جبرگرايی و نفی اختيار
عارفان به مقتضای اعتقاد خویش به وحدت وجود و نفی وجود مخلوقات الهی، فاعلیتِ خود را نسبت به اعمالی كه انجام می‏دهند از اساس انكار نموده، و بر خلاف برهان، وجدان، كتاب، سنت به جبر گرویده و منكر وجود اختیار گشته‏اند.
در این بخش، به نمونه‏هایی از گفتار اهل عرفان در گرایش به جبر، و نفی جبر از دیدگاه مكتب وحی، بسنده می‏كنیم:
[bookmark: _Toc434168733][bookmark: _Toc434168801][bookmark: _Toc435693487]الف) جبرگرايی اهل فلسفه و عرفان و تصوف
از كتاب مقالات نقل كردیم كه:
«تا سالک بدین وادی نرسد و آن واحد بی‏منتها را _ كه وحدتش غیر در جهان نگذاشت _ اصل همه... كارها نشناسد و به تعبیر حكیمان الهی، به توحید... افعالی آراسته نگردد، خواه خدا را یک گوید یا هزار، تفاوتی نمی‏كند... در منزل توحید، تمامی كثرتها به وحدت بدل می‏شود...
	از خدا دان خلاف دشمن و دوست

	

	
	كه دل هر دو در تصرف اوست([footnoteRef:114])
 [114:  . مقالات، 312 _ 313.] 



و شبستری می‏گوید:
	
فعل‏ها جمله فعل حق می‏دان

	

	
	كافری گر نیاوری ایمان


	كارها جمله آفریده اوست

	

	
	اگر آن جمله بد، و گر نیكوست


	اختیار تو، اختیار وی است

	

	
	بلكه كار تو، عین كار وی است


	هیچ در كار خود بدی مختار

	

	
	فعلت اكنون هم آنچنان انگار


	خالق نیک و بد همه اوست

	

	
	كی بود خلق و فعل، خود همه اوست


	كارها جمله كار او انگار

	

	
	واندر این كار هیچ كار مدار


	همه ما چو اوست در همه باب

	

	
	ما چه باشیم در میان دریاب([footnoteRef:115])
 [115:  . مجموعه آثار شيخ محمود شبسترى، 217.] 



و می‏گوید: 
	كدامین اختیار ای مرد جاهل

	

	
	كسی را كاو بود بالذات باطل


	چو بود توست یكسر همچو نابود

	

	
	نگوئی كه اختیارت از كجا بود


	هر آن كس را كه مذهب غیر جبر است

	

	
	نبی فرمود كاو مانند گبر است


	چنان كآن گبر یزدان و اهرمن گفت

	

	
	مر این نادان احمق، او و من گفت


	مقدر گشته پیش از جان و از تن

	

	
	برای هر كسی كاری معین([footnoteRef:116])
 [116:  . شبسترى، گلشن راز.] 



و لاهیجی می‏گوید: 
«چون فی نفس الامر وجود و هستی ممكنات، تجلی وظهور حق است به صورت انسان، و ممكن بالذات معدوم است و هستی او، وهم و خیالی بیش نیست، پس چنانچه نسبت وجود به ممكنات عین مجاز است نسبت صفات و افعال و آثار كه تابع ذاتند به طریق اولی كه مجازی و اعتباری باشد و هیچ تحققی نداشته باشد نسبت اختیار به خود جهل است وخود را مستقل در افعال دانستن جهل بر جهل».([footnoteRef:117]) [117:  . محمد لاهيجى، شرح گلشن راز، 425.] 

«وجود و افعال جمیع اشیاء، وجود و فعل حق است كه به صورت ایشان ظهور یافته است و نموده شده».([footnoteRef:118]) [118:  . محمد لاهيجى، شرح گلشن راز، 427.] 

ابن عربی می‏گوید: 
«فالكفرُ والإيمانُ والطاعةُ والعصيانُ مِن مشيَّتِهِ وحكمتِهِ وإرادتِهِ، ولم يَزل _ سبحانه _ موصوفاً بهذه الإرادةِ أزلاً...»([footnoteRef:119]) [119:  . ابن عربى، فتوحات مكيه، 1 / 36.] 

«پس كفر، ایمان، اطاعت و معصیت همه از مشیت و حكمت و اراده او می‏باشد و او به طور ازلی متصف به این اراده است...»
«فَسبحانَ مَن لا فاعلَ سواه».([footnoteRef:120]) [120:  . ابن عربى، فتوحات مكيه، 1 /37.] 

«پس منزه است آن كسی كه هیچ فاعلی جز او وجود ندارد».
حافظ گوید:
	نیست امید صلاحی ز فساد حافظ

	

	
	چونكه تقدیر چنین است چه تدبیر كنم؟



* * *
	مكن به نامه سیاهی ملامت من مست

	

	
	كه آگه است كه تقدیر بر سرش چه نوشت؟



* * *
	گناه اگر چه نبود اختیار ما حافظ

	

	
	تو در طریق ادب باش و گو گناه من است



* * *
	به آب زمزم و كوثر سفید نتوان كرد

	

	
	گلیم بخت كسی را كه بافتند سیاه



* * *
	زاهد شراب كوثر و حافظ پیاله خواست

	

	
	تا در میانه خواسته كردگار چیست



* * *
	مكن بچشم حقارت نگاه بر من مست

	

	
	كه نیست معصیت و زهد بی‏مشیت او



* * *
	در كوی نیكنامی ما را گذر ندارند

	

	
	گر تو نمی‏پسندی تغییر ده قضا را



نعمت الله ولی می‏گوید:
	فاعل مختار در عالم یكی است

	

	
	در حقیقت فعل ما از خود مدان([footnoteRef:121])
 [121:  . غزلیات نعمت الله ولی، 1281. ] 


	یک فاعل و فعل او یكی هم

	

	
	گه نیک نماید و گهی بد


	در هر دو جهان یكی است موجود

	

	
	هر لحظه به صورتی مجدد([footnoteRef:122])
 [122:  . غزلیات نعمت الله ولی، 610.] 


	فاعل مختار در عالم یکی است

	

	
	در حقیقت فعل ما از خود مدان



كتاب روح مجرد از مولوی نقل می‏كند كه امیر المؤمنین؟ع؟ قاتلشان را در كشتن خویش، معذور و مجبور می‏دانسته و خودشان او را شفاعت خواهند نمود و در این باره چنین می‏آورد:
	من همی گویم برو جفّ القلم

	

	
	زین قلم بس سرنگون گردد علم


	هیچ بغضی نیست در جانم ز تو

	

	
	زانكه این را من نمی‏دانم ز تو


	آلت حقی تو، فاعل دست حق

	

	
	چون‏زنم بر آلت حق طعن و دق([footnoteRef:123])
 [123:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 498.] 


	لیک بی‏غم شو شفیع تو منم

	

	
	خواجه روحم نه مملوک تنم([footnoteRef:124])
 [124:  . سيد محمد حسين حسينى تهرانى، روح مجرد، 500.] 



لاهیجی در شرح گلشن راز می‏نویسد:
«سالک صاحب تجلی، جمیع افعال و اشیا را در افعال حق فانی یابد و در هیچ مرتبه و هیچ شیئی غیر حق، فاعل نبیند و غیر او را موثر نشناسد و... این را مقام محو می‏نامند».([footnoteRef:125]) [125:  . محمد لاهيجى، شرح گلشن راز، 268.] 

[bookmark: _Toc434168734][bookmark: _Toc434168802][bookmark: _Toc435693488]ب) نفی جبر در معارف خاندان وحی
رسول خدا؟ص؟ می‏فرمایند: 
«يَكُونُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ يَعْمَلُونَ الْمَعَاصي وَيَقُولُونَ إِنَّ الله قَدْ قَدَّرَهَا عَلَيْهِمْ، اَلرّادُّ عَلَيْهِمْ كَشاهر سَيْفه في سَبيِلِ الله».([footnoteRef:126]) [126:  . بحار الانوار، 5 / 47، از طرائف.] 

«در آخرالزمان گروهی باشند كه گناهان را انجام دهند و گویند خداوند آنرا بر ایشان مقدر فرموده است. كسی كه بر ایشان رد كند مانند كسی است كه در راه خداوند شمشیر كشیده باشد».
امام باقر؟ع؟ می‏فرمایند: 
«إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ أَرْحَمُ بِخَلْقِهِ مِن أن يُجْبِرَ خَلْقَهُ عَلَی الذُّنُوبِ ثُمَّ يُعَذِّبَهُم عَلَيْهَا».([footnoteRef:127]) [127:  . بحار الانوار، 5 / 51، به نقل از توحيد شيخ صدوق.] 

«خداوند به خلق خود مهربان‏تر از آن است كه به انجام گناهان مجبور، و سپس به جهت گناه، عذابشان نماید».
امام صادق؟ع؟ می‏فرمایند: 
«الله أَعْدَلُ مِنْ أَنْ يُجْبِرَ عَبْداً عَلَی فِعْلٍ ثُمَ يُعَذّبَهُ عَلَيْهِ».([footnoteRef:128]) [128:  . بحار الانوار، 5 / 51، به نقل از توحيد شيخ صدوق.] 

«خداوند عادل‏تر از این است كه بنده‏ای را بر كاری مجبور كند، سپس به خاطر آن عذابش نماید».
امام كاظم؟ع؟ می‏فرمایند:
«مَنْ زَعَمَ أَنَّ اللَّهَ يُجْبِرُ عِبَادَهُ عَلَى الْمَعَاصِي أَوْ يُكَلِّفُهُمْ مَا لَا يُطِيقُونَ فَلَا تَأْكُلُوا ذَبِيحَتَهُ وَ لَا تَقْبَلُوا شَهَادَتَهُ وَ لَا تُصَلُّوا وَرَاءَهُ وَ لَا تُعْطُوهُ مِنَ الزَّكَاةِ شَيْئاً».([footnoteRef:129]) [129:  . بحار الأنوار، 5 / 11، از عيون اخبار الرضا؟ع؟.] 

«هر كس گمان كند كه خداوند تعالی بندگانش را مجبور به انجام گناهان می‌‏سازد، یا ایشان را به چیزهایی تكلیف می‌‏كند كه قدرت بر آن را ندارند، نه ذبیحه‏اش را بخورید، و نه شهادتش را قبول كنید، و نه پشت سرش نماز بخوانید، و نه به او زكات بدهید».
حضرت رضا؟ع؟ می‏فرمایند:
«مَنْ قَالَ بِالتَّشبيهِ وَالجَبْرِ فَهُوَ كَافِرٌ مُشْرِكٌ، ونَحن منه بُراءٌ في الدنيا والآخِرة».([footnoteRef:130]) [130:  . بحار الانوار، 25 / 266، به نقل از عيون الاخبار شيخ صدوق.] 

«هر كس به تشبیه و جبر اعتقاد داشته باشد مشرک است و ما در دنیا و آخرت از او بیزاریم».
« مَنْ شَبَّهَ اللَّهَ بِخَلْقِهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ وَ مَنْ نَسَبَ إِلَيْهِ مَا نَهَى عَنْهُ فَهُوَ كَافِرٌ».([footnoteRef:131]) [131:  . عيون اخبار الرضا؟ع؟ ، 1/93.] 

«هر كس خداوند را به خلقش تشبیه كند مشرک است، و هر كس آنچه را از آن نهی فرموده به او نسبت دهد كافر است».
نزد امام رضا؟ع؟ سخن در باره جبر و تفویض شد، فرمودند: 
«أَ لَا أُعْطِيكُمْ فِي هَذَا أَصْلًا لَا تَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَ لَا يُخَاصِمُكُمْ عَلَيْهِ أَحَدٌ إِلَّا كَسَرْتُمُوهُ قُلْنَا إِنْ رَأَيْتَ ذَلِكَ فَقَالَ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ لَمْ يُطَعْ بِإِكْرَاهٍ وَ لَمْ يُعْصَ بِغَلَبَةٍ وَ لَمْ يُهْمِلِ الْعِبَادَ فِي مُلْكِهِ هُوَ الْمَالِكُ لِمَا مَلَّكَهُمْ وَ الْقَادِرُ عَلَى مَا أَقْدَرَهُمْ عَلَيْهِ فَإِنِ ائْتَمَرَ الْعِبَادُ بِطَاعَتِهِ لَمْ يَكُنِ اللَّهُ عَنْهَا صَادّاً وَ لَا مِنْهَا مَانِعاً وَ إِنِ ائْتَمَرُوا بِمَعْصِيَتِهِ فَشَاءَ أَنْ يَحُولَ بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ ذَلِكَ فَعَلَ وَ إِنْ لَمْ يَحُلْ وَ فَعَلُوهُ فَلَيْسَ هُوَ الَّذِي أَدْخَلَهُمْ فِيهِ ثُمَّ قَالَ؟ع؟: مَنْ يَضْبِطْ حُدُودَ هَذَا الْكَلَامِ فَقَدْ خَصَمَ مَنْ خَالَفَهُ».([footnoteRef:132]) [132:  . عيون اخبار الرضا؟ع؟ ، 1/119.] 

«آیا در این باره اصلی به شما ندهم كه هرگز در آن اختلاف پیدا نكنید و هیچ كس در مورد آن با شما مخاصمه نكند مگر اینكه او را درهم شكنید؟ گفتیم: اگر دوست دارید.
حضرت فرمودند: اطاعت خداوند تعالی به اجبار نیست، معصیت و نافرمانی نیز به مغلوبیت خداوند انجام نمی‌‏یابد و او بندگان را در ملک خویش مهمل رها نكرده است.
اوست مالک آنچه كه به ایشان تملیک نموده است، و اوست قادر بر آنچه ایشان را بر آن قدرت عطا فرموده است.
اگر بندگان پذیرای فرمان طاعت او باشند مانع و جلوگیر ایشان نخواهد بود، و چنانچه راه معصیت او پویند، اگر بخواهد بین ایشان و گناهان حائل شود انجام می‌‏دهد. و در صورتی كه حائل و مانع نشود و ایشان معصیت كنند، او نیست كه ایشان را داخل گناهان كرده است.
سپس فرمودند: هر كس حدود این گفتار را ضبط كند، بر مخالفین خود غالب آید».
بیان  الأصل الثالث ( و هو امتناع وجود اللامتناهي مطلقا)  135 
بخش سوم: جبرگرایی اهل فلسفه و عرفان وتصوف  / 99

[bookmark: _Toc434168735][bookmark: _Toc434168803]


[bookmark: _Toc435693489]بخش چهارم
[bookmark: _Toc434168736][bookmark: _Toc434168804][bookmark: _Toc435693490]مكـاتب بشــری در مقابله با مكتب وحی

معارف آسمانی به زمین فرود می‏آید؛ اما اندیشه‏های زمینی هرگز به آسمان بالا نمی‏رود، و بندی كه بشر از این راه بر پای سعادت و نیكبختی خویش بسته است او را جز در پرتگاه ضلالت و هلاكت رها نمی‏كند. 
به راستی، چرا بشر در مقابل مكتب اهل عصمت؟عهم؟بر مبنای تفكر و اندیشه خود به ارائه فرهنگ و نظریه می‏پردازد؟ بحث و سخن درباره درستی یا نادرستی اندیشه‏ها و نظریات بشری در تطبیق با آموزش‏های مكتب وحی و برهان جای خود دارد؛ ولی در قدمی پیش‏تر باید پرسید كه آیا اصولاً بشر با وجود مكتب وحی، حق نظریه‏پردازی و مكتب سازی دارد یا نه؟
از آنجا كه برخی از اندیشوران ما با وجود معارف و تعالیم آسمانی مكتب اهل بیت؟عهم؟، شیفته اندیشه‏های خاكیان شده و به چپ و راست می‏روند، در این گفتار اشاره‏ای می‏كنیم به بطلان ارائه نظریات و فرهنگ و فلسفه‏های گوناگون در مقابل معلمان علوم الهی و خسارت‏های جبران‏ناپذیری كه از راه بنیان نهادن این اساس نادرست، گردن‏گیر جامعه انسانی شده است. 
بدون تردید، سعادت جوامع انسانی در گرو دو امر است: 
الف) اعتقاد به وجوب اطاعت حجت‏های معصوم الهی.
ب) درک صحیح معارف معصومان؟عهم؟و تسلیم مطلق در مقابل خواست و اراده ایشان. 
قدم اول، لغزشگاه همگان به جز پیروان مكتب تشیع اثنی عشری _ اعلی الله كلمتهم _ است.
متأسفانه بسیاری از منسوبین به اهل بیت؟عهم؟نیز در قدم دوم لغزیده، و در اثر عوامل مختلفی كه دست غاصبان حقوق اهل‏بیت؟عهم؟و سیاستهای مرموز شرق و غرب در آن دخالت تام داشته است، از درک عمیق فرهنگ اهل بیت؟عهم؟دور افتاده، و فریفته تراوشات اندیشه‏های بشری در مقابل مكتب وحی گشته و عملاً از اولیای حقیقی خود فاصله گرفته‏ایم.
بزرگترین تجلی این اشتباه بزرگ را در خودباختگی و شیفتگی خویش در قبال مكتبِ فلسفه و عرفان، و رشد و بالندگی نابجای آن در میان اندیشمندان خود می‏بینیم. این در حالی است كه علی‏رغم این ادعا كه مكتب فلسفه، مكتب عقل و برهان می‏باشد، عقاید فیلسوفان با مبانی عقلی و برهانی به شدت ناسازگار است، و فلسفه و عرفان در بیشتر موارد، مطالب وهمی و ظنی و خلاف واقع را به نام قواعد عقلی و برهانی ارائه می‏دهد. 
تأمل شایسته نشان می‏دهد كه معرفت عقلی و برهانی صحیح، جز در آموزه‏های مكتب وحی یافت نمی‏شود؛ چرا كه معلمان آسمانی آن به عصمت الهی، هرگز اصول عقلی و برهانی را با اوهام و ظنون در نمی‏آمیزند.
با وجود معارف اصیل و والای برهانی در مكتب تشیع، بدون شک كمبود و نقصان كسانی را كه فربهی فرهنگی خود را نیازمند جست و جو در اندیشه‏های بشری قدیم و جدید و گفت و گو با فرهنگ‏های شرق و غرب می‏دانند، باید در دور ماندن از معارف خاندان نبوّت؟عهم؟دانست.
[bookmark: _Toc434168737][bookmark: _Toc434168805] روشن است كه هر چه دامنه ارائه آرای انسانی گسترش یابد، جلوه هدایت و روشنگری اولیا و اصحاب وحی؟عهم؟بیشتر و بیشتر رو به انزوا می‏رود، و این، مرموزترین حربه دشمنان سعادت انسانی است كه برای مبارزه غیرمستقیم با فروغ هدایت اهل‏بیت نبوّت؟عهم؟ به كار گرفته‏اند.
[bookmark: _Toc435693491]حكم عقل، يا انديشه‏های عاقلان؟!
در صحیح بودن معرفت عقلی، جای بحث و سخن نیست؛ بلكه حرف در این است كه اندیشه بشری در راه شناخت معارف حقیقی، از توجه به بسیاری از موضوعات واقعی مطلقا غافل مانده، و در مسیر اقامه برهان در مسائل مورد توجه خویش درباره مبدأ و معاد، از این خطا بر كنار نیست كه اوهام و ظنون را با مبانی برهانی درآمیزد، و از این درهم آمیختگی نیز غافل مانده، پیوسته در جهل مركب به سر برد؛ چنانكه با سیر مختصری در اندیشه‏های فلسفی و عرفانی شرق و غرب، این درهم آمیختگی‏های نابجا را فراوان می‏بینید.
بر خلاف مكاتب و اندیشه‏های بشری، اقامه برهان در مكتب وحی و شریعت از این خطا مصون است و اگر چنین نبود، گفتار اولیای دین را نیز اعتباری نبود و مكتب ایشان هم ارزشی فراتر از یک مكتب فلسفی و عرفانی پیدا نمی‏كرد. 
معلم الهی مكتب والای تشیع، امام باقر؟ع؟ می‏فرمایند: 
«ما نیز اگر بر اساس فكر و اندیشه خود سخن می‌‏راندیم، همانند دیگران كه بر این راه رفته‏اند گمراه می‌‏شدیم؛ مكتب ما مكتب علم و عصمت الهی است كه از جانب پروردگار متعال توسط پیامبرش برای ما بیان شده است».([footnoteRef:133]) [133:  . بحار الانوار، 2 / 172، از بصائر الدرجات.] 

مگر این اندیشه بشری و فلسفه و عرفان نیست كه در بدیهی‏ترین مسأله معرفتی، یعنی رابطه خدا و خلق و آفرینش الهی، با عقل و برهان و شریعت درافتاده، و بر اساس اندیشه‏های نادرست خود تحت عنوان برهان یا شهود، اصل آفرینش را انكار كرده، و به وحدت وجود و یكی بودن خالق و خلق معتقد شده است؟!
فلسفه، عالم را صادر از وجود خداوند متعال و زاییده و تراوشِ حقیقت هستی او می‏داند، و عرفان هم، عالم را نمود و جلوه و نمایش و رقص ذات اقدس خداوند متعال انگاشته است؛ نه خلقی قبول دارد و نه بنده‏ای، و نه به آفرینش اعتقاد دارد و نه به وجود ما سوای خداوند.
اما مكتب وحی، بر اساس محكم‏ترین برهان‏ها، این اوهام را برنمی‏تابد، و با صریح‏ترین گفتارها پرده از بطلان اصل و فرع این اندیشه‏ها برمی‏دارد. 
در مسأله جبر و اختیار هم، قوانین فلسفی همه چیز و همه كس، حتی خداوند را اسیر قانون علت و معلول تخلف‏ناپذیر و غیر مختار می‏شمارد، و وجود اختیار را در دایره هستی، گزاف و محال می‏داند. عرفان پا را فراتر گذاشته می‏گوید غیر از وجود خدا اصلاً چیزی وجود ندارد كه بتوان از جبر یا اختیار آن سخن گفت!
اما برهان و عقل و شریعت، خداوند را دارای قدرت و اختیار مطلق می‏داند، و انسان را در ازای اختیار خود، مسئول واقعی اعمال خویش می‏شمارد و بدون جهت، گناهان و معاصی را به اَعدام (نیستی‏ها) و لوازم ذاتی ماهیات و حدود، تفسیر و تعلیل نمی‏كند و زشتی‏ها را به ساحت قدس خداوند نسبت نمی‏دهد.
البته اشاره مفصل به مسائل اختلافی فلسفه و عرفان با مكتب عقل و برهان و شریعت، در كتابی مستقل نیز نمی‏گنجد تا چه رسد به این نگاه مختصر. 
[bookmark: _Toc434168738][bookmark: _Toc434168806][bookmark: _Toc435693492]علم حقيقی و حقيقت علم
نگرشی كوتاه بر مسائل فلسفی و عرفانی در مقابل مسائل كلامی و دینی، بیانگر این واقعیت است كه معرفت دینی در فرهنگ اهل‏بیت؟عهم؟و مكتب شكوهمند تشیع، بر اساس گرانسنگ‏ترین براهین و استدلال‏ها استوار است، و در معارف والای خویش هرگز از شرق و غرب وام نمی‏گیرد و نیازمند به هیچ مكتب و فلسفه‏ای نمی‏باشد.
كتاب هدایت آسمانی می‏فرماید: 
«آیا آن كسی كه به سوی حق راهنمایی می‌‏كند سزاوارتر است پیروی شود، یا آن كه خود نیازمند به هدایت است؟!»([footnoteRef:134]) [134:  . يونس / 35.] 

قرآن كریم می‏فرماید: 
«آیا شما را درباره زیانكارترین مردمان خبر دهم؟ ایشان كسانی هستند كه عمل و كوششان در زندگی دنیا بیهوده است و خود گمان می‌‏كنند كارهایی نیكو انجام می‌‏دهند». 
امام باقر؟ع؟ در تفسیر آیه فوق می‏فرمایند: 
«اینان، مسیحیان، رهبران ایشان، راهبان، بدعت گزاران و مسلمانانی هستند كه بر اساس شبهات و امیال خود قدم بر می‌‏دارند».([footnoteRef:135]) [135:  . وسائل الشيعه، 18 / 126 از تفسير على بن ابراهيم.] 

پیامبر اكرم؟ص؟ می‏فرمایند: 
«بدترین دانشمندان امت من كسانی هستند كه از راه ما بیرون رفته و راه به سوی ما را بسته‏اند».([footnoteRef:136]) [136:  . عوالم العلوم، 2 / 7 ، 4.] 

امیرالمؤمنین؟ع؟ می‏فرمایند: 
«همانا مبغوض‏ترینِ خلق نزد خداوند تعالی، شخصی است كه خداوند او را به خودش وا گذاشته، از راه راست بیرون رفته و محبت آرای خود ساخته، قلبش را پر كرده است. با این حال، به نماز و روزه نیز ملتزم باشد. او مردمان را به فتنه اندازد. خود گمراه است و پیروانش را نیز به گمراهی می‌‏كشاند».([footnoteRef:137]) [137:  . عوالم العلوم، 2 / 386 _ 387.] 

و می‏فرمایند: 
«شگفتا! و چگونه در شگفت نباشم از اشتباه این گروههای گوناگون با این همه اختلافاتی كه در برهانهای دینی خود دارند؟! نه انبیا را پیروی می‌‏كنند و نه به دنبال اوصیا می‌‏روند. در امیال خود سیر می‌‏كنند؛ هر چه را خود بفهمند می‌‏پذیرند، و هر چه را نفهمند وامی‌‏گذارند. پناه ایشان در مشكلاتشان، خودشان و تكیه‏گاهشان در مبهمات نیز، اندیشه‏ها و نظریات خود ایشان است. گویا هر یک از ایشان، امام و پیشوای خویشتن است كه آرای خود را برای خویش، محكم و استوار می‌‏شمارد».([footnoteRef:138]) [138:  . وسائل الشيعه، 18 / 17 از نهج ‏البلاغه، خطبه 87.] 

امام باقر؟ع؟ گروهی از نظریه پردازان و منحرفان از مكتب امامت را دیدند و فرمودند:
«اینان كسانی هستند كه بدون هدایت الهی، راه به سوی دین خدا را بسته‏اند. كاش این ناپاكان در خانه‏های خود می‌‏نشستند و مردم كسی را نمی‌‏یافتند كه از جانب خدا و پیامبر برای ایشان چیزی بگوید، در نتیجه نزد ما می‌‏آمدند تا از جانب خداوند تبارک و تعالی و پیامبرش؟ص؟ برای ایشان سخن بگوییم».([footnoteRef:139]) [139:  . اصول كافى، 1 / 393.] 

و می‏فرمایند: 
«اگر شرق و غرب را در نوردید علم صحیحی جز آنچه از نزد ما اهل بیت صدور یافته، نمی‌‏یابید».([footnoteRef:140]) [140:  . عوالم العلوم، 2 / 393.] 

و در تفسیر این آیه: 
«چه كسی گمراه‏تر از آن كس است كه بدون هدایت خداوندی پیرو هوای خویش می‌‏باشد».
می‏فرمایند: 
«خداوند متعال در این آیه، كسانی را قصد كرده است كه اعتقاد دینیشان را بدون رجوع به امامی از امامان معصوم؟عهم؟از فكر و رأی خویش می‌‏گیرند».([footnoteRef:141]) [141:  . عوالم العلوم، 2 / 393.] 

امام صادق؟ع؟ می‏فرمایند: 
«شما را همین بس كه هر چه را ما می‌‏گوییم بگویید، و درباره هر چیز كه سكوت می‌‏كنیم سكوت كنید. خود می‌‏دانید كه خداوند متعال برای احدی در مخالفت با ما خیری قرار نداده است».([footnoteRef:142]) [142:  . وسائل الشيعه، 18 / 92 از كافى، 8 / 87. ] 

و می‏فرمایند:
«دروغ می‌‏گوید كسی كه خود را از شیعیان ما بداند و در عین حال به غیر ما متمسک باشد».([footnoteRef:143]) [143:  . عوالم العلوم، 2 / 398.] 

و می‏فرمایند: 
«هر كس عقیده‏ای را از غیر راهی كه خداوند برای خلق خود مقرر كرده فرا گیرد، مشرک است. و آن راه الهی، راه امامِ معصومی است كه بر سرّ نهان خداوند امین شمرده شده است».([footnoteRef:144]) [144:  . عوالم العلوم، 2 / 401.] 

حضرت رضا؟ع؟ می‏فرمایند: 
«رحمت خداوند بر بنده‏ای باد كه امر ما را احیا كند!
گفته شد: چگونه امر شما را احیا می‌‏كند؟
فرمودند: علوم ما را می‌‏آموزد و آنها را به دیگران یاد می‌‏دهد».([footnoteRef:145]) [145:  . وسائل الشيعه، 18 / 102 از معانى الاخبار، 181.] 

آری معارف مكتب ما با استناد به استوارترین براهین، بر فراز قله ابدیت ایستاده است، و از اندیشه و تفكر بشر، سرچشمه نگرفته است كه نیازمند مطالعه اندیشه‏های فلسفی دیگران شمرده شود، یا ظهور نبوغی در چپ و راست جهان، در كمال آن تأثیری داشته باشد.
امام باقر؟ع؟ می‏فرمایند: 
«خداوند امر خویش را به خلق واگذار نكرده است؛ نه به فرشتگان مقرب و نه به انبیای مرسل. بلكه فرشته‏ای از فرشتگان خود را فرو فرستاده و به او فرموده است كه پیام او را برساند. پس ایشان را به آنچه خود می‌‏پسندد امر فرموده و از آنچه دوست ندارد نهی كرده است». 
ابو بصیر به امام صادق؟ع؟ عرض كرد:
«ما با مسائلی روبرو می‌‏شویم كه در كتاب و سنت، نشانی از آن نمی‌‏یابیم. آیا با رأی و نظر خویش درباره آن سخن بگوییم؟»
امام؟ع؟ فرمودند: 
«در این صورت، اگر به حق دست بیابی اجری نخواهی داشت، و اگر خطا كنی بر خداوند دروغ بسته‏ای».
امام رضا؟ع؟ می‏فرمایند: 
«هر كس با رأی و اندیشه خود قدم بردارد هلاک می‌‏شود، و هر كس خاندان نبوت را واگذارد گمراه می‌‏گردد». 
شخصی پرسید نظر شما درباره فلان مطلب چیست؟ امام؟ع؟ فرمودند: 
«نظر و اندیشه در اینجا چه جایگاهی دارد؟ ما هر گاه سخنی می‌‏گوییم از پیامبر خدا، از جبرئیل، از خداوند بیان می‌‏كنیم».([footnoteRef:146]) [146:  . رواياتى به مضمون آنچه بيان شد وارد شده است كه مى‏توانيد آنها را در بحار الانوار، كتاب العلم، جلد 2، صفحه 172، باب 23 ببينيد.] 

[bookmark: _Toc434168739][bookmark: _Toc434168807][bookmark: _Toc435693493]
رشد علم، يا رواج جهل؟!
چه اشتباه بزرگی است كه برخی، پیدایش شاخه‏های متعدد و متفاوت فلسفی و مكتبهای گوناگون عقیدتی را امری نیكو می‏پندارند.
حال اینكه پیداست منشأ اكثر جنگ‏ها، كشمكش‏ها، فسادها، خونریزی‏ها، حق‏كشی‏ها و سایر نابسامانیهای زندگی بشر تماما در گرو این است كه پیوسته در طول تاریخ كسانی كه لایق ریاست نبوده‏اند در پی ریاست بر آمده، و كسانی كه لایق ارائه مكتب و اندیشه و عقیده نبوده‏اند به نشر افكار ساخته خود پرداخته‏اند.
اگر در مقابل اولیا و انبیای معصوم الهی، نااهلان اظهار وجود نمی‏كردند، رهبر اهل دین و خرد _ كه خداوند پرده از رخسارش برگیرد و به شمشیر كجش، قامت دین راست نماید _ از دیده‏ها مستور نمی‏شد و مسلما دامنه اختلافات بسیار محدود گشته، از حدود اختلافات جزئی در تفسیر كلام صاحبان وحی تجاوز نمی‏كرد، كه آن هم با رجوع به خود ایشان از میان می‏رفت، و نشانی از گمراهی و كجروی و سرگردانی برای جویندگان حقیقت در میان نمی‏ماند، و جوامع انسانی به راحتی، ملجأ و پناه حقیقی خود را می‏یافتند و در برخورد با آرای مكاتب گوناگون، دچار سرگشتگی نمی‏شدند. 
آری، اگر نظریه پردازان بشر، مكتب سازی نمی‏كردند دامنه اختلافات اعتقادی محدود به اختلاف در فهم مكتب وحی _ آن هم در غیر نصوص آن _ می‏شد و بس. و در این محدوده نیز، اشتباهكاران از دیدگاه مكتب عقل و وحی، معذور بودند و به هلاكت و شقاوت دنیا و آخرت گرفتار نمی‏شدند، و موجب گمراهی دیگران نیز نمی‏گردیدند. امیرالمؤمنین؟ع؟ می‏فرمایند: 
«لَوْ سَكَتَ مَنْ لا يَعْلَمُ سَقَطَ الاخْتِلافُ».([footnoteRef:147]) [147:  . عوالم العلوم، 2 / 420.] 

«اگر نادان دم فرو می‌‏بست و خاموش می‌‏ماند، اختلاف و پراكندگی از میان می‌‏رفت».
بنابر این ظهور اندیشه‏ها و فلسفه‏های مختلف، از بزرگترین مصیبتهای جوامع انسانی و مانع سعادت بشری است و انتشار آرای گوناگون و پریشان را باید رواج جهل شمرد نه رشد علم. 
تعارض میان حكم عقل و تعالیم مكتب وحی هرگز ممكن نیست. آن‏جا هم كه تعارضی باشد باید دانست كه آرای اندیشمندان و عقلای بشر حكم عقل نیست؛ زیرا گر چه حجیت قطع ذاتی است اما عقلا و اندیشمندان بشری، از جهل مرکب و به هم آمیختن اوهام خویش با احكام عقلی مصون نیستند.
علاوه بر آن، احكام عقل بشری دائما محدود به حدود خاصی است و نسبت به خارج از آن محدوده نفیا و اثباتا حكمی ندارد. تجاوز از این محدوده نیز خود غالبا از خلط بین احكام عقل و وهم نشأت می‏گیرد. 
یكی از آشكارترین روشهایی كه برای ترویج اباطیل و فرهنگ و فلسفه‏های گوناگون به كار برده می‏شود، این است كه به هنگام نشر افكار مختلف می‏گویند ما به حق و باطل این آرا و سخنان كاری نداریم و فقط آن را نقل و بیان می‏كنیم؛ چنانكه این روش در آثار اكثر شیفتگان ظواهر فریبنده غرب به عیان دیده می‏شود.
این افراد اگر سوء نیت نداشتند و از درایت كافی نیز برخوردار بودند به هنگام برخورد با فلسفه‏های عنان گسیخته و بی‏سر و پای اندیشمندان شرق و غرب، باید آنها را با نقد و ابطال بیان می‏كردند و چنانچه توان چنین كاری را نداشتند، لا اقل آنها را در اختیار آشنایان با علوم اهل‏بیت؟عهم؟می‏گذاشتند تا آن آثار با نقدش انتشار یابد. 
در كجروی و نادرستی انسان همین بس كه هر سخن نادرستی را نقل و بیان كند، و چنین پندارد كه با این خلافكاری آشكار، جمود و تعصب را از خود نفی كرده و نشان آزاداندیشی را بر خویش نهاده است. پیامبر اكرم صلی ‏الله ‏علیه ‏و‏آله می‏فرمایند: 
«حَسْبُكَ مِنَ الْكِذْبِ أَنْ تُحَدِّثَ بِكُلِّ ما سَمِعْتَ». ([footnoteRef:148]) [148: . مجموعه ورام، 2 / 121.] 

«در دروغگویی تو همین كافی است كه هر چه را شنیدی بازگو كنی».
امام صادق؟ع؟ می‏فرمایند: 
«كَفَی بِالْمَرْءِ كِذْبا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ ما سَمِعَ».([footnoteRef:149]) [149:  . بحار الانوار، 2 / 159، از معانی الاخبار.] 

«در دروغگویی انسان همین بس كه هر چه را ‏شنود نقل كند».
امام صادق؟ع؟ در رساله‏ای كه در نكوهش رویه نظریه‏پردازان و فلسفه‏سازان نگاشته‏اند می‏فرمایند:
«هر كس دیگران را به سوی روش و استدلالات و اندیشه‏های خویش فراخواند نه انصاف دارد و نه به نتیجه صحیحی می‌‏رسد؛ زیرا آن دیگران نیز، نظریات و اندیشه‏ها و استدلالاتی دارند و هیچ دلیلی بر ترجیح مكتب و داعیانِ این راه بر نظریات پیروانشان نیست؛ چه بسا خود ایشان پس از اندكی به شاگردان خود محتاج شوند.
ما خود نیز دیده‏ایم كه برخی از شاگردان _ ولو پس از مدتی _ از استاد خود فراتر می‌‏روند؛ و معلمان را هم گاهی دیده‏ایم كه در نظریات خود محتاج به نظریه پیروان خود می‌‏گردند. 
در نتیجه پیمودن همین راهها است كه جاهلان به حیرت افتاده و اهل شک و تردید، اسیر گمان‏ها و حدس‏ها و تخمینات خود شده‏اند. اگر خداوند، پیمودن چنین راهی را جایز می‌‏دانست دیگر پیامبران را با آیین‏های محكم و قاطع بر نمی‌‏انگیخت، و بر جهالت‏پردازی خرده نمی‌‏گرفت. 
آنگاه كه مردمان، حق را نشناختند و از نعمت او روی برگرداندند و به جهالت و افكار خود ساخته، خویش را مستغنی از علم الهی دانستند و با كنار نهادن انبیا و امامان معصوم؟عهم؟ به افكار و اندیشه‏های خود اكتفا كردند، خداوند هم ایشان را با ساخته‏هایشان واگذاشت و خوار و ذلیلشان فرمود، تا آنجا كه ایشان، اینک خویشتن را پرستش می‌‏كنند و خود نمی‌‏فهمند! 
آری، اگر خداوند به این اعمال و نظریه‏پردازی‏های ایشان راضی بود دیگر برای ایشان پیامبران را نمی‌‏فرستاد كه با احكام روشن و قاطعانه خود، اختلافات ایشان را ریشه‏كن سازند و از افكار خود ساخته، بازشان دارند. 
ما دلیل عدم رضایت خداوند به پیمودن این راه‏ها را این می‌‏دانیم كه پیامبران با اموری متین و صحیح مبعوث شده‏اند و از پرداختن به امور مورد اشكال و هلاك‏كننده نهی فرموده‏اند. خداوند ایشان را با اموری كه از رأی و قیاس بركنار است، راه و راهنما به سوی خود قرار داده است.
پس هر كس بخواهد آنچه را نزد خداوند است با تفكر و اندیشه دریابد، جز بر دوری خود از خداوند نیفزاید. 
هرگز پیامبری مبعوث نگردید _ اگر چه سالیان دراز عمر كند _ كه از مردمان چیزی را بپذیرد كه با آنچه از نزد خداوند آورده است مخالف است تا اینكه لازم آید گاهی تابع باشد و دیگر گاه متبوع! 
و هرگز دیده نشد كه پیامبری در آنچه آورده است بر اساس تفكر و رأی خویش سخن براند... و این خود برای عاقلان، دلیل است بر اینكه نظریه پردازان بر خطا و بر باطلند.
اختلاف تنها در مورد فهم مطالب انبیا جایز است نه در نفس حقانیت ایشان و مقابله با مكتب و دینشان. 
پس از دو خصلت بر حذر باش: 
1 . اینكه آنچه را خود به آن می‌‏رسی ارائه دهی و جاهلانه و نادانسته، پیرو خویشتن باشی. 
2 . از مكتب و تعالیم انبیا كه بدان نیازمندی خود را مستغنی شماری، و آن را كه به سوی او باز خواهی گشت تكذیب كنی. 
بپرهیز از اینكه حق را از روی خستگی و ملالت واگذاری، و از روی جهل و ضلالت، باطل را نیكو شماری؛ چرا كه ما هرگز كسی را كه پیرو رأی خویش باشد و از آنچه بیان داشتیم قدم فراتر نهد ندیدیم كه هدایت گردد. پس در آنچه گفتیم خوب بیندیش».([footnoteRef:150]) [150:  . وسائل الشيعه، 18 / 32.] 

یونس بن عبدالرحمن گوید: به امام كاظم؟ع؟ عرض كردم:
توحید الهی را چگونه بشناسم؟ فرمودند:
[bookmark: _GoBack]«يا يونس، لا تَكونَنَّ مبتدعاً، مَنْ نَظَرَ بَرأيَهِ هَلَكَ، وَمَنْ تَرَكَ أَهلَ بيتِ نبيِّهِ ضلً، وَمَنْ تَرَكَ كتَابَ الله وَقَوْلَ نَبيِّهِ كَفَرَ».([footnoteRef:151]) [151:  . كافى، 1 / 56.] 

«در علم توحید و خداشناسی بدعت‏گذار مباش و در این راه با پای خود گام مزن، هر كس عقیده‏اش را به رأی و نظر خویش برگزیند، هلاک خواهد شد و هر كس اهل بیت پیامبرش را واگذارد گمراه خواهد شد و هر كس كتاب خدا و گفتار پیامبرش را وانهد كافر خواهد شد».

درود بر آنان كه جز به حق مطلق دل نبسته‏اند،
و در انتظار مقدمش لحظه می‏شمارند...

اللهم عجّل ظهوره وقرّب زمانه وكثّر أنصاره...

و صلّی الله علی محمّد وآله الطاهرین.

ا  567 
بخش چهارم: مکاتب بشری در مقابله با مکتب وحی  /  117

پشت جلد
. . . كودک بودیم و شبحی از وجود خدا در زاویه‏ای از پهنای آسمان بر پرده خیال می‏كشیدیم؛
ما بزرگ شدیم... ولی آن شبح كوچک چطور؟!
آیا آن هم بزرگ شده است؟!... و چه اندازه؟!... و تا كجا؟!
آیا آن‏قدر بزرگ شده است كه مجالی برای وجود من و شما باقی نگذاشته باشد؟! 
ما «او» باشیم، و او عینا «ما» باشد؟!
اگر آن «پندار» را وا نهاده، و این «اندیشه» را برگزیده‏ایم، آیا این خود باطل كننده پندارهای باطل، و یا خود نیز پنداری باطل است؟!

اندیشه "وحدت وجود"،
به عنوان نظریه‌ای متکامل و فرازین بر این است که:
هستی منحصر به خداست، و جز او هیچ چیز دیگری وجود ندارد.
و این نوشته بر این است که:
پرده از بطلان این پندار برداشته، و بر اساس برهان و نصوص مکتب وحی، مخلوقیت ماسوای خداوند را عیان دارد.

