شناخت اجمالی کلام، فلسفه، عرفان /  130
شناخت اجمالی کلام، فلسفه، عرفان /  129 

شناخت اجمالي
کـــــــــلام
فــلسـفـه

عـرفـان

حسن میلانی
انتقاد، سؤال، پيشنهاد و مناظره:

امام" 

kfe_qom@yahoo.com


بسم الله الرحمن الرحيم
امام باقر عليه السلام فرمودند:
إِنَّ الاسْلامَ بَدَأَ غَرِيباً وَ سَيَعُودُ غَرِيباً فَطُوبَي لِلْغُرَبَاءِ...
سَيَأْتِي عَلَي النَّاسِ زَمَانٌ لا يَعْرِفُونَ اللهَ مَا هُوَ وَالتَّوْحِيدَ.

همانا  ا سلا م د ر غر بت شر    و ع   شد   
و   به ز و د ي غر يب خو ا  هد گرد   يد

 پس  خو   شا    به   حا ل   غريبا  ن ...
و  د  ير ي نخو  ا  هد   پا  ييد    که   مر  د  مان   ر ا   ز  ما  ني    ر سد 
  که  نه  خد ا ي  ر ا  شنا سند  و  نه  تو حيد را  !
	


فهرست

10

برهان، نه فلسفه

12

تفسير هستي و رابطه خالق و مخلوق

13

نمونه‌هايي از سخنان فلاسفه و عرفا

خلاصه مدّعاي وحدت وجوديان
16
26

نقد و اشکال

33

تفسيرات گوناگون وحدت وجود!

کشف و شهود عرفا و خود باختگي ديگران
21
ارزش کشف و شهودهاي عارف‌نامان
27
عرفان‌هاي نو ظهور و نو معنويت گرايان!
29
فلسفه و عرفان و مسأله جبر
31
جبر و اختيار از نگاه وحي
32
فلاسفه يونان اهل توحيد و اخلاق بودند يا بت پرست و ضدّ اخلاق؟!
33
فلسفه و عرفان و عشق مجازي
36
شناخت مولوي و شمس تبريزي
38
نقد مکتب تفکيک ميرزا مهدي اصفهاني
41
فصل اول: وحدت وجود و انکار معناي حقيقي خلقت
41
فصل دوم: سوفسطائي‌گري و کشف و شهود
44
سند مکتب ميرزاي مهدي اصفهاني و ساير وحدت وجوديان معاصر
46
ميرزاي اصفهاني و داستان غير واقعي ديدار امام زمان عليه السلام
48
نظرات برخي بزرگان در مورد مطالب فلسفه و عرفان
50
استفتا و پاسخ
57
استفتا از مراجع تقليد در مورد مطالب مکتب ميرزا مهدي اصفهاني
60
نتيجه مناظره با تفکيکيان پيرو ميرزاي اصفهاني در شهر مقدس قم
63
کوشش نا فرجام
64


اشاره
هنگامي که خلفاي بني‌امي XE "بني‌اميه" ه و بني‌عبا XE "بني‌عباس" س براي معارضه با مکتب معارف نوراني اهل بيت عليهم السلام انديشه‌هاي بيگانه را وارد اسلام کردند، امامان معصوم عليهم السلام و اصحاب بزرگوار ايشان به مبارزه با ايشان قيام نمودند و افرادي چون هشام بن الحکم XE "هشام بن الحکم"  و فضل بن شاذان XE "فضل بن شاذان"  و... کتاب‌هاي "ردّ بر ارسطو در توحيد XE "ردّ بر ارسطو در توحيد" " و "الردّ علي الفلاسفه XE "الردّ علي الفلاسفه" " و... را نوشتند.
 متکلّمان مجاهد و نستوه شيعي پيوسته راه ايشان را ادامه دادند؛ اما گروهي ديگر مباني يونانيان XE "يونانيان"  بت‌پرست
 را پذيرفتند، و به تأويل نادرست عقايد وحياني، و تطبيق آن‌ها بر افکار ايشان پرداختند.

ايشان به جاي اين‌که يک دست به دامن قرآن و دست ديگر به دامن عترت بزنند، در يک دست فلسفه يونان، و در دست ديگر معارف قرآن و اهل بيت عليهم السلام را گرفتند، و در راه تطبيق آن دو بر هم هر چه بيش‌تر کوشيدند در باتلاق تناقض‌گويي فروتر رفتند. لذا:

گاهي اقرار به وجود خالق متعال مي‌کنند، و ديگر‌گاه مي‌گويند واجب الوجود عين خود اشيا است!

گاهي مي‌گويند عالم مخلوق خداست، و ديگرگاه مي‌گويند خود خدا به صورت عالم تجلّي XE "تجلّي"  کرده است و ذات خداوند به صورت اشياي گوناگون در آمده است!

گاهي مي‌گويند عالم حادث است، و ديگرگاه مي‌گويند عالم حادث ذاتي و قديم زماني است، و وجود آن ازلي و دائمي مي‌باشد!

گاهي به نبوّت انبيا و پذيرش وحي آسماني زبان مي‌گشايند، و ديگرگاه مي‌گويند نبوّت مانند بلوغ يکي از حالات طبيعي همه افراد انساني است که برخي به آن مي‌رسند، و برخي ديگر قبل از رسيدن به آن مي‌ميرند!

گاهي به مقامات امامان معصوم عليهم السلام اقرار مي‌کنند، و ديگر‌گاه ايشان را هم فيلسوف و انساني کامل مي‌دانند، و فلاسفه را هم انسان کامل! و متّصل با خدا مي‌شمارند، بلکه فراتر از آن ادّعا مي‌کنند که انبيا و امامان عليهم السلام علم را به واسطه فرشتگان مي‌گيرند، ولي اولياي فلسفه و عرفان بدون واسطه به مبدأ متّصل مي‌باشند!

گاهي به وجود معاد و بهشت و جهنم و ثواب و عقاب لب مي‌گشايند، و ديگر‌گاه مي‌گويند بهشت و دوزخ و ثواب و عقاب و معاد، همه و همه تخيّلات و صور دروني نفس انساني است!

امروزه بسياري اساتيد، پرچمدار عقايدي هستند که خلاف ضروريات اسلام و اديان است و کتاب‌هايي به عنوان اعتقادات اسلامي مورد تدريس، تحقيق، تدوين پايان نامه و اخذ مدرک قرار مي‌گيرد که در گذشته به عنوان فني از فنون شمرده مي‌شد نه به عنوان معارف الهي و تعاليم مکتب وحي، لذا مي‌بينيم که اينک:

1) معناي توحيد الهي به وحدت و يکي بودن وجود خالق و مخلوق تحريف و تأويل مي‌شود.

2) اعتقاد به حدوث عالم انکار شده و اعتقاد به حدوث ذاتي ازلي و قدم عالم جاي​گزين آن مي‌گردد.

3) معناي واقعي خلقت، به تطور و تغير وجود خالق متعال به صورت‌هاي مختلف تأويل مي‌شود.

4) در ضمن اثبات واجب الوجودي که کل الاشياء است، در حقيقت وجود باري تعالي انکار مي‌شود.

5) اعتقاد به جبر جاي​گزين اثبات اختيار مي‌گردد.

6) تحت عنوان حرکت تمام اشيا به سوي کمال و تجرد و فنا شدن در ذات خدا، معاد و وجود حقيقي بهشت و دوزخ انکار مي‌گردد و...

ضروريات و براهين قطعي مکتب وحي ظواهر ظني ديني! تعريف شده، و برخي اوهام ديگران علوم عقلي دانسته شده، و بررسي نظريات علمي، اهانت به علماي بزرگوار تلقي مي‌گردد و به توهم دفاع از خدمت​گزاران مکتب، با ضروريات و اصول قطعي و برهاني مکتب مخالفت مي‌شود.

اغلب مؤسسات کلامي که در مباحث توحيدي فعالند نيز بيش از اينکه داراي مباني کلامي باشند صبغه فلسفي و عرفاني دارند، چنان که "مکتب تفکيک ميرزاي اصفهاني" هم در اين ميان تولّد نامشروع يافته و به نام دفاع از معارف وحياني، همان عقايد نادرست بيگانه را احيا و ترويج مي‌کند.
(لَوْلا يَنْهاهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالاحْبارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الاثْمَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ لَبِئْسَ ما كانُوا يَصْنَعُونَ(.

چرا دانشمندان وعلما، آنان را ازسخنان گناه آميز و خوردن مال حرام، نهي نمي کنند؟ همانا کار ايشان بسيار زشت است.
رسول خدا صلي الله عليه و آله مي‌فرمايند:

آنگاه که بدعت‌ها در امت من آشکار شد بر آگاهان است که علم خود را ظاهر نمايند و هر کس که نکند خدايش لعنت کند!

تذکر: همان طور که روش تمامي نقدهاي علمي است در اين نوشته نيز تنها محل شاهد مطالب آورده شده، اما در عين حال کاملا دقت شده است که با توجه به قبل و بعد کلام، مراد گويندگان تغيير نکند، و امانت علمي مراعات شود.
برهان، نه فلسفه
هر گاه سخن از اختلاف فقها و متکلمين با فلاسفه، و به تعبير بهتر دين و فلسفه در ميان مي‌آيد، مدافعان فلسفه بلا فاصله دامنه سخن را به دفاع از عقل و برهان و اصالت داشتن و راهگشا بودن آن مي‌کشانند! اما آيا واقعا سبب اختلاف مسائل اين دو گروه همان ارزش دادن ايشان به عقل و برهان، و نفي ارزش آن از جانب مخالفان ايشان است؟!
آيا متکلمين ما که خود غالبا از بزرگ‌ترين پيشروان روش عقلاني بوده‌اند مانند شيخ مفيد، سيد مرتضي، شيخ طوسي، ابو صلاح حلبي، خواجه نصير الدين طوسي
 علامه حلي و فاضل مقداد و علامه مجلسي رحمهم الله و... در گزينش اعتقادات خود فقط متعبد به ظواهري ظني و مشکوک بوده‌اند؟! آن هم مسائل مهمي مانند حدوث يا قدم عالم، ذاتي بودن يا حدوث اراده خداوند متعال، جبر يا اختيار در فعل انسان و خداوند، وحدت وجود و عينيت خدا با همه چيز يا فراتري او از هر شيء، و ديگر مسائلي از اين قبيل که هميشه اين دو گروه را در دو جبهه کاملا مخالف قرار داده است. مرحوم شيخ انصاري مي‌فرمايند:

هر گاه از دليل نقلي قطع حاصل شد، مانند قطعي که از اجماع همه شرايع بر حدوث زماني عالم حاصل است، ديگر ممکن نيست به موجب دليل عقلي مانند محال بودن تخلف اثر از مؤثر [که عقيده فلاسفه است] نيز قطع به خلاف آن حاصل گردد، و اگر هم صورت برهاني از آن حاصل شد، شبهه‌اي واهي در مقابل مطلبي بديهي خواهد بود.

خلاصه کلام اين‌که معارف بلند دين و وحي کاملا عقلي و برهاني است، و متقابلا فلسفه و عرفان مطالب ظني و وهمي و نادرست را برهان و عقل و استدلال انگاشته و بر دفاع از آن اصرار مي‌ورزد.
تفسير هستي و رابطه خالق و مخلوق
در مورد رابطه خالق و مخلوق به طور کلي دو ديدگاه وجود دارد:

1) ديدگاه فيلسوفان و عارفان و مکتب تفکيک ميرزاي اصفهاني: اين ديدگاه بر اين پايه استوار است که جز وجود خداوند، هيچ وجودي در کار نيست و خداوند متعال هيچ وجودي خلق نکرده، بلکه جهان هستي و وجود ساير اشيا همان وجود خداوند است که به صورت‌ها و شکل‌ها و تعين‌هاي گوناگون در آمده است و حتي وجود شيطان هم غير وجود خدا نيست.

2) عقيده مکتب برهان و وحي: بر خلاف انديشه بشر ساخته پيشين، در اين ديدگاه، جهان هستي، غير وجود خداوند متعال است. همه اشيا مخلوق و آفريده او مي‌‌باشند و او همه چيز را پس از نيستي حقيقي (لا من شيء) خلق نموده است. مخلوقات، نه پديد آمده از ذات خداوندند و نه مرتبه‌ها، جلوه‌ها، اجزاء، تعين‌ها، اشکال و صورت‌هاي وجود او.

ما قبل از ورود در بحث، نمونه‌هايي از کلمات فيلسوفان و عارفان وحدت وجودي را مي‌آوريم. سپس به ارزيابي عقيده ايشان مي‌پردازيم.

نمونه‌هايي از سخنان فلاسفه و عرفا

واجب‌الوجود همه چيزهاست؛ هيچ چيز از او بيرون نيست.(اسفار، 2/368)

منزه آنكه اشيا را ظاهر كرد، و خود عين آن‏ها است.("فتوحات 4ج، " ابن‏عربي، XE "ابن‏عربي"  2/459.)

همانا خداوند منزه، همان خلق داراي همانند است! (فصوص الحکم، 30، 78؛ حسن زاده XE "حسن زاده" ، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 1362ش، 76، به نقل از ابن‌عربي؛ اسفار،2/88).

تحقيقا آن [ذات الهي] همان است که به صورت خر و حيوان ظاهر  شده است.( شرح قيصري بر فصوص الحكم، 252).

 او به صورت خلق خود، بلكه عين هويت و حقيقت خلق خود است.(شرح قيصري بر فصوص الحكم، 252).

همانا خلق خدا به صورت خود خدا است. بلكه حقيقت و هويت خلق عين حقيقت و هويت او است... لذا هيچ‌يك از حكما و علما بر معرفت نفس و حقيقت آن اطلاع نيافتند مگر رسل الهي و أكابر صوفيه XE "صوفيه" .( فصوص الحکم، 125؛ حسن زاده XE "حسن زاده"  آملي، "ممدّ الهمم" شرح و ترجمه فصوص الحکم، 311).

عارف حق را در هر چيزي؛ بلكه عين هر چيزي مي‌‏بيند.( ابن‏عربي، "فصوص الحكم"، XE "ابن‏عربي"  192، سال 1366؛ شرح قيصري، 96).

حق مشهود است و خلق موهوم... زيرا جز يکي بيش نيست و جز او عدم است.( حسن زاده آملي، مآثر آثار، 2/89).

هنگامي كه ما خداوند را شهود XE "شهود"  مي‌‏كنيم خودمان را شهود كرده‏ايم، زيرا ذات ما عين ذات اوست، هيچ مغايرتي بين آن دو وجود ندارد جز اين‌که ما به اين صورت درآمده‌ايم و او بدون صورت است...؛ و هنگامي كه او ما را شهود مي‌‏كند، ذات خودش را ـ كه تعيّن يافته و به صورت ما درآمده و ظهور كرده است ـ مشاهده مي‌‏كند.( شرح فصوص الحكم، 389).
 

آنان كه طـلـب‏كار خدايــيد خداييد
بيـرون ز شما نيسـت،شمايــيد شماييد
ذاتيد و صفاتيـد، گهي عرش و گهي فرش‌
در عــين بقاييـــد و مـــــنزه ز فنــــاييـد‌.( کليات ديوان شمس تبريزي XE "شمس تبريزي" ، چاپ دهم، 1371/269).

معيّت حق سبحانه با بنده نه چون معيّت جسم است با جسم، بلكه چون معيّت آب است با يخ، و خشت با خاك.( روجي، شمس الدين محمد، مجله معارف، ش 44).

من نگفتم: "اين سگ خداست". من گفتم: "غير از خدا چيزي نيست"... وجود بالاصالة و حقيقة الوجود در جميع عوالم... اوست تبارك و تعالي! ( حسيني ‌تهراني، روح مجرد، 515).

همه عالم خودِ اوست. (لاهيجي، شرح گلشن راز، 158).

غير متناهي كه صمد حق است به حيث كه لا يخلو منه شي‏ء ولا يشذّ منه مثقال عشر عشر أعشار ذره. (حسن زاده، حسن، 46، سال 1373).

معناي عليت و افاضه خداوند به اين باز مي‏گردد كه خود او به صورت‏هاي مختلف و گوناگون درمي‏آيد. (ملاصدرا، مشاعر، 54).

همانا نامتناهي تمام وجود را پر کرده است، پس چگونه جايي براي فرض غير او خواهد ماند؟ (جوادي آملي، عبد الله‏، عليّ بن موسي الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهيّة، 36 فروردين 1374).

من و ما و تو و او هست يك چــيـز

كـه در وحـدت نباشـد هيچ تمييز (شبستري).

والــــربط فـي مرحــلة الشــهــود

عيــن ظهــــور واجــب الـوجود (اصفهانی، محمد حسين، (کمپاني).

چون به دقت بنگري آن‎‌چه در دار وجود است وجوب است و بحث در امكان براي سرگرمي است! (حسن زاده آملي، حسن، ممد الهمم در شرح فصوص الحکم، 107).

چون يک وجود هست و بود واجب و صمد

از ممکن اين همه سخنان فسانه چيست؟ (حسن زاده آملي، مآثر آثار، 1/72).

آن​چه ديده مي‏شود همان حق است؛ و خلق، وهم و خيال مي‏باشد. (شرح فصوص الحكم، 715).
 

هر چه غير خدا باشد رشحه ذات اوست پس جدا از او نمي‏باشد. (جوادي آملي، عبد الله، عليّ بن موسي الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهيّة، 39، فروردين 1374).

تعيّن بر دو وجه متصور است يا بر سبيل تقابل، و يا بر سبيل احاطه كه از آن تعبير به احاطه شمولي نيز مي‌‏كنند، و امر امتياز از اين دو وجه بدر نيست... تعيّن واجب تعالي از قبيل قسم دوم است زيرا كه در مقابل او چيزي نيست، و او در مقابل چيزي نيست تا تميّز تقابلي داشته باشد... خلاصه مطلب اين كه... تعيّن و تميّز متميّز محيط و شامل به مادونش، چون تميّز كل از آن حيث كه كل است... و نسبت حقيقة ‏الحقايق با ماسواي مفروض چنين است. (حسن زاده، حسن،"وحدت از ديدگاه عارف و حكيم").

تمثيلي كه به عنوان تقريب در تشكيك اهل تحقيق توان گفت آب دريا و شكن‏هاي اوست كه شكن‏ها [امواج] مظاهر آبند و جز آب نيستند و تفاوت در عظم و صغر امواج است. (حسن زاده، حسن، رساله "إنّه الحقّ"، 50، سال 1373).

دعوت انبيا همين است که اي بيگانه به صورت، تو جزء مني... بيا اي جزء، از کل بي‌خبر مباش! (شمس تبريزي XE "شمس تبريزي" ، مقالات، 1377 شمسي، 1/162).

ز حد نقص خود سوي کمالي    به سوي کل خود در ارتحالي(حسن زاده آملي، تعليقه بر آغاز  انجام، 87).

هر يك از ممكنات، مظهر يك اسم از اسماي حقند، هر چند گفتن و شنيدن اين سخن دشوار است ولي حقيقت اين است كه شيطان هم مظهر اسم "يا مضلّ" است! (حسن زاده، حسن، " إنه الحق"، 68، به نقل از رساله شعراني).

آن‌چه موجود است از آن جهت که موجود است چيزي جز ذات حق نيست، و اصلا چيزي جز ذات خداوند و تجليات او در پهنه هستي موجود نيست. (عشاقي، حسين، برهان‌هاي صديقين، 2).
 بايد همه حقائق به ظاهر موجود را جلوه‌هايي از آن وجود يکتا دانست که در لباس مخلوقات و در قالب معين و محدود به جلوه‌گري مي‌پردازد. (عشاقي، حسين، برهان‌هاي صديقين، 223).

تمام اشيا در مقام ذات مندرج بوده‏اند... تمام ذرات از آن‌جا تابش كرده است. (مقدادي، نشان از بي‏نشان‏ها XE "نشان از بي‏نشان‏ها" ، 163 ـ 164، به نقل از پدر خود حسنعلی نخودكي XE "نخودكي"  اصفهاني).

وجود حق متعال متن وجود جمادات و نباتات و حيوانات و انسان‌ها است، يعني ما دو وجود نداريم، بلکه هر چه هست يک وجود است که در قوالب و اندازه‌هاي گوناگون ظهور کرده است، نه اين‌که وجود زمين غير از وجود آسمان، و وجود آسمان غير از وجود حق متعال بوده باشد. (داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، 124).

چه راحت است که از همان ابتدا سوفسطي بشويم و بگوييم اصلا الفي نداريم. و چه عجيب است که بالاخره همه ما در اين مسير بايد سوفسطي شويم و بگوييم نه ما هستيم و نه ديگران هستند. فقط خداست و خدا. حرف اول و آخر خدا است، و خدا است دارد خدايي مي‌‌کند. از آن به بعد ديگر انسان هيچ نگراني ندارد و راحت مي‌شود! (داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، 15).
 
مراد ما از وحدت وجود، عينيت وجود زمين و وجود آسمان با وجود حق متعال است! (داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، 115).
 
انسان قابليت رسيدن تا مقام ذات را دارد، و چون مي‌بيند که نمي‌تواند آن ذات را پايين بياورد و ذات را خودش کند لذا خودش بالا مي‌رود و او مي‌شود! (داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، 86).

ممکنات... چون شؤون و روابط بي​حدند نظير امواج و دريا. (حسن زاده آملي، مآثر آثار، 1/72).

شايسته است که بلندترين هدف، مندرج​شدن ذات​هاي ما در درون ذات واجب باشد، همان​طور که قطره در دريا قرار مي​يابد. (سيد کمال حيدري، من الخلق الي الحق، 1426 ق، 87).

و اما تفسير حصر وجود در خدا به اينكه خداوند موجود بالذات است و ديگران موجود بالغير و مُوجِد آنها خداوند است هرگز با وحدت شخصي وجود هماهنگ نيست. (جوادي آملي، عبد الله، تحرير تمهيد القواعد،1 / 65).
 
در عرفانْ، جهان نسبت به واجب تعالي نه وجود رابطي دارد مانند عرض و نه وجود رابط دارد مانند حرف و اصرار صدر المتألّهين (قدس‌ سره) سودي ندارد، زيرا بر اساس وحدت شخصي وجود تنها مصداقي كه براي مفهوم وجود است همانا واجب است كه مستقل مي‏باشد و هرگز مصداق ديگري براي او نيست. (جوادي آملي، عبد الله، تحرير تمهيد القواعد، 1 / 72). (داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، 15).
 
هيچ موجودي جز خداوند نيست و هرچه جز وجه او همواره معدوم است. (جوادي آملي، عبد الله، تحرير تمهيد القواعد، 3 / 395).
 

فلسفه و عرفان براي مبتديان ادعا مي‌کند که ما اجتماع نقيضين را محال مي‌دانيم، چنان که مي‌گويد:

اصل "امتناع تناقض" و اصل "اثبات واقعيت" دو "اصل متعارف" عمده‌اي است که مورد استفاده استدلالات و براهين فلسفي قرار مي‌گيرد. در حقيقت اين دو اصل به منزله دو بال اصلي است که سير و پرواز فلسفي قوه عاقله را در صحنه پهناور هستي ميسر مي‌سازد. (مطهری، مرتضي، مجموعه ‏آثار، ‏6 / 484).

و از طرف ديگر به بهانه واهي کشف و شهود، صريحا مقتضاي عقل و برهان و فهم و ادراک را انکار مي‌کند و مي‌گويد:

خلاصه سخن اينكه در عقل نظرى شي‏ء واحد يعنى عين ذات خارجى در صورتى كه علت است معلول نمى‏شود. ولى در اين نظر فوق حكم عقلى كه حكم كشف و شهود است اين است كه ذات، مجمع أضداد و متصف به ضدين و جامع نقيضين است... ذات بارى ... هم علت است و هم معلول (حسن زاده XE "حسن زاده" ، حسن، ممد الهمم، 493).!

به علّيت حکم کن اما آن‌را به اين معنا برگردان که علّيت داراي صور و شؤون مختلف شدن است نه معناي توحيد که معتزلي به آن معتقد است! (ملا هادی سبزواری، حاشيه اسفار، ‏2/301).

ملاصدرا شيطان را داراي نور، و نور او را شايسته عبادت مي‌داند، و مخالفان اين مطالب را احمق و نادان و مجنون مي‌شمارد، و مي‌گويد: 

بدان که همه چيز در عالم اصلش از حقيقت الهي، و سرش از اسم الهي است، و اين را جز کاملان نمي شناسند!... خدا مجمع موجودات، و محل بازگشت همه چيز است، و همه اشيا مظاهر اسما و محل هاي تجلي صفات اويند!... حبيب من اين چيزها را خوب بفهم که به مطالبي رسيديم که اذهان اين‌ها را نمي فهمد، و دسته احمق‌ها و ديوانه‌ها از شنيدن اين اسرار به جنب و جوش مي‌آيند! و بفهم سخني را که گفته است: همانا نور شيطان از نار عزت خداست، و اگر نور شيطان ظاهر مي‌شد همه خلايق او را مي‌پرستيدند! (ملا صدرا، مفاتيح الغيب، 172ـ 173).

خلاصه مدّعاي وحدت وجوديان:

نسبت وجود خداوند با عالم مانند نسبت بين كل دريا با تك تك امواج آن است، لذا خالق و مخلوق دو موجود واقعي و حقيقي نيستند بلکه اشياي عالم، اجزا و حصه​هاي وجود خداوندند!
نقد و اشکال

1) تمامي ما سوي الله موجوداتي هستند که خداوند متعال آنها را بدون سابقه وجوديشان (لا من شيء) آفريده است، و سخيف​ترين عقيده اين است که کسي بگويد خداوند به صورت اشيا در آمده و جز او و تجليات و صورت​هاي وجود او چيز ديگري در کار نيست!

امام رضا عليه السلام فرمودند:

واي بر تو، آيا چگونه جسارت مي‏ورزي كه پروردگار خود را موصوف به تغيّر از حالي به حال ديگر بداني، و آن‌چه را كه بر مخلوقات بار مي‏شود بر او بار كني؟! (الاحتجاج، 2/407؛ کافي، 1/130، بحار، 10 / 347).

2) بر اساس عقيده وحدت وجود لازم مي‌آيد که خداوند متعال داراي زمان، مكان، حركت، سكون، انتقال، دگرگوني، حدوث، زوال، جسميت، صورت و شكل باشد، و چنين عقيده‏اي بر خلاف براهين مسلم و نصوص قطعي، بلكه خلاف ضرورت دين مي‏باشد.

3) عقيده فوق مستلزم نفي خالقيت خداوند متعال، و نفي مخلوقيت حقيقي عالم و بر خلاف ضرورت عقل و وحي است.

4) عقيده فوق مساوي با انکار وجود خدا، و منحصر نمودن وجود به عالم متغير است.

5) عقيده فوق مستلزم بطلان شريعت، عبث بودن ارسال رسل، نصب امام و بطلان معاد است.

6) تمامي بزرگان مكتب تشيع كه در مقام فتوي و اظهار نظر درباره يكي بودن خالق و خلق برآمده‏اند، اين عقيده را باطل دانسته‏اند.

7) اساس نظريه وحدت وجود اين توهم باطل است که برخي خداوند متعال را "نامتناهي" پنداشته‌اند در حالي که بديهي است تناهي و عدم تناهي از خواص جسم مي‌‌باشد، و خداوند متعال هرگز به خواص اجسام متصف نمي‌گردد. لذا کسي که خداوند را متناهي يا نامتناهي بداند، او را جسم دانسته است، اگر چه خودش هم متوجه نباشد. خود فلاسفه هم صريحا معترفند که متناهي بودن و نامتناهي بودن از خواص کمّيت و اجسام است. چنان‌که مي‌‌نويسند:

تناهي و عدم تناهي از اعراض ذاتي‌اي هستند که به کميت و امتداد ملحق مي‌‌شوند. (شرح ‏الاشارات، ‏3/76).

کمّ (امتداد)، عرض است... و ويژگي‌هايي اختصاصي دارد که... پنجمين آن‌ صفات اختصاصي، متناهي بودن و نامتناهي بودن است. (بداية الحكمة، 77).

مقصود از تناهي امتداد محدود، و مقصود از عدم تناهي امتداد نامحدود است... اين دو وصف اولا و بالذات بر کميت که همان امتداد و مقدار است عارض مي​شود و امور ديگر به واسطه کميت بدان متصف مي​شوند. (شيرواني، ترجمه و شرح بداية الحکمة، سال 1386، 2/220).
 

بنابر اين "تناهي و عدم تناهي" از ويژگي‏هاي اشياي داراي اجزا، و امتداد، و حادث، و ممكن، و مخلوق است، لذا به چيزي که اصلا جزء و کل و امتداد وجود ندارد نه متناهي گفته مي‎شود و نه نامتناهي. به عبارت ديگر "تناهي و عدم تناهي" دو معناي نقيض هم نيستند که از بودن يا نبودن هر دو محال لازم آيد، بلكه مانند "ملكه و عدم" تنها و تنها از صفات اجسام و اشياي متجزي و مخلوق مي‏باشند، و خداوند تعالي كه خالق تمامي اشياي داراي مقدار و اجزا و كوچك و بزرگ است ذاتاً مباين با همه آن‏ها مي‏باشد. لذا خالق تعالي نه كوچك است و نه بزرگ، و نه متناهي و نه نامتناهي.

نيز بر خلاف توهم برخي افراد، هيچ روايتي وارد نشده است که دلالت بر نامتناهي بودن ذات خدا داشته باشد، بلکه روايات بر اين دلالت دارد که خداوند متناهي نيست، و با توجه به توضيحي که داديم البته نامتناهي هم نخواهد بود.

امير المؤمنين عليه السلام مي‏فرمايند:

بزرگي او اين‌گونه نيست كه جوانب مختلف، او را به اطراف كشانده، و از او جسمي بزرگ ساخته باشند، و عظمت او چنان نيست كه اطراف به او پايان يافته، و از او جسدي بزرگ ساخته باشند، بلكه او داراي بزرگي شأن و عظمت سلطنت است. (نهج البلاغه، خطبه 185).

امام جواد عليه السلام مي‏فرمايند:

همانا جز خداوند يگانه همه چيز داراي اجزا است، و خداوند يكتا نه داراي اجزا، و نه قابل فرض پذيرش كمي و زيادي مي‏باشد. هر چيزي كه داراي اجزا بوده، يا قابل تصور به پذيرش كمي و زيادي باشد مخلوق است و دلالت بر اين مي‏كند كه او را خالقي مي‏باشد. (التوحيد، 193؛ كافي، 1 / 116).

امام صادق عليه السلام مي‏فرمايند:

همانا خداوند تعالي جدا از خلقش، و خلقش جدا از او مي‏باشند، و هر چيزي كه نام شي‏ء بر آن توان نهاد مخلوق است مگر خداوند عز و جل. و خداوند آفريننده همه چيز است، بس والاست آنكه هيچ چيز مانند او نيست. (كافي، 1 / 83).

امام صادق عليه السلام مي‌‏فرمايند:

اگر خداوند به صورت خلق باشد، به چه نشانه و دليلي استدلال خـواهد شد که يكـي از آن دو خـالق و آفرينـنده ديگري است؟! (بحارالانوار، 10/177، احتجاج، 2/ 232).

حضرت امام رضا عليه السلام مي‌فرمايد:

اوست خداوند غير قابل شناخت آگاه شنواي بيناي يكتاي يگانه بي‏مانندي كه هيچ چيز از او صادر نشده، و او خود نيز از چيزي پديد نيامده، و هيچ چيزي مانند او نيست. آفريننده اشيا، و خالق اجسام، و پديد آورنده صورت‌ها است. اگر چنان بود كه ايشان مي‏پندارند، خالق با مخلوق و آفريننده با آفريده شده تفاوتي نداشت، در حالي كه او آفريننده و خالق است. فرق است بين او و اجسام و صوري كه او آن‏ها را آفريده است؛ زيرا هيچ چيزي مانند او نيست، و او نيز مانند هيچ چيزي نمي‏باشد. (عيون اخبارالرضا عليه السلام، 1/127؛ التوحيد، 185؛ بحارالانوار، 4/173).

تفسيرات گوناگون وحدت وجود!
وحدت وجوديان هنگامي كه با سيل انتقادات عالمان به معارف مکتب وحي و برهان مواجه مي‏شوند، براي فرار از اشكالات منتقدين مي‏گويند: وحدت وجود معاني گوناگوني دارد كه بعضي از آن‏ها باطل است و بعضي ديگر صحيح مي‏باشد!!

اما كم‌ترين تأمل نشان مي‏دهد معناي وحدت وجود يك چيز بيشتر نيست، و آن همين است كه آن‌چه موجود است حقيقتي واحد است كه نه آغازي دارد، نه انجامي؛ و نه ابتدايي دارد، نه انتهايي؛ و نه خالقي دارد، نه آفريننده‏اي؛ بلكه همين حقيقت واحد هر لحظه به صورتي درمي‏آيد و هر آن به شكلي در تجلي و ظهور است، و ارائه تفسيرهاي مختلف براي وحدت وجود امري كاملا صوري و ظاهري است نه دروني و محتوايي.

تذكر اين نكته ضرورت دارد كه از جهت اصول و مباني، هيچ تفاوتي بين نحله‏هاي مختلف فلسفي و عرفاني وجود ندارد، مكتب "مشاء" و "اشراق" و "حكمت متعاليه" و "عرفان هندي" و "بودايي" و "يوناني" و "ابن‏عربي" و... همه يك چيز مي‏گويند. بديهي است هر كس زير بار اعتقاد به معناي واقعي "خلقت و آفرينش الهي" نرود، و نپذيرد كه خداوند متعال اشيا را بدون سابقه وجودي آن‏ها (لا من شي‏ء) آفريده است ـ كه البته تمامي اهل فلسفه و عرفان اين چنينند ـ بايد "ذات خدا و خلق" را عينا يك چيز بداند، و تعدد و تغاير آن‏ها را صرفا امري اعتباري و غير واقعي ـ مانند تفاوت بين "جزء و كل" و "دريا و امواج آن" ـ بشمارد و بگويد:

چون به دقت بنگري آن‌چه در دار وجود است وجوب است و بحث در امكان براي سرگرمي است. (حسن زاده، حسن، "ممد الهمم در شرح فصوص الحكم"، 107).

غيرتش غير در جهان نگذاشت     لاجـرم عيـن جمله اشيا شد! (شبستري).

آن‌گاه شگفت اين‌که در اين دوران تهاجم لشکريان شياطين و رواج تبليغات پوچ و خائنانه مخالفان تعاليم مکتب وحي و برهان از شرق و غرب، چه بسيار متفكّراني كه آب به آسياب ايشان مي‌ريزند، و عمر گران‏بهاي خود و ديگران را در دفاع از اوهام جوکيان هند و بنگيان روم و بافته‌هاي بت‌پرستان يونان و خيالات ايران باستان و القائات شياطين به مصريان قديم، و جست و جوي تفاوت‏هاي خيالي مکتب‏هاي مختلف فلسفي و عرفاني، يا تفاوت‌هاي موهوم و ادّعايي معاني "صدور" و "تشكيک" و "تجلّي"؛ يا "وحدت وجود" و "وحدت وجود و موجود" مشغول مي‏دارند!
کشف و شهود عرفا و خود باختگي ديگران
از آن‌جا كه ادّعاهاي عارف‌نامان وحدت وجودي، با مقتضاي عقل و برهان موافق نمي‏باشد گاهي به مذمت عقل و استدلال پرداخته، و ادّعاهاي خويش را به كشف و شهود مستند مي‏سازند. ابن عربي در ابتداي "فصوص الحكم"، (صفحه 47 ـ 48) مي‏گويد:

رسول خدا صلي اللّه‏ عليه [وآله] وسلم را در اواخر محرم در خواب ديدم... در دست آن حضرت صلي اللّه‏ عليه [وآله] وسلم كتابي بود، به من گفت: "اين كتاب فصوص ‏الحكم است"، آن را بگير و براي مردمان ببر تا از آن بهره‏ور شوند... پس... همانطور كه رسول خدا صلي اللّه‏ عليه [وآله] وسلم برايم بيان داشت، بر ابراز اين كتاب بدون كم و زياد[!] همت گماشتم. اينك جز آن‌چه را كه به من القا مي‏كند القا نمي‏كنم، و در اين نوشته جز آن‌چه را كه بر من نازل مي‏شود نازل نمي‏دارم [!]، من پيغمبر نيستم ولي وارث و كشت‏كننده براي آخرت خويش مي‏باشم. پس از خدا بشنويد... و چون آن‌چه را گفتم شنيديد پس آن را حفظ كنيد... و بعد از آن بر ديگران منت بگذاريد و ايشان را از آن محروم نكنيد. اين رحمتي است كه شما را دريافته است پس به آن تن در دهيد. ("فصوص الحكم"، (صفحه 47 ـ 48)).
كيست كه بپرسد: اگر او واقعا خود را مأمور عالم غيب مي‏داند و معتقد است تنها چيزهايي را كه از طرف خداوند! بر وي نازل! شده، براي ديگران آورده است، و ديگران بايد آن‏ها را با منّت! بپذيرند، ديگر اين مطلب با ادّعاي پيامبري چه تفاوتي دارد؟! و آيا تنها براي ساكت كردن معترضان نيست كه مي‏گويد: من پيغمبر نيستم؟! عجيب‏تر اين‌که آن ديگران هم، حرف‏هايي را كه حتي از پيامبران نمي‏توان پذيرفت از او مي‏پذيرند!!
كاملا روشن است كه اين ادّعاها هيچ اساسي ندارد لذا خود اين مدعيان، چنين سخناني را از يكديگر نمي‏پذيرند، و افكار و ادّعاها و نوشته‏هاي همديگر را نقد و ابطال مي‏كنند. ولي برخي ديگر اين ادّعاها را باور كرده، بدون اين‌که ذره‏اي قابليت دفاع عقلاني در انديشه‏هاي فيلسوفان و عارفان بيابند، سخناني را كه ايشان به نفع خودشان گفته‏اند پذيرفته، و نخبگان عرصه علم و تحقيق و برهان و استدلال و عقلانيت، عالمان فهيم و بيدار بزرگ را به نفهمي و جهالت متهم مي‌سازند!

برخي خيال مي‌كنند كه اگر مکاشفات، موافق با عقل و وحي باشد الهي مي‌باشد در حالي که اين مطلب نيز باطل است، زيرا گاهي شيطان مکاشفاتي موافق با عقل و وحي ارائه مي‌دهد تا افراد را به سوي خود بکشاند، و درآينده از آنان براي مقاصد انحرافي خود استفاده کند. بنا بر اين جز مکتب عقل و وحي و شريعت الهي، هيچ راه ديگري کمترين ارزش و اعتباري ندارد.
اهل عرفان با دگرگون كردن اسامي تعبيرات، براي اولياي خود نبوتي به نام "نبوت مقامي" و "نبوت عامه" ساخته‏اند و مي‏گويند:

در "نبوت عامه" انباء و اخبار معارف الهيه است، يعني وليّ در مقام فناي في اللّه‏ بر حقائق و معارف الهيه اطلاع مي‏يابد، و چون از آن گلشن راز باز آمد، از آن حقائق انباء يعني اخبار مي‏كند و اطلاع مي‏دهد. چون اين معني براي اولياء است و اختصاص به نبي و رسول تشريعي ندارد، در لسان اهل ولايت به "نبوت عامه" و ديگر اسماي ياد شده تعبير مي‏گردد. (حسن زاده، حسن، " نور علي نور ..."، 96، 1376 ش).

پــس به هــر دوري ولــيي قائــم اســـت 

تا قـــيـامـت آزمـــــايــش دائــم اسـت

پس امام حي قائـــــم آن ولــي اســـــت

خــواه از نــسل عمــر خواه از عـــلي است (مولوي)
گفتني است که غالب ادّعاهاي ايشان با ضرورت عقل و وحي نيز مخالف است مثلا "ابن‏عربي" بر اين پندار است كه:

شخص او داراي مقام "ختم ولايت" بوده، از تمامي انبيا و اوليا بالاتر مي‏باشد! (شرح قيصري، 108 ـ 112؛ شرح خواجه محمد پارسا، 75 ـ 81).

آن‌چه را كه خاتم انبيا صلي ‏الله ‏عليه ‏و‏آله و ساير پيامبران به واسطه ملك از خداوند دريافت داشته‏اند، او بدون واسطه از خداوند استفاده نموده است! (فصوص ‏الحكم، فصّ شيثي، 111، طبع بيدار).

ابوبكر، عمر و عثمان و عمر ابن عبد العزيز و متوكل داراي مقام خلافت ظاهري و باطني بوده‏اند! (فتوحات مکيه، 2 / 6).

در شهود وي، مقام ابوبكر و عمر و عثمان از امير المؤمنين عليه السلام برتر بوده است!! (فتوحات مكيه، 3.+).

پيامبر صلي‏ الله ‏عليه ‏و‏آله ‏وسلم احدي را به عنوان خليفه خود تعيين نفرموده است! (فصوص‏ الحكم، 163).

حضرت ابوطالب عليه السلام كافر از دنيا رفته است! (فصوص الحكم، 130، فتوحات مکيه، 3/532).

شيعيان اهل‏بيت عليهم السلام گمراه و گمراه ‏كننده و گول ‏خورده شيطان بوده، و دشمني ايشان با دشمنان اهل ‏بيت عليهم‏ السلام از خدعه‏هاي شيطان در مورد ايشان مي‏باشد. (فتوحات مکيه، 1/282؛ 4/280).

در كشف و شهود، حقيقت شيعيان مانند سگ و خوك ديده مي‏شود! (فتوحات مكيه، 2/ 8؛ 11 / 287).

حق را دو بار در خواب ديدم كه به من مي‏گفت: بندگان مرا به سوي خير راه بنماي!! (فتوحات مكية، 1 / 334، سطر 19).

ابن عربي عصمتي همچون عصمت پيامبر صلي الله عليه وآله را براي عمر بن الخطاب قائل شده که هيچ کدام از عامه چنين عصمتي براي او قائل نشده اند، او مي‌گويد:

و از استوانه‌هاي اين مقام عمر بن خطاب مي‌‌باشد که پيامبري که خداوند به او قدرت را عطا کرده به او گفت: اي عمر هيچ گاه شيطان تو را در يک مسير نمي‌بيند الا اين که مسيري غير از مسير تو را برمي‌گزيند. پس اين کلام که شهادت معصوم است به دلالت بر عصمت عُمر و اين که ما مي‌‌دانيم شيطان هميشه مي‌‌خواهد در راه باطل قدم بگذارد و آن راه باطل به گفته پيغمبر غير از راه عمر بن خطاب است. پس عُمر بنا بر اين فرمايش هميشه راه حق را پيموده و در اين راه سرزنش هيچ سرزنش کننده‌اي او را از راه هاي حق به خاطر خدا باز نمي‌دارد و او براي حق يک بزرگي محسوب مي‌‌شود و چون اين که حق را هر کسي نمي‌تواند بپذيرد و معمولا حل آن بر نفس انسان‌ها مشکل است و آن را قبول نکرده و بلکه آن را ردّ مي‌‌کنند به خاطر همين پيامبر فرموده که حق طلبي عُمر هيچ دوستي براي او باقي نگذاشته است! (فتوحات مکيه؛ 4/ 200).

اقطابي که در اصطلاح به طور مطلق به اين نام مي‌باشند، در هر زماني جز يک نفر نيستند که همو غوث – فريادرس- نيز مي‌باشد، او از مقربين و امام و پيشواي گروه در زمان خود است؛ و برخي از ايشان داراي حکم ظاهر نيز هست و حائز خلافت ظاهره هم مي‌شود همان گونه که از حيث مقام داراي خلافت باطني نيز مي‌باشد مانند ابوبکر و عمر و عثمان و علي و حسن و معاويه بن يزيد و عمر بن عبدالعزيز و متوکل. (فتوحات مکيه؛ 2/6).
 
شيخ الفلاسفه ابوعلي سينا، عمر بن خطاب را از اميرالمؤمنين علي عليه السلام عاقل‌تر، و براي امامت شايسته​تر مي​داند و مي‌گويد:
اگر امامت و خلافت دائر بين دو نفر شد که يکي عاقل‌تر و سياست‌مدارتر باشد و ديگري عالم‌تر، بايد آن کس که عاقل‌تر است مقدّم شود، و آن کس که عالم‌تر است وزير و کمک‌کار او گردد، همان‌طور که عمر و علي چنين کردند!! (الشفاء، 451 ـ 452).

به راستي آيا اين همه تناقضات روشن و مغالطات آشكار كه در سخنان معتقدين به وحدت خالق و مخلوق و مدعيان کشف و شهود موجود است، و اين همه نقد و اشكال‏هايي كه خود ايشان بر يكديگر دارند، گوياي اين است كه ـ پناه بر خدا ـ خداوند و مأموران عالم غيب بر خطا و اشتباه و داراي عقايد متناقض و گوناگون!! مي‏باشند، يا اين‌که نشان‏گر اين است كه الهام‏گران به ايشان كساني ديگرند، و اين اسيران گرداب تفكر در امر شناخت ذات غير قابل شناخت خداوند، دستخوش امواج خيالات خويش و وساوس آن موجودات ناشناخته و مرموز مي‏باشند. قرآن مي‏فرمايد:
(وَإِنَّ الشَّياطِينَ لَيُوحُونَ إِلي أَوْلِيائِهِم( (انعام، 121).

همانا شياطين به اولياي خود وحي و القا مي‌کنند.

(هَلْ أُنَبِّئُكُمْ عَلي مَنْ تَنَزَّلُ الشَّياطِينُ تَنَزَّلُ عَلي كُلِّ أَفّاكٍ أَثِيمٍ( (شعراء، 221 ـ 222).

آيا به شما بگويم که شياطين بر چه کساني نازل مي​شوند؟ آنها بر دروغ پردازان گناهکار فرود مي‌آيند.

امام صادق عليه‏ السلام درباره فردي كه مدعي ارتباط با عالم غيب بوده است فرمودند:

رسول خدا صلي ‏الله ‏عليه ‏و ‏آله ‏فرمودند: همانا شيطان در بين زمين و آسمان تخت سلطنتي برنهاده و به عدد ملائكه ياراني برگزيده است، پس چون كسي را به سوي خويش دعوت كند و آن كس او را پاسخ گفته و مردمان پيرو او گردند، بر او تجلي مي‏كند و او را به سوي عرش خويش بالا مي‏برد. (اختيار معرفة‏ الرجال، 303).

امام باقر عليه السلام مي‌فرمايند:
هيچ شب و روزي نيست مگر اين‌که تمامي جنيان و شياطين، امامان گمراهي و ضلالت را ديدار كرده... براي ايشان سخنان ناروا و دروغ مي‏آورند. لذا آن امام ضلالت هر روز مي‏گويد كه چنين و چنان شهود كرده‏ام. (كافي 60 / 184).

پيداست كه هرگز خضوع و اشك و آه و... دليل بر حقانيت كسي نيست و بايد عقايد اشخاص را مورد ملاحظه قرار داد كه آيا موافق مذهب حق مي‏باشد يا نه. امام كاظم عليه‏ السلام مي‏فرمايند:
رسول خدا صلي ‏الله‏ عليه‏ و‏آله‏ وسلم فرمودند: هر كس عملش بر اساس بدعت باشد شيطان مانع عبادت او نشده، او را به خشوع و گريه وا مي‏دارد. (بحار الانوار، 69 / 216، از نوادر راوندي قده).

ارزش کشف و شهودهاي عارف‌نامان
در جوامع مختلف انساني ـ چه اهل دين و ايمان باشند، و چه اهل شرك و الحاد و بي‏ديني ـ افرادي پيدا مي‏شوند كه به انجام كارهاي خارق‏العاده شناخته شده‏اند، و با به چنگ آوردن نيروهايي در رابطه با شياطين و جنيان به اظهار قدرت يا گره‏گشايي از مشكلات ديگران مي‌پردازند. اين افراد خطرناك، در نهان ولايت شياطين را پذيرفته و به كمك ايشان اموري را كه در نظر ساده‏لوحان اموري الهي مي‏نمايد انجام مي‏دهند.

از آن‏جا كه اين گروه در بين مسلمانان و پيروان اديان نمي‏توانند به‏طور صريح ديگران را به سوي شياطين دعوت كرده، و از ايشان پيمان بر ولايت آن‏ها بگيرند، به‌طور سربسته به ايشان مي‏گويند: "اين دعا يا اين عمل را بايد با اجازه من يا با اجازه فلان پير و قطب انجام دهي و گرنه اين دعا و عمل را اثري نيست!" مريدان ساده‏لوح هم نادانسته ولايت ايشان را تحت اين عنوان مجمل مي‏پذيرند، و اثرات گره‏گشايي و كمك‏رساني آن موجودات مرموز را به حساب خداوند و كارگزاران الهي عالم غيب مي‏گذارند!

هر انسان عاقلي با اندك تأملي مي‏فهمد كه دعا و سؤال از درگاه الهي منوط به اجازه و اذن هيچ شيخ و پير و مرادي نبوده، و انجام اين اعمال هرگز نشانه ارتباط با خدا و دين و مذهب و اعتقادات صحيح نبوده، و آن‏ها را هر بي‏دين، يا مشركي هم انجام مي‏دهد و تنها شرط اساسي آن اتصال با نيروهاي پنهان از چشم مريدان است، و هيچ تفاوتي نمي‏كند كه آن نيروها شياطين باشند يا جنيان يا چيز ديگر.
اميرالمؤمنين( عليه السلام مي‌‏فرمايند:

هرگز گول كساني را مخور كه نمازهاي طولاني به‌جا مي‌‏آورند و بر روزه گرفتن مداومت دارند و صدقه مي‌دهند و خيال مي‌‏كنند كه توفيق الهي شامل حال آن‏هاست!... به خدا سوگند مي‌‏خورم شنيدم که رسول خدا مي‌‏فرمودند: هر گاه شيطان XE "شيطان"  گروهي را به كارهاي زشت ـ مانند زنا و شراب‌خواري و ربا و گناهاني مانند آن‏ها ـ وادارد، عبادت شديد و خشوع و ركوع و خضوع و سجود را هم محبوب آن‏ها مي‌‏سازد؛ سپس آن‏ها را به پذيرش ولايت امامان غير معصومي كه مردم را به سوي آتش مي‌‏خوانند و روز قيامت بي‌ياور خواهند بود وامي‌دارد. (بحار الانوار، 74/274؛ بشارة المصطفي، 28).

براي شناخت تفاوت‌هاي سحر و جادو، با معجزات انبيا عليهم السلام، بايد دانست کسي که کار خارق العاده‌اي به عنوان معجزه انجام مي‌دهد، اگر ادّعاي مناصب الهي مانند امامت يا نبوّت را نداشته باشد ما اصلا نيازي به شناختن او نداريم، ولي اگر ادّعاي مناصب الهي مانند امامت يا نبوّت داشته باشد، چنان‌چه دروغ‌گو باشد، خداوند تعالي او را رسوا مي‌نمايد، چرا که در غير اين صورت بندگاني که گمراه مي‌شوند معذور خواهند بود، مگر اين‌که دروغ‌گو بودن او به دليلي ديگر ـ مانند دليل ختم نبوّت، يا فسق و فجور آشکار او ـ معلوم بوده، و نيازي به رسوا نمودن او نباشد. 
عرفان‌هاي نو ظهور و نو معنويت گرايان!
هيچ تفاوتي بين عرفان‌هاي نوظهور و باستاني و شرقي و غربي و يوناني و هندي و مصري و اروپايي و مسيحي و يهودي و سرخ‌پوستي و اسلامي و سني و شيعي جز در مقام ادّعاي واهي و توخالي و ظاهري وجود ندارد، چرا که نو معنويت‌گراها نيز ‌گويند:

خداوند، از شدت حضور، پنهان است... او در بيرون ماست، او در درون ماست، او از بس که هست، و همه جا و همه چيز را از خود سرشار کرده است، ديده نمي‌شود... خدا در ماست!! (مسيحا برزگر).

"اوشو" مي‌گويد:

خدا جدا از شما نيست خدا نهايت هستي شماست... مثل يک رقاص که از رقصش جدا نيست، در واقع کل هستي خداست. (محمد تقي فعالي، آفتاب و سايه‌ها، پاييز 89، 174ـ 175؛ از اوشو، راز بزرگ).

خداوند در همه جا هست پس چگونه مي‌تواند در آن بت‌ها نباشد؟ پس او در يک بت سنگي نيز هست. (آفتاب و سايه‌ها؛ پاييز 89، 177، از، اوشو، راز بزرگ).

ساي بابا:

همه انسان‌ها جزئي از خداي واحدند... من او هستم... شما همه سلول‌هاي زنده‌اي در بدن خداونديد. (آفتاب و سايه​ها، پاييز 89، 191 ـ 192، از تعليمات ساتيا ساي بابا).

عرفان آمريکايي اکنکار:

هر يک از ما ميوه يا يک شاخه از درخت خداييم... هر يک از ما جرقه و شراره​اي از سوگماد [خدا] هستيم. (محمد تقي فعالي، آفتاب و سايه‌ها، پاييز 89، 316).

ما در ذات خود از همان جوهريم که خداي تعالي... ماده چيزي نيست جز روح خدا که به شکل​هاي پايين​تري درآمد... ما خود حقيقت هستيم، حقيقت زنده و تجسم خود خدا... خدا در درون همه چيز وجود دارد... براي خدا هيچ تفاوتي نمي​کند که چه شکلي به خود بگيرد.

يوگا:

ما با پروردگار همه جا ناظر و حاضر يکي هستيم... ما اکنون به همان اندازه جزئي از او هستيم که در آينده خواهيم بود.

فلسفه و عرفان و مسأله جبر
يكي از اصول و قواعد مسلّم فلسفي اين است که هر امري بايد به نحو جبري و قطعي و غير قابل تخلّف به دنبال امر دگر پيدا شود (قانون جبر علّي و معلولي). ايشان پيدا شدن اختيار و اراده انسان را ـ به عنوان يکي از اجزاي علت تامه فعل اختياري ـ نيز مشمول همين قانون مي‌دانند. بديهي است با اعتقاد به چنين قانوني بايد به‌طور قطعي پذيرفت كه هيچ فاعلي در فعل خويش داراي اختيار واقعي نبوده و تمامي افعال به نحو جبر و ضرورت تحقّق مي‏يابد. فلسفه مي‏گويد:
همه چيز به نحو ضرورت و وجوب تحقق مي‏يابد.

غير از واجب بالذات، همه ممكنات حتي افعال اختياري، فعل خداوند است كه بدون واسطه يا با واسطه از آن او مي‏باشد.

بارها گفتــه‏ام و بار دگــر مي‏گــويم
كه من دل‌شده اين ره نه به خود مي‌‏پويم
در پس آينه طوطي صفتم داشته‏اند
آن‌چه استاد ازل گفت بگو مي‌‏گويم
من اگر خارم اگر گل چمن‏آرايي هست
كه از آن دسـت كـه مي‌‏پـروردم مي‌‏رويم (حافظ)‌‌
در كتاب "الهي نامه" نيز آمده است:

جز اين نمي‏شد، با كه درآويزيم؟

در اين زمينه عرفان پا فراتر گذاشته گويد جز ذات خدا هيچ موجود ديگري نيست كه سخن از جبر يا اختيار آن در ميان آيد!
كدامين اختيار اي مرد جاهل
كسي را كاو بود بالذات باطل
چون بود توست يكسر جمله نابود
نگويي اختيـــارت از كجـــــا بود
هر آن كس را كه مذهب غير جبر است
نبـي فرمــود كـاو ماننـــد گبر اسـت

پير قونيه مولوي هم موافق با ساير جبري مسلكان سني و هم​مذهب خويش، "ابن‏ملجم"، شكافنده شريان‏هاي مقدس خون خدا را، آلت حق مي‏شمارد! و بزرگ جنايت او را ـ كه روي تاريخ بشريت را سياه كرده است ـ غير قابل طعن و ملامت مي‏داند!! و به هواداري از خوارج و نواصب از زبان امير عالم وجود، خطاب به "ابن‏ملجم" مي‏سرايد:

هيچ بغضي نيست در جانم ز تو
زان که اين را من نمي‏دانم ز تو
آلت حقي تو، فاعل دست حق
كي زنم بر آلت حق طعن و دق
ليك بي‏غـم تو، شفيع تو منـــم
خـــواجــه روحــم نـه ممــلـــوك تـــنم

همو در دفاع از مكتب اهل جبر مي‏گويد:

خلق حق افعال ما را موجد است
فعــــل مـــا آثـــار خلـــق ايــزد اســت

در جهان خارج هيچ فعلي نيست مگر فعل خداوند سبحان، و اين حقيقتي است كه برهان و ذوق هر دو بر آن دلالت دارد.

فاعل، در هر موطن اوست، و موثري جز وي نيست.

هر فعلي در عالم صورت مي​گيرد فاعلش اوست.

جبر و اختيار از نگاه وحي

رسول خدا صلي ‏الله ‏عليه‏ و‏آله مي‏فرمايند:

در آخر الزمان گروهي باشند كه گناهان و معاصي را انجام دهند و گويند كه خداوند آن را بر ايشان مقدر فرموده است. كسي كه ايشان را رد كند مانند كسي است كه در راه خداوند شمشير كشيده باشد.

حضرت رضا عليه ‏السلام مي‏فرمايند:

هر كس به تشبيه و جبر اعتقاد داشته باشد مشرك است و ما در دنيا و آخرت از او بيزاريم.

فلاسفه يونان اهل توحيد و اخلاق بودند
يا بت پرست و ضدّ اخلاق؟!
شناخت اکثر مدافعان فلسفه در مورد فلاسفه يونان، مانند سقراط و افلاطون و ارسطو و... از طريق فارابي و ابن سينا و امثال ايشان است، و آن‌ها نيز گاهي با چندين واسطه، از ترجمه‌هايي از کتاب‌هاي يونانيان استفاده‌ کرده‌اند که توسط مترجمان دستگاه خلافت اموي و عباسي صورت يافته و اصلا قابل اعتماد نيست، به همين جهت يونانيان را شخصيت‌هايي الهي پنداشته‌اند. در حالي که مراجعه صحيح به کتاب‌هاي ايشان روشن مي‌کند که افراد مورد اشاره گروهي بت‌پرست، و معتقد به خدايان بي‌شمار، و منکر معاد و نبوت انبيا بوده، از جهت اخلاق اجتماعي و خانوادگي و فرهنگي نيز از پست‌ترين ملل جهان در‌شمارند.

نيز ايشان افرادي هم‌جنس‌باز و اشتراکي ـ حتي در مورد زنان و فرزندان! ـ بوده، در بازار سياست هم داراي اين فرهنگ مي‌باشند که مي‌گويد: "حق با کسي است که زور بيشتر دارد!" و "تفرقه بينداز و حكومت كن". بازي‌گري‌هاي ضد اخلاق المپيک، و انتخاب ملکه زيبايي و امثال آن نيز از جنايت‌هاي ديگر ايشان به بشريت است. لذا مطالب ذيل را (که گزينشي بسيار مختصر از کتاب "کنکاشي در تبار فلسفه يونان" است) مرور کنيد:

ارسطو به پيروي از افلاطون و اساتيد او بت‌پرست بوده است و خدايان يونان را مورد ستايش قرار مي‌دهد. هلن روسپي، در يونان مورد ستايش و حتي پرستش قرار مي‌گيرد. افلاطون به ترويج زنا و بي بند و باري، و شراب‌خواري و مستي (654 قوانين)، و شرك و پرستش بتان زشت و شهوت‌پرست مستقر در كوه المپ (41 تيمائوس)، و ترويج همجنس بازي (239 فايدروس و ضيافت)، و اين‌که همه زنان متعلق به همه مردان باشند (739 قوانين). معتقد است، و معيار تربيت خوب، را رقص و موسيقي (654 قوانين) مي‌داند. و پس از مرگ به تناسخ اعتقاد دارد (تيمائوس، 91 ـ 92).
افلاطون خدايان كوه المپ را با تمام ضعف‌هايشان مي‌پذيرد و مي‌گويد:"مگر ديوانه باشيم كه دست التماس به درگاه همه خدايان برنداريم. (تيمائوس/27). در رساله مهماني افلاطون وقتي سخن از عشق به همجنس به ميان مي‌آيد اروس خداي عشق مورد ستايش قرار مي‌گيرد. در كتاب قوانين او سخن از ستايش ديونيزوس خداي شراب و مستي است. وقتي سخن از جنگ است ذكر خداي جنگ به ميان مي‌آيد. نيايش و ستايش خدايان در تمام آثار افلاطون و ارسطو ديده مي‌شود، و حتي سقراط خود را فرستاده آپولون يكي از خدايان مي‌داند. ويل دورانت در مورد آكادمي افلاطون مي‌گويد: آكادمي يك انجمن اخوت مذهبي بود كه در خدمت پرستش خدايان قرار داشت". (572 / تاريخ تمدن ـ رنسانس). افلاطون معتقد به اشتراك جنسي است و همه مردان را مال همه زنان مي‌داند (قوانين ش 739). و شراب را سعادتي بزرگ و هديه ديونيزوس خداي مستي مي‌داند (قوانين ش / 646). تجاوز به سرزمين ديگران و استعمار را تجويز مي‌نمايد (جمهوري ش 373) و زناشوئي برادر با خواهر را جايز مي‌شمارد. (جمهوري ش 461). و معتقد است انسانها پس از مرگ به بت‌ها باز مي‌گردند (تيمائوس 41). از ديدن پسران زيبا لذت مي‌برد و رسماً به همجنس بازي مي‌پردازد و آن را تجويز مي‌نمايد. (مهماني، 430؛ فايدروس، 239). در مسابقه ملكه زيبايي، زنان زيبا صورت و قد و سينه و أسافل أندام را به مسابقه مي‌گذارند، و هيأت داوران مرد ملكه زيبايي را كه غالباً غربي است برمي‌گزينند. اين كار زشت نيز ريشه‌اي يوناني رومي [تحت تعليمات فلاسفه ايشان] دارد. سقط جنين نيز مثل ديگر كارهاي ناپسنديده ريشه‌اي يوناني دارد. روسپي​گري و فاحشگي به صورت رسمي، و سربازي زن، بدين معني كه زنان نيز بايد دوشادوش مردان بجنگند و حتي در ورزش‌ها با بدن‌هاي برهنه و عريان شركت كنند. (ش 457 جمهوري) نيز ريشه‌اي يوناني دارد. يوناني‌ها هيچ‌گونه عقيده‌اي به توحيد و نبوّت و روز حساب و كتاب يا معاد نداشتند، چنانكه افلاطون انسان‌ها را از اخلاف خدايان (فرزندان و جانشينان بتهاي كوه المپ) مي‌داند و معتقد است كه در اين دنيا انسان‌هاي بدكار بعد از مرگ به صورت حيوانات درمي‌آيند. (تيمائوس/ شماره92)، و انسان‌هاي خوب به خدايان مي‌پيوندند (تيمائوس، شماره 41) و خدا مي‌شوند. (جمهوري شماره469). افلاطون در كتاب قوانين مي‌گويد:

بهترين سازمان اجتماعي و كامل‌ترين حكومت‌ها و شايسته‌ترين قوانين را در جامعه‌اي مي‌توان يافت كه... نه تنها همه اموال، بلكه زنان و كودكان نيز ميان همه مردم مشترك باشند، و مالكيت شخصي از هر نوع و به هر كيفييت از بين برده شود.(قوانين /739). افلاطون، در كتاب جمهوري در مورد اشتراك در زنان و كودكان مي‌گويد: زنان پاسدار بايد متعلق به همه مردان پاسدار باشند و هيچ يك از آنان نبايد با مردي تنها زندگي كند. كودكان نيز بايد در ميان آنان مشترك باشند پدران نبايد كودكان خود را از ميان آنان تمييز دهند و كودكان نيز نبايد پدران خود را بشناسند. (جمهوري /457). پال‌رسل كتابي دارد بنام صد هم‌جنس‌باز مشهور؛ او در آن كتاب بعد از ذكر سقراط و افلاطون و ارائه مدارك، فصلي را نيز به اگوستينوس و فرانسيس بيكن اختصاص داده است. جواهر لعل نهرو مي‌گويد: از ادبيات يوناني به خوبي پيداست كه روابط جنسي با هم‌جنسان و لواط بد شمرده نمي‌شده است در واقع اين روابط صورت عاشقانه هم پيدا مي‌كرده است. ظاهرا صورت ادبي اين شده بود كه معبود و معشوق به صورت جنس نر نمايانده شود و مرد باشد... هرودت مورخ يونان باستان با افتخار تمام مي‌گويد: (پارس‌ها) روابط جنسي با پسران را از يونانيان آموخته‌اند. (تاريخ هرودت، هدايتي، 135). افلاطون در كتاب مهماني ازخداي عشق نام مي‌برد و مي‌گويد: روس كه با آفروديت پيوند دارد از مردي تنها پديد آمده است و در ايجاد او زني سهيم نبوده از اين رو روي با پسران دارد و كساني كه از او الهام مي‌يابند تنها به پسران دل مي‌بازند كه طبعاً هم خردمند‌تر از زنانند وهم نيرومند‌تر از آنان. (ش 181 مهماني).
فلسفه و عرفان و عشق مجازي
گونه‌اي از نظريات انحرافي جنسي فلسفه يونان، با عنوان "عشق مجازي" به بسياري از مکاتب فلسفي و عرفاني راه يافته است. برخي از مطالب ملاصدرا در اين باره اين است:

در بيان عشق به پسر بچه‌هاي با نمک و زيباروي:
بدان که نظرات فلاسفه در اين عشق، و پسنديده و ناپسند بودن آن متفاوت است. آن‌چه که با نظر دقيق مي‌توان گفت اين است که چون که اين عشق در وجود بيشتر ملّت‌ها به نحو طبيعي موجود است پس ناگزير بايد نيکو و پسنديده باشد. به جان خودم قسم، اين عشق نفس انسان را از درد‌سرها و سختي‌ها نجات مي‌دهد و همّت انسان را به يک چيز مشغول و معطوف مي‌کند که آن عشق زيبايي انسان است که در آن مظهر خيلي از زيبائي‌هاي خداوند است. و به همين دليل برخي از مشايخ و بزرگان عرفان پيروان خود را أمر مي‌کردند که در اوّل اين راه بايد عاشق شوند.
زماني نهايت آرزوي عاشق برآورده مي‌شود که به او نزديک شود و با او هم صحبت گردد و با حصول اين مطلب چيز بالاتري را مي‌خواهد و آن اين است که آرزو مي‌کند اي کاش با معشوق خلوت کرده و بدون حضور شخص ديگري با او هم صحبت گردد، و باز با برآورده شدن اين حاجت مي‌خواهد که با او هم آغوش گشته و او را بوسه‌باران کند، تا مي‌رسد به جايي که آرزو مي‌کند که اي کاش با معشوق در يک لحاف و رختخواب قرار گيرد و تمام اعضاي خود را تا جايي که راه دارد به او بچسباند، و با اين حال آن شوق اوليه و سوز و گداز نفس بر جاي خود باقي است، بلکه به مرور زمان اضافه نيز مي‌گردد کما اين که شاعر نيز بر اين مطلب اشاره کرده است: با او معانقه [در آغوش گرفتن] کردم باز هم نفسم به او مشتاق است و آيا نزديک‌تر از معانقه و در آغوش گرفتن چيزي تصوّر دارد؟! و لب‌هاي او را مکيدم شايد حرارت دروني من از بين برود اما با اين کار فقط هيجان درونيم افزايش يافت. گويا تشنگي من پايان‌پذير نيست مگر که روح من و معشوقم يکي شود.

ابن عربي و شارح کتاب وي آقاي حسن زاده تصريح مي‌کنند که مواقعه و عمل زناشويي بين زن و مرد در واقع بين مرد و خدا واقع مي‌شود، چنان که بر خلاف ضرورت عقل و وحي، و بر خلاف ادب و نزاکت اسلامي و اخلاق اجتماعي، در مجامعت و مواقعه مرد و زن، خدا را فاعل و منفعل! دانسته​اند، و همين را هم مقتضاي وحدت شخصيه وجود! (که البته اين مسأله حتي زنا و لواط و مواقعه مشرکين و ملحدين و ناصبي​ها را هم شامل مي​شود!) و خلقت خداوند و پيدا شدن خلق را، مانند توليد مثل انسان از مني خود! دانسته​اند، و همين را هم مقتضاي معارف قرآن و روايات و علوم اهل بيت عليهم السلام!

شناخت مولوي XE "مولوي"  و شمس تبريزي XE "شمس تبريزي" 
صوفيان و عارفان با نهان داشتن چهره واقعي خود در پس پرده فريبنده "ولايت" و "تصرف در شؤون هستي" ـ در صورتي كه به اعتراف خود ايشان، صدور اين امور از هر مرتاض ملحدي ممكن است ـ فرهنگ "توحيد" و "نبوّت" و "امامت" و "ولايت" و "عبادت" و "مسؤوليت" و "روشن‏گري" مكتب قرآن و وحي را تحريف كردند، و به جاي آن "وحدت وجود XE "وحدت وجود" " و "جبر" و "جن‏گيري" و "كهانت" و "بي‏مسؤوليتي" و "اباحي‏گري" و "رقص" و "سماع XE "سماع" " و... را به ارمغان آوردند! "شمس تبريزي XE "شمس تبريزي" " مي‌‏گويد:

اگر از تو پرسند كه مولانا را چون شناختي؟ بگو: از قولش مي‌‏پرسي _ «إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون»
، و اگر از فعلش مي‌‏پرسي «كل يوم هو في شأن»
 و اگر از صفتش مي‌‏پرسي «قل هو الله‏ احد»
، و اگر از نامش مي‌‏پرسي «هو الله‏ الذي لا اله الا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحمن الرحيم»
، و اگر از ذاتش مي‌‏پرسي «ليس كمثله شيء وهو السميع البصير
».

"شمس تبريزي XE "شمس تبريزي" " مقام معرفت و خوف و خشيت برترين بانوي خلقت و يكتا كفو امير عالم آفرينش، حضرت فاطمه زهرا عليهما السلام را خوار و پست شمرده، مي‌‏گويد:

فاطمه رضي الله‏ عنها عارفه نبود، زاهده بود. پيوسته از پيغمبر حكايت دوزخ پرسيدي.

آري، اين است مقامات ادّعايي عارفان واصل و پيران تصوّف و عرفان! و اين است علايم واضح و آشكار عداوت و دشمني ايشان با پاكان آفرينش، تا ديگر هرگز كسي جسارت‏هاي بي‏شرمانه آنان را حمل بر تقيه نكند، و ايشان را از شيعيان آل ‏الله‏ به شمار نياورد!

همو نيز، وجود "ايمان مجسم" و "حق مطلق" امير المؤمنين عليه السلام را رهيافت هوا و هوس مي‌‏داند، و مي‌‏سرايد:

چون خُدو انداختي در روي من
نفس جنبيد و تبه شد خوي من
نيــم بهـر حــق شـــد و نيـمي هوا
شـركـــت انـــدر كــــار حـق نبــود روا

و "مولوي XE "مولوي" " گويد:

پــير من و مراد مـن، درد مـن و دواي مــن
فاش بگفتم اين سخن، شمس من و خداي من

آنان كه هنوز در اثر فريبندگي اشعار و تبليغات سوء اهل عرفان آن‏قدر از نصوص مكتب وحي و روش انبيا و امامان هدي عليهم‏ السلام دور نيفتاده‏اند كه مجلس شعر و سماع XE "سماع"  و رقص و موسيقي XE "موسيقي"  و كاباره مختلط زنانه و مردانه، و گروه اركستر را بر مجلس زهد و تقوي و عقل و عدل و قرآن و نهج البلاغه و صحيفه سجاديه ترجيح دهند، بدانند كه:

[مولوي XE "مولوي" ] در عقايد و افكار و تعليمات خود به سه عنصر علم‏ الجمال تكيه كرده بود: عشق، موسيقي XE "موسيقي" ، سماع XE "سماع" . و در تمام آثار خود از موسيقي به عنوان يك "هنر متعالي" ياد مي‌‏كند. او هم معتقد بود كه: آن‌جا كه سخن‏باز مي‌‏ماند، موسيقي آغاز مي‌‏شود. زبان موسيقي زبان جهاني است و زبان عاشقان است.
 به روايت "افلاكي XE "افلاكي" " در "مناقب العارفين XE "مناقب العارفين" " علاقه‏ي مولوي XE "مولوي"  به ني و رباب
 قونيه را از نواي موسيقي XE "موسيقي"  پر كرده بود. حتي در حال وضو گرفتن نيز بانگ رباب گوش درويشان را نوازش مي‌‏كرد و به نظر آنان ديگر بدعت به صورت سنّت درآمده بود.

مولوي XE "مولوي"  پس از برخورد با شمس، موسيقي XE "موسيقي"  و دوستي سماع XE "سماع"  را تا بدان حد گسترش مي‌‏دهد كه حتي به طور هفتگي، مجلسي ويژه سماع بانوان، همراه با گل افشاني و رقص و پاي‏كوبي زنان در قونيه بر پا مي‌‏دارد... تا جايي كه حتي در مواردي چون سرگرم رباب و موسيقي مي‌‏شده نمازش را وا مي‌گذاشته است، و با وجود تذكار به وي، موسيقي را رها نمي‏كرده، بلكه نماز را ترك مي‌‏گفته است!

البته ايشان با کمال بي‌شرمي معتقدند که بدعت‌هايشان، مساوي با فرمايشات انبيا عليهم السلام است و مي‌گويند:

بدعت اولياي حق، به مثابت سنّت انبياي کرام است!

نظری اجمالی به كتاب﻿های "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة"

کتاب‌های “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة”:
1) عالم را قدیم و ازلی می‌شمارد؛
2) خود عالم را واجب الوجود بالذات _ حتی نه واجب بالغیر _ می‌داند؛

3) خدا را متغیر و متطور به صورت همه موجودات می‌داند؛

4) هر چیزی که را دیده می‌شود جزئی و مرتبه‌ای و شکلی و صورتی از ذات خدا داند؛
5) جز صدور شیء واحد را از خالق متعال جایز نمی شمارد؛
6) وجود مجردات ازلی را می‌پذیرد؛

7) همه چیز، حتی همه اجسام ومادیات را داخل و درون ذات خدا داند؛

8) مدافع عقیده به تعدد قدما است؛
9)  اراده خداوند را واجب و قدیم و ازلی و عین ذات خدا دانسته، و فعل و ترک را خارج از سلطنت واقعی باری تعالی می شمارد؛

10) منکر معنای حقیقی خلق لا من شیء است، و تمام موجودات و جمادات و حیوانات و اعیان نجسه و انسان ها و افعال همه آن ها را عین ذات و فعل خدا می‌داند؛

11) معنای حقیقی تشکیک را تحریف کرده، و آن را به معنای این می‌داند که اشیاء مراتب و اجزای ذات خداوندند؛

12)  علیت و معلولیت را به معنای تطور ذات علت، و جزء و کل می‌داند؛

13) ظاهر عنوانش ابطال دور و تسلسل است، ولی متن و محتوایش اثبات دور و تسلسل؛
14)  معنای معاد را به معنای رجوع و دخول اشیاء به ذات احدیت می‌داند، و در حقیقت معاد را انکار کرده است؛
15)  معنای حقیقی قدرت را تحریف کرده و آن را به معنای اشتمال ذات باری بر همه موجودات، و جزء و کل می‌داند، و در حقیقت قدرت باری تعالی را انکار کرده است در لفافه اثبات؛
16)  معنای حقیقی علم را تحریف کرده به معنای وجود اشیاء‌و ذوات اجسام در ذات باری می‌داند، و در حقیقت علم باری تعالی را انکار می‌کند در لفافه اثبات؛
17) معنای حسن و قبح عقلی را تحریف نموده، و در لفافه اثبات، حقیقت آن دو را انکار می‌کند؛
18)  از ادله جبری‌ها دفاع می‌کند، و همه افعال و گناهان و معاصی را هم با واسطه بلکه بلا واسطه، فعل خدا می‌داند؛

19) نفس را مجرد، و منقطع محض از علم به عالم خارج می‌داند، و در حقیقت مدافع سوفسطائی گری و منکر واقعیت، تحت عنوان بی محتوای اثبات واقعیت است؛
20)  منکر جهل مرکب بوده، هر یقینی را عین واقع می‌داند که در نتیجه هر کافر و ملحد متیقنی معصوم و غیر مخطی خواهد بود؛

21) اندکی از مدارک و شواهد دال بر مدعای خویش در اثبات تقابلات مذکور را در عنوان بعدی آورده‌ایم.

به شهادت صریح مشاهیر فلسفه و عرفان
 کتاب “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة”، خلاصه و چکیده و تأیید و تشیید مبانی کتاب اسفار است، و کتاب اسفار نیز به تصریح ایشان، خلاصه و چکیده و تأیید و تشیید مبانی کتاب فتوحات و فصوص ابن عربی است، که بطلان آنها را مکررا نشان داده‌ایم.

نمونه﻿هایی ببیشتر از نصوص و مبانی کتاب "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة" در مقابله با مبانی عقل و برهان و قرآن
:

وحدت و عینیت وجود خالق و مخلوق؛ و داخل دانستن وجود همه اشیاء در ذات خدا، و انکار خلقت و آفرینش الهی در دو کتاب مورد اشاره: 

«إنّ حقیقة الوجود التي هي عین الأعیان وحاقّ الواقع... یمتنع علیها العدم واجبة الوجود بالذات».

«همانا حقیقت وجود که عین اعیان و حاق واقع [و شامل همه اشیا] است... واجب الوجود بالذات می﻿باشد و عدم آن محال است.

«لا یشذ عنه وجود».

«هیچ وجودی از او بیرون نیست.

«الوجودات الإمكانیّة كائنة ما كانت... محاطة له بمعنى ما لیس بخارج».

«وجودهای امکانی هر چه باشند... محاط خدایند یعنی از او بیرون نیستند.

... في إثبات ذاته تعالى... لبطلان الغير... إذ لا غير هناك...

... در اثبات ذات خدای تعالی... به جهت بطلان همه چیز غیر از او... چون اصلا آنجا غیر او چیزی نیست... 

خداوند مجموعه تمامی اشیاء است نه خالق فراتر از آنها!

«إنّ العلّة تمام وجود معلولها... أن تمام الشيء هو الشيء وما یفضل علیه»‏.
 

«علت، تمام وجود معلول است... و تمام شیء، خود آن شیء است و بیشتر از آن».

عالم، حاصل اراده و ایجاد باری نبوده بلکه خود خداست!

«قول بعضهم إنّ علّة الإیجاد هي إرادة الواجب بالذات دون ذاته المتعالیة كلام لا محصّل له».

«بعضی عقیده دارند که علت ایجاد عالم، اراده خداست نه ذات خدا، در حالی که این عقیده نادرست است».

«فالعلّة هي نفس الوجود الذي یصدر عنه وجود المعلول».

«علت، خود همان وجودی است که وجود معلول از آن صادر می﻿شود».

عجز و ناتوانی خداوند از آفرینش بیش از یک چیز!

«الواجب تعالى... لا یفیض إلّا وجوداً واحدا بسیطاً له كلّ كمال وجوديً».

«واجب تعالی... افاضه نمی﻿کند مگر وجود واحد بسیطی را که دارای تمامی کمالات وجودی است».

نفی وجود خالق متعال در دو کتاب مورد اشاره:

«تقدّم الوجود على الوجود فهو تقدّم آخر غیر ما بالعلّیّة إذ لیس بینهما تأثیر وتأثّر ولا فاعلیّة ولا مفعولیّة بل حكمهما حكم شيء واحد له شؤون وأطوار وله تطوّر من طور إلى طور».

«تقدم وجود بر وجود، تقدم علّیت نیست، بلکه تقدمی دیگر است، زیرا تأثیر و علّیت و فاعلیت و مفعولیتی بین وجودها نیست، و حکم وجودها حکم یک چیز واحد است که شؤون اطوار و صورت﻿ها و دگرگونی﻿ها دارد و از حالتی به حالت دیگر در می﻿آید».

«قول بعضهم إنّ علّة الإیجاد مشیئته و إرادته تعالى دون ذاته كلام لا محصّل له‏».

«عقیده کسانی که می﻿گویند علت ایجاد عالم، مشیت و اراده خداست نه ذات او، عقیده‌ای نادرست است و معنای صحیحی ندارد».

تحریف معنای حقیقی علت و معلول و خالق و مخلوق

«الوجودات الإمكانیّة كائنة ما كانت... محاطة له بمعنى ما لیس بخارج».

«وجودهای امکانی هر چه باشند... محاط خدایند یعنی از او بیرون نیستند».

«إنّ الموجود الرابط... هو موجود في غیره... بمعنى ما لیس بخارج... لا بمعنى الجزئیّة والتركب... وهو نوع من حمل الحقیقة والرقیقة».

«همانا موجود رابط... در غیر خود موجود است... به این معناکه خارج از آن نیست... ولی نه به معنای جزئیت و ترکیب[!]... و این نوعی از حمل حقیقت و رقیقت است[!]»

خدا یعنی همه موجودات، و کلّ عالم هستی!

«إنّ العلّة تمام وجود معلولها». 

«همانا علت، تمام وجود معلول است».

إنّ تمام الشيء هو الشيء وما یفضل علیه»‏.

«همانا تمام شیء، خود همان شیء است و آنچه که زاید بر آن است».

«من الواجب في التشكیك أن یشمل الشدید على الضعیف وزیادة».

در تشکیک، و اجب است که شدید، مشتمل باشد بر ضعیف و زیادت بر آن».

همه ممکنات، واجب الوجود و قدیم و مراتب و اجزای ذات خدایند! 

النور حقیقة واحدة بسیطة متكثّرة في عین وحدتها ومتوحّدة في عین كثرتها كذلك الوجود حقیقة واحدة ذات مراتب مختلفة بالشدة والضعف».

«نور حقیقت واحد بسیطی است که در عین کثرت خود واحد است[!] و در عین وحدت خود کثیر است[!] همین طور وجود هم حقیقت واحدی است که دارای مراتب مختلف شدید و ضعیف مي﻿باشد».

«إنّ وجود المعلول بقیاسه إلى علّته وجود رابط موجود في غیره».

«همانا وجود معلول نسبت به وجود علت خود رابط و موجود در غیر خود مي﻿باشد».

خلق کردن و رزق دادن خداوند غیر اختیاری است!

«فكونه تعالى بحیث یخلق وكونه بحیث یرزق إلى غیر ذلك صفات واجبة ومرجعها إلى الإضافة الإشراقیّة».

«اینکه خدا به گونه‌ای باشد که خلق کند و روزی دهد و همچنین بقیه صفات او واجب و لازم است، و معنای آن به اضافه اشراقیه برمی گردد».
ذات خدای تعالى شبيه یا هم سنخ خلق!

«إنّ الواحد لا یصدر عنه إلّا الواحد ولمّا كان الواجب تعالى واحداً بسیطاً من كلّ وجه... لا یفیض إلّا وجوداً واحداً بسیطاً له كلّ كمال وجوديّ لمكان المسانخة بین العلّة والمعلول».

«از واحد جز واحدی صادر نشود و چون واجب تعالی از هر جت واحد و بسیط است... جز یک وجود واحد بسیط که همه کمالات وجودی را دارد خلق نکند زیرا باید بین علت و معلول هم سنخی باشد».

«من الواجب أن یكون بین المعلول وعلّته سنخیّة ذاتیّة».

«واجب است که بین معلول و علتش سنخیت ذاتی باشد».

اعتقاد به آلهه و خدایان متعدد و ارباب انواع، و نسبت دادن خلقت و ربوبیت به غیر خدا!

«إنّ هذا العالم الماديّ معلول لعالم نوريّ مجرّد عن المادّة متقدّس عن القوّة».

«همانا این عالم مادی، معلول و آفریده عالمی نوری و مجرد از ماده، و فراتر از امکان و تغیر است».

«مرتبة الوجود العقليّ معلولة للواجب تعالى بلا واسطة وعلّة متوسّطة لما دونها من المثال ومرتبة المثال معلولة للعقل وعلّة لمرتبة المادّة والمادّیّات».

«مرتبه وجود عقلی، بلا واسطه آفریده واجب تعالی است و خالق متوسط برای ما دون عالم مثال می﻿باشد، و مرتبه مثال آفریده عقل و خالق مرتبه عالم ماده و مادیات است».

«إنّ عالم العقل علّة مفیضة لعالم المثال وعالم المثال علّة مفیضة لعالم المادّة».

«همانا عالم عقل، آفریننده عالم مثال است؛ و عالم مثال آفریننده عالم ماده است».

تغیر و تطور ذات خداوند به اطوار و صورت﻿های مختلف:

«تقدّم الوجود على الوجود فهو تقدّم آخر غیر ما بالعلّیّة إذ لیس بینهما تأثیر وتأثّر ولا فاعلیّة ولا مفعولیّة بل حكمهما حكم شيء واحد له شؤون وأطوار وله تطوّر من طور إلى طور».

«تقدم وجود بر وجود، از باب علیت نیست بلکه نوع دیگری از تقدم است، زیرا بین دو وجود، هیچ تأثیر و تأثر و فاعلیت و خالقیت و مفعولیت و مخلوقیت نیست، بلکه حکم آن دو حکم وجود واحدی است که دارای شؤون و اطوار و دگرگونی﻿هاست، و از حالی به حال دیگر می﻿رود».

اراده الهی صفت ذات خداوند و به معناى علم اوست نه صفت فعل او! 

«وعلمه الذي هو عین ذاته علّة لما سواه».

«و علم خدا که عین ذات اوست، علت وجود ماسوای اوست«.

«بعض من لم یجد بدّاً من إیجاب العلّة التامّة لمعلولها قال بأنّ علّة العالم هي إرادة الواجب دون ذاته تعالى وهو أسخف ما قیل في هذا المقام».

«بعضی افراد
 که از اقرار به ایجابی و ضروری بودن وجود معلول نسبت به علت تامه راه فراری نداشته﻿اند ناچارا معتقد شده﻿اند که علت عالم، اراده و خلقت و آفرینش خداوند متعال است نه ذات خدا، و این عقیده پست﻿ترین عقیده در این مورد است[!].»

قدرت خدای تعالى به معنای مبدء بودن ذات او برای صدور اشیاء!

«قدرته مبدئیّته لكل شيء سواه بذاته».

قدرت خدا، مبدئیت او به ذات خود است برای تمامی اشیا».

«إنّ قدرته تعالى هي مبدئیّته للإیجاد وعلّیته لما سواه وهي عین الذات المتعالیة».

«همانا قدرت خدای تعالى، همان مبدئیت او برای إیجاد، و علّیت او برای ما سوای اوست که آن عین ذات متعالی او می﻿باشد».

اجمال و تفصیل و حدوث، در ذات و علم خداوند تعالی!

«فما سواه من شيء فهو معلوم له تعالى في مرتبة ذاته المتعالیة علماً تفصیلیّاً في عین الإجمال وإجمالیّاً في عین التفصیل... أمّا المجرّدة منها فبأنفسها وأمّا المادّیّة فبصورها المجرّدة. فتبیّن بما مرّ أنّ للواجب تعالى علماً... وأنّه علم إجمالیّ في عین الكشف التفصیلیّ وأنّ له تعالى علماً تفصیلیّاً بما سوى ذاته من الموجودات في مرتبة ذواتها خارجاً من الذات المتعالیة وهو العلم بعد الإیجاد«.

«تمام چیزهایی که غیر خداست در مرتبه ذات متعالی خدا برای او معلوم است به علم تفصیلی در عین اجمال، و علم اجمالی در عین تفصیل... مجردات بدون واسطه برای او معلومند [بر اساس علم حضوری فلسفی، ذات آن﻿ها در ذات خدا موجود است]، و مادی﻿ها به واسطه صورت﻿های مجرد خود برای او معلومند [در ذات او موجودند]. پس روشن شد که واجب تعالی را علمی است... و آن علم اجمالی در عین کشف تفصیلی است و او تعالی به ماسوای ذات خود علم تصیلی در مرتبه ذوات آنها دارد که خارج از ذات اوست و آن همان علم بعد از ایجاد است».

«یكشف بتفاصیل صفاته التي هي عین ذاته المقدّسة عن إجمال ذاته كالواجب تعالى».

«کشف می﻿کند به تفاصیل صفاتش که عین ذات مقدس اوست از اجمال ذاتش مانند واجب تعالی».

« كان الواجب تعالى واحداً... واجداً لكلّ كمال وجوديّ وجداناً تفصیلیّاً في عین الإجمال».

«واجب تعالی از هر جهتی واحد... واجد همه کمالات وجودی است واجدیتی تفصیلی در عین اجمال».

خداوند دارای علم حصولی است!

«فهي معلومة له علماً حضوریّاً في مرتبة وجوداتها المجرّدة منها بأنفسها والمادّیّة منها بصورها المجرّدة».

«پس آنها برای او معلومند به علمی حضوری در مرتبه وجودهای آنها، مجردات به نفس خودشان و بدون واسطه در ذات او حضور و وجود دارند، و مادی﻿ها صورت﻿های مجرد آنها [علم حصولی] در ذات او حضور و وجود دارد».

اعتقاد به جبر و نسبت دادن افعال بندگان به خداوند!

«إنّ العلّة التامّة یلزم من وجودها وجود المعلول ومن عدمها عدمه».

«معلول، لازمه وجود علت تامه است، و عدم معلول هم لازمه عدم علت می﻿باشد».

«إذا كانت العلّة التامّة موجودة وجب وجود معلولها».

«هر گاه علت تامه موجود باشد وجود معلول آن واجب است».

«إنّ المعلول لا ینفكّ وجوده عن وجود علّته كما أنّ العلّة التامّة لا تنفكّ عن معلولها».

«وجود معلول از وجود علت خود انفکاک پذیر نیست، کما اینکه علت تامه هم از معلول خود انفکاک ندارد».

«إنّ الواجب بالذات علّة تامّة ینتهي إلیه كل موجود ممكن بلا واسطة أو بواسطة أو وسائط بمعنى أنّ الحقیقة الواجبیّة هي العلّة بعینها»‏.

«همانا واجب بالذات، علت تامه﻿ای است که تمامی موجودات ممکن [و بر مبنای فلسفه حتی همه گناهان و معاصی] بدون واسطه یا با یک واسطه و با با چند واسطه به او می﻿رسند به معنای اینکه خود حقیقت واجب [خدا] علت و به وجود آورنده است».

نقد مکتب تفکيک ميرزا مهدي اصفهاني
ميرزا مهدي اصفهاني، مدت‏هاي مديدي از عمر خويش را به سير و سلوک‎‏هاي عرفاني وحدت وجودي سپري نمود، سپس از نجف اشرف به مشهد مقدس نقل مكان نموده، با ادّعاي توبه و بازگشت از مطالب فلسفي و عرفاني، به نقد فلسفه و عرفان پرداخت و شاگرداني تربيت كرد، اما تأمل در خور نشان مي‌دهد كه مكتب ايشان گرچه تحت عنوان نقد و ابطال فلسفه و عرفان شهرت يافته است، ولي بر خلاف اين شهرت، مطالبي تحويل داده است که عينا همان مطالب فلاسفه و عرفا مي‌باشد، و با مباني مكتب عقل و وحي و اعتقادات فقها و علماي بزرگوار شيعه کاملا مباين است. چنان که:

الف) نظريه مکتب ايشان اين است که جز وجود خداوند هيچ وجودي در كار نيست. و خداوند نمي‌تواند هيچ چيزي خلق نمايد، و الا لازم مي‌آيد وجود خودش محدود شود.

ب) در مکتب مذکور پيمودن راه استدلال عقلي و برهاني، و کسب يقين به معارف الهي از طريق آن، صرفاً ضلالت و گمراهي و طريق مجانين است، در اين مکتب تمامي تصوّرات و تصديقات، ضلالت و جهالت است. و حتي در مورد معرفت واقعي خداوند بايد در حالت نفي تعقّل و تفکّر، كنه وجود خداوند را در وجود خود يافت و وجدان كرد. و اينک تفصيل مطالب ايشان در دو فصل:

فصل اول: وحدت وجود و انکار معناي حقيقي خلقت

پيروان ميرزاي اصفهاني XE "تفکيکيان"  در طريق معرفت خداوند تعالي و رابطه خالق و خلق، دقيقاً همان راهي را مي‌روند که فلاسفه رفته‌اند، چرا که ايشان نيز منکر معناي حقيقي خلقت و آفرينش بوده، و وجود اشيا را به نفس وجود خدا مي‌دانند، نه به آفرينش الهي. چنان‌که مي‌گويند:

کائنات از جهت ذات، بدون اين‌که جعل و آفرينشي در کار باشد موجود و محقّق به خدايند. و همين است جاعليت ذاتي بدون فعل خداوند... ذات مجعولاتي که به اين غير موجودند مجعوليت ذاتي مي‌باشد بدون اين‌که جعل [خلقت] و فعل و تأثير و مانند اين‌ها باشد.

هر گاه به اين وجود [صادر اول] از نظر شکل و صورت و اين بودن آن نگاه کني، ناچار بايد آن را نور محمد و مخلوق بداني و حق نداري بگويي که آن خداست... و اگر نظر به اصل نوريت و وجود آن کني و از تعين و شکل آن چشم بپوشي، به طور کلي از خلق صرف نظر کرده و به خدا توجه نموده‌اي.

غير از خدا و وجود او هيچ چيزي نيست وگرنه لازم مي‌آيد خدا محدود باشد.
 هيچ وجودي نيست مگر وجود خدا. 

قاعده (سنخيت) در اعطاي حق، کمالات نوري را، جاري است، انوار علم و حيات و ساير کمالات نوري علم ذاتي حق و اشراقات ذاتيه اوست.

نور خدا هميشه مطلق غير متعين است، در عين اين که اين مخلوقات اسما و تعينات و صفات اويند.

در واقع و نفس الامر، با قطع نظر از شکل‌ها و محدوديت‌ها... او [محمد صلي الله عليه وآله] خداي تعالي است.

در عالم به هيچ وجه شرك نمي‏باشد.
 شيطان هم نور وجود دارد. وجود نور است.
 حتي شمر هم داراي نور ولايت است.

اگر در مقابل و به محاذات علم و قدرت خدا، علم و قدرت و وجود ديگري باشد لازم مي‏آيد كه خدا علم و قدرت و وجود خودش را واجد، و علم و قدرت و وجود ديگران را فاقد باشد، پس در خدا تركيب پيش مي‏آيد... بنا بر اين غير وجود و نور و علم و قدرت خدا، وجود و نور و علم و قدرت ديگري نيست.

بر همگان روشن است که اختلاف اساسي مکتب وحي و برهان با فلسفه و عرفان، و در صدر ايشان با خود صدر الفلاسفه، در اين است که مکتب وحي و برهان مي‌گويد همه ما سوي الله مخلوق خداوندند و او آن‌ها را "لا من شيء" يعني بدون سابقه وجودي آن‌ها آفريده است. امّا فلسفه و عرفان منکر معناي حقيقي خلقت است، و اشيا را در مقابل خداوند موجود نمي‌داند، بلکه آن‌ها را مانند معناي حرفي، قائم به خدا، و در حقيقت جزء خدا مي‌داند نه مخلوق او. پيروان ميرزاي اصفهاني XE "تفکيکيان"  در اين جهت نيز تابع ايشانند و مي‌گويند:

کائنات اعم از پيغمبر يا غيره ظلاند... قائم بالذات نيستند. قائم به غيرند... رتبه بشر، رتبه حيات و وجود نيست. بنا بر اين چنانچه قائل به اين مطلب باشيم شرک محض است.
 و معناي بالغير بودن در عالم تشبيه، مانند سايه شيء است.

ملا صدرا... مي‏گويد ممكنات،‏ وجود امكاني، وجود رابطه است، اصلا معناي حرفي محض است، معناي حرفي ‏استقلال به هيچ وجه ندارد. حرف هو القائم بالغير.
 ملا صدرا مي‏گويد وجود امكاني مثل معناي حرفي است‏، كنهش بالغير است، اينجا درست فهميده.

در حقيقت وجود نخواهد شد که چيز ديگري موجود باشد. در نور شمس وجود، وجود ديگري موجود نمي‌شود و الا اجتماع نقيضين مي‌شود.

حقيقت مختص ذات خداوند است. ذات مختص حضرت ربّ العزه مي‌باشد. پس تو ذات، خدا هم ذات؟ تو حقيقت، خدا هم حقيقت؟ نه نه نه. غلط محض است کفر محض است. اگر چنين باشد پس تو هم مقابل خدايي. تو يکي خدا هم يکي!

فصل دوم: سوفسطائي‌گري و کشف و شهود

اتباع ميرزاي اصفهاني XE "تفکيکيان"   XE "تفکيکيان" تنها راه واقعي معرفت را جدا شدن از تفکّر و تعقّل مي‌دانند، بلکه واقعيت را فقط شهود نفسي خود مي‌دانند و نام اين شيوه نادرست را هم حجيّت ذاتي عقل! و شناخت عقل به عقل، و شناخت وجود به وجود، و معرفت خدا به خدا مي‌گذارند:

تمامي معقولات بديهي و ضروري، ظلمت است، و کشف کردن حقيقت‌هاي نوري يا ظلماني با آنها عين باطل مي‌باشد. و طلب معرفت از اين راه، عين گمراهي و ضلالت آشکار است، چرا که آن کج راهه و روش ديوانگان است.
 تصورات و تصديقات هيچ نتيجه‌اي ندارند جز يقين، و هيچ اماني هم از خطاي يقين در کار نيست.

براي فهم حقيقي مطالب عالم اظله و اشباح راه منحصر در تجريد و خلع بدن و وجدان نمودن خويش است... در اين حالت خودتان را وجدان مي‏کنيد و روزنه‎اي از آن مقام اظله و اشباح را خواهيد فهميد. من متغيرم پس مغير دارم، اينها تمام صور عقليه است. اينها وجدان خدا نيست.

اين راه فقط تجريد مي‏خواهد تجريد از علايق، خلاص شدن از علايق،‏ همه علايق را بر طرف كردن، اين راهش است. بعد منتظر بودن است كه ببيند از حق ‏چه مي‌ريزد توي دلش.

عين خود خدا را يافتند نه مفهوم واجب الوجود، و نه مفهوم مصداق.
 يافتن خدا تنها از سير وجدان ميسّر است (نه عقل و...).

تا انسان معتدل است و هوشياري دارد، هرگز کسي نمي‌تواند به او بگويد که تو خدايي!

مشاهده او ولهي و اندکاکي است و انسان چيزي نمي‎تواند بگويد.
 خداوند تعالي... به ذات خود ظاهر است.

مراد از فطرت توحيدي، معرفت و شناخت مي‌باشد نه عقيده به خدا.
 اين مشاهده قلبي بدون واسطه هر گونه تصور و مفهومي انجام مي‌يابد.

پس اعتقاد به محال بودن معرفت خدا و بستن باب معرفت کنه ذات خدا... باطل مي‌باشد.

سند مکتب ميرزاي مهدي اصفهاني XE "تفکيکيان"  و ساير وحدت وجوديان معاصر
شکي نيست که حفظ سلسله‎ها و مراتب و روابط خاصّ مريد و مرادي ـ و لو اين‌که تحت عنوان استاد و شاگرد باشد ـ و لزوم رعايت اجازات
 از اصول ضروري و مسلم مرام متصوفه است، و اين مسأله هم، خلاف ضروريات مباني اسلام و مکتب اهل‌بيت عليهم السلام مي‎باشد. با اين حال باز هم مکتب ميرزاي اصفهاني XE "تفکيکيان"  از اين رويه نادرست پيروي کرده، چنان‌که گاهي در مکتب ايشان هم ادّعا مي‌شود ميرزا مهدي اصفهاني پس از روي گرداندن از فلسفه و عرفان، در عالم لا فکري به خدمت شخصي به نام صاحب علم جمعي مي‌رسيده، و از او کسب معارف مي‌نموده است. و جالب اين که بر اساس آن‌چه در کتاب تقريرات، به طور رمزي و سري بيان شده است، استاد و سر سلسله اين مکتب نيز، جز استاد عرفاي وحدت وجودي دوران معاصر (جولايي گمنام و مشکوک الهوية) کس ديگري نيست. همان‌ها که ميرزا به شدّت ادّعاي مخالفت با آن‌ها را داشته، و بر بطلان و انحراف آنان تأکيد مي‌ورزيده است. چنان که در كتاب "طرائق ‌الحقايق" ـ که تأليف رحمت علي شاه نعمت اللهي شيرازي مي‌باشد، و در بيان طريقه صوفيان شاه نعمت اللهي، و شرح حال مشايخ و اقطاب صوفيه نگاشته شده است ـ و نيز در کتاب "لب اللباب" مي‌خوانيم:

حدود متجاوز از يک‌صد سال پيش در شوشتر... آقا سيد علي شوشتري... به تصدي امور عامّه از تدريس و قضا و مرجعيّت اشتغال داشته. يک روز ناگهان کسي در منزل را مي‌زند... در را باز مي‌کند مي‌بيند شخص جولايي ـ بافنده‌اي ـ است... مي‌گويد: فلان حکمي را که نموده‌ايد طبق دعوي شهود... صحيح نيست... ملک متعلق به طفل يتيمي است و قباله آن در فلان محل دفن است. اين راهي که شما در پيش گرفته‌ايد صحيح نيست... و مي‌رود. آيت الله در فکر فرو مي‌رود اين مرد که بود و چه سخني گفت؟ در صدد تحقيق برمي‌آيد. معلوم مي‌شود که در همان محل، قباله ملک يتيم مدفون است و شهود بر ملکيت فلان، شاهد زور بوده‌اند. بسيار بر خود مي‌ترسد... شب بعد... جولا در مي‌زند مي‌گويد: آقا سيد علي شوشتري، راه اين نيست که شما مي‌رويد. و در شب سوم... جولا مي‌گويد: معطل نشويد... به نجف اشرف مشرف شويد و وظايفي را که به شما گفته‌ام انجام دهيد و پس از شش ماه در وادي السلام نجف اشرف به انتظار من باشيد... مرحوم شوشتري... در اولين وهله‌اي که وارد نجف اشرف مي‌شوند، در وادي السلام هنگام طلوع آفتاب مرد جولا را مي‌بيند که گويي از زمين جوشيده و در برابرش حاضر گرديد و دستوراتي داده و پنهان شد. مرحوم شوشتري... طبق دستورات جولا عمل مي‌کنند تا مي‌رسند به درجه و مقامي که قابل بيان و ذکر نيست... استاد بزرگوار عارف بي بديل مرحوم حاج ميرزا علي آقا قاضي تبريزي از شاگردان مکتب مرحوم آقا سيد احمد کربلايي هستند که ايشان و حاج ميرزا جواد آقا ملکي تبريزي و حاج شيخ محمد بهاري شاگردان آخوند ملا حسينقلي همداني و او شاگرد سيد علي شوشتري و او هم صاحب داستان جولا بوده‌اند. اين است سلسله اساتيد ما که بالاخره به آن شخص جولا منتهي مي‌شود، ولي آن مرد جولا چه کسي بوده و به کجا ارتباط داشته... هيچ معلوم نيست.

واقعاً انسان از اعتماد ايشان به شخصي ناشناس به شگفت مي‌‌آيد! جايي که فقها حتي در يک مسأله فرعي و مختصر فقهي به روايت شخص مجهول اعتماد نمي‌کنند، چگونه فلاسفه و عرفا و پيروان ميرزاي اصفهاني در مطلبي که تمام اصول و فروع دين و امر دنيا و آخرت ايشان را تحت الشعاع قرار مي‌دهد خود را موظف به اجراي دستورات کسي قرار مي‌دهند که به صراحت اعتراف مي‌کنند اصلا معلوم نيست چه کسي بوده، يا با چه نيروهايي ارتباط داشته است. آن هم بر اساس خبري که هر مرتاض بي‌ديني ممکن است مانند آن را بگويد! و نيز اصلا معلوم نيست که آيا آن سند ساختگي بوده است يا واقعي؟ روشن است که اين روش جولا منافي و مخالف با ضرورت دين اسلام است، چه اينکه سيره و سنّت قطعي اسلام و مسلمانان به طور پيوسته بر حکم بر مبناي شهادت شهود جريان داشته و دارد.
ميرزاي اصفهاني و داستان غير واقعي ديدار امام زمان عليه السلام
برخي پيروان ميرزاي اصفهاني درباره وي مدّعي‌اند:

... حضرتش به او نظري خاص داشته‌اند؛ لبان او را بوسيده‌اند؛ بر او تجلّي فرموده‌اند؛ حضرت او را انتخاب کرده‌اند که متحمّل علومشان بشود و علومشان را پخش کند... متوسّل به حضرت شده بود. حضرت در بيداري بر سر قبر هود و صالح در وادي‌ السلام نجف تشريف فرما شدند و بر او تجلّي کردند، و راه را به او نماياندند. آن بزرگ اين چنين آدمي بوده است... سرانجام متوسّل به حضرت شد، و ايشان بر او تجلّي کردند. نواري سبز رنگ که با خطي نوراني بر آن عبارات زير نوشته شده بود، جلو سينه مبارکشان بود: "طلب المعارف من غير طريقنا اهل البيت مساوق لانکارنا". وقد اقامني الله وانا حجة ابن الحسن.

داستان فوق از جهات متعددي مخدوش است زيرا:

1) ميرزاي اصفهاني به استناد دست نوشته‌خود او که در پايان کتاب ابواب الهدي توسط پيروان وي کليشه شده است تصريح مي‌کند که آن‌چه بيان شد در خواب بوده است نه بيداري، و در حجره بوده است نه در وادي السلام، و ديدن يک ورقه بوده است نه امام عصر عليه السلام.

2) اصل عبارت منسوب به حضرت تحريف شده است، زيرا ميرزا به قلم خود مي‌نويسد که عبارت چنين بوده است: "طلب المعارف من غيرنا اهل البيت مساوق لانکارهم"! نه "لانکارنا".
3) نام حضرت، غلط و بر خلاف قواعد عربي مي‌باشد، چرا که صحيح اين است که گفته شود الحجة ابن الحسن، نه حجة بن الحسن! و اين نام در پشت ورقه بوده است نه امضاي آن مطلب.

4) غلط ديگر از جهت قواعد عربيت اين است که همزه وصل "ابن" در کتابت و امضاي امام زمان عليه السلام حذف شده ‌است.

5) عبارت مذکور هيچ فضيلتي را اثبات نمي‌کند بلکه امامان معصوم عليهم السلام بارها چنين مطلبي را حتي به مخالفان خود هم فرموده‌اند و با ايشان اتمام حجت فرموده‌اند.

6) اگر تحمّل علوم اهل بيت عليهم السلام از راه مراجعه به کتب اخبار و روايات بوده است که قطعا تحمل و پخش آن‌ها سال‌ها و بارها قبل از وجود ميرزا انجام يافته است، و اگر از راه کشف و شهود و تجريد و خلسه و... بوده است، پس بر چه اساسي آقايان با شيخيه و صوفيه و عرفا مخالفت و مبارزه مي‌کنند؟!
9) به طور کلي هرگز نبايد براي افراد غير معصوم مقاماتي ساخت که اختصاص به معصومين عليهم السلام دارد، و هيچ تفاوتي نمي‌کند که نام او را قطب بگذارد يا مرشد، يا استاد، يا پير، يا داراي علم کلي، يا صاحب علم جمعي، يا صاحب نفس و اجازه، يا رکن رابع،يا انسان کامل، يا داراي چشم برزخي، يا عارف ربّاني، يا فقيه صوفي، يا...
نظرات برخي بزرگان در مورد "وحدت وجود" و مطالب فلسفه و عرفان 
"علامه حلي" قدس سره مي‏فرمايد:

برخي صوفيان سني مذهب گفته اند: "خداوند نفس وجود است، و هر موجودي همان خداست". و اين مطلب عين كفر و الحاد است. و حمد مر خدايي را كه ما را به پيروي از اهل ‏بيت عليهم ‏السلام ـ نه پيروي از نظرات گمراه كننده ـ فضيلت و برتري بخشيد.

فارق بين اسلام و فلسفه اين مسأله است که خداوند قادر نبوده و مجبور باشد، و اين همان کفر صريح است.

سؤال سيد مهنّا از علامه حلّي رحمه الله تعالي:

چه مي​فرماييد در مورد کسي که به توحيد و عدل و نبوت و إمامت معتقد است اما مي​گويد عالم قديم است؟ حکم وي در دنيا و آخرت چيست؟

پاسخ علامه حلّي قدس الله نفسه:
بدون اختلاف بين علما هر کس معتقد به قدم‏ عالم‏ باشد كافر است، زيرا فرق مسلمان با كافر همين است، و حكم او در آخرت، به اجماع، حكم بقيه كفار است.

قطب الدين راوندي قدس سره مي‌فرمايد:

فلاسفه اصول اسلام را اخذ کرده، سپس آن‌ها را بر طبق آراي خود تفسير و تأويل کردند... آنان تنها در ظاهر با مسلمانان توافق دارند و گرنه در واقع تمامي اعتقادات آن‌ها هدم اسلام و اطفاء نور شريعت است. وَيَأْبَي اللهُ إِلا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكافِرُونَ.

شيخ بهايي رحمه الله مي​فرمايند:

كسي كه از مطالعه علوم ديني اعراض نمايد و عمرش را صرف فراگيري فنون و مباحث فلسفي نمايد، ديري نپايد كه هنگام افول خورشيد عمرش زبان حالش چنين باشد:

تمام عمر با اسـلام در داد و ستــد بودم       كنون مي‌ميرم و از من بت و زنّار مي‌ماند

علامه مجلسي قدس الله نفسه مي‌فرمايد:
مشهور نمودن کتب فلاسفه در ميان مسلمانان از بدعت هاي خلفاي جور دشمن ائمه دين است تا بدين وسيله مردم را از دين و امامان عليهم السلام برگردانند.

مرحوم صاحب جواهر در مورد فلسفه فرمودند:

به خدا سوگند حضرت محمد صلي الله عليه وآله وسلم جز براي ابطال اين خرافات و مزخرفات از جانب خداوند مبعوث نشده است!

مرحوم آيت الله بروجردي مي​فرمايند:

حتي اصطلاحات فلسفه را به کار نبريد که موجب انحراف از حقايق الهيه نفس الامريه است.

مرحوم نجفی مرعشي (تذييلات إحقاق الحق، 1/484) می​فرمايند:

حکمت حقيقي تنها آن است که از معادن علم و خزائن وحی گرفته شود... و بپرهیز بپرهیز از آن​چه که فلاسفه آراسته​اند، و هرگز به آنچه که در نوشته​هایشان آورده​اند مغرور و فریفته مشو، و به کلمات ایشان حسن ظن نداشته باش تا از مهالک نجات یابی.

حضرت آيت الله وحيد در ردّ فلسفه و عرفان و نقل و تأييد سخنان مخالفان فلسفه (فايل‌هاي تصويري موجود است، نيز: مجله نور الصادق، ش 9ـ10ـ19ـ20) فرمودند:

عرفان پيش من است، همه مولوي را مي‌خواهي پيش من است، هر جا را مي‌خواهي برايت بگويم، فلسفه را بخواهي از اول اسفار تا آخر، از هر جا بگويي از اول مفهوم وجود تا آخر مباحث طبيعيات برايت بگويم، اما همه کشک است، هر چه هست در قرآن و روايات است.

اين سنخيتي که بين علت و معلول قائلند باطل است، و وحدت وجود و موجود از ابطل اباطيل است و کفر محض است.

ما امام صادق عليه السلام را نشناختيم، اگر جعفر بن محمد عليهما السلام را مي​شناختيم دنبال اين و آن نمي​رفتيم، قي​کرده​هاي فلاسفه يونان را نشخوار نمي​کرديم، زباله​هاي عرفان اکسيوفان را هضم نمي​کرديم.
مرحوم آيت الله بهجت خواندن فلسفه را خطرناک مي‌دانستند مگر بعد از اجتهاد در علم کلام و تصحيح اعتقادات.
 و به کسي که قبل از علم کلام مي‌خواست فلسفه بخواند فرمودند:

آقا مي‌خواهد برود کافر شود!

آيت الله سيد محمد باقر صدر رحمه الله در شرح عروة الوثقي:
بدون شک اعتقاد به مرتبه‌اي از دوگانگي که موجب تعقّل انديشه خالق و مخلوق باشد مقوّم و ريشه و اساس اسلام است زيرا بدون آن عقيده توحيد اصلا معنايي ندارد. بنابر اين اعتقاد به وحدت وجود اگر به گونه‍‍‍‍‍‍اي باشد که آن دوگانگي را از انديشه معتقد به وحدت وجود بزدايد کفر است... گاهي ادعا مي‌شود که فرق بين خالق و مخلوق فقط امري اعتباري و غير واقعي است زيرا اگر حقيقت به طور مطلق و بدون صورت در نظر گرفته شود خداست، و اگر به طور مقيد و داراي صورت‌هاي مختلف در نظر گرفته شود غير خداست و... اين اعتقاد کفر است.

در کتاب مبدأ اعلي آمده است:
مکتب وحدت موجود، با روش انبيا و سفراي حقيقي مبدأ اعلي تقريبا دو جاده مخالف بوده، و به همديگر مربوط نيستند، زيرا انبيا همگي و دائما بر خداي واحد، ماوراي سنخ اين موجودات مادي و صوري تبليغ و دعوت کرده​اند، و معبود را غير عابد تشخيص، و خالق را غير مخلوق بيان کرده​اند... و دانشمند​ترين علما و فلاسفه عالم بشريت در نظر اعضاي اين مکتب مانند حيوانات لايعقل مي‌باشد.

اگر تمامي تعارفات و روپوشي و تعصب​هاي بي​جا را کنار بگذاريم و از دريچه بي​غرض خود حقيقت مقصود را بررسي کنيم در اثبات اتحاد ميان مبدأ و موجودات به تمام معنا، در افکار بعضي از اين دسته ترديد نخواهيم کرد... بدون شک عبارات و سخنان گروهي از آن​ها را نمي​توانيم به هيچ​وجه تأويل و تصحيح کنيم، يعني در حقيقت به تناقضات و سخريه عبارات خود گويندگان مبتلا خواهيم شد... و حاصل مقصود را با دو کلمه بيان مي​کنيم: خدا عين موجودات، و موجودات عين خداست» يعني در حقيقت و واقع يک موجود بيش​تر نداريم.
 اگر با عبارت مختصري ادا کنيم بايد بگوييم: در نظر اين عدّه خدا عين موجودات، و موجودات عين خداست.

سپس ايشان نتيجه مي​گيرند که سخن عرفا در نهايت با سخن ماديون يکي است چرا که هر دو تنها يک موجود قبول دارند که عرفا نام آن را خدا، و ماديون نام آن​را ماده مي​گذارند!
 و مي​افزايند:

اگر اصل را با وجود، و موجود را واحد شخصي عقيده کردي اعلم دوراني، اگر چه الف را از با تشخيص ندهي... و بالعکس اگر راجع به وحدت موجود اظهار نظر کني جاهل​ترين مردمي اگر چه اعلم دوران باشي!

کتاب انسان کامل مي​نويسد:

عرفا... توحيد آن​ها وحدت وجود است... در اين مکتب انسان کامل در آخر عين خدا مي‌شود؛ اصلا انسان کامل حقيقي، خودِ خداست.

مرحوم علامه خويي XE "علاّمه خويي"  ـ مؤلّف كتاب "منهاج البراعة" در شرح نهج البلاغة XE "منهاج البراعة\" در شرح نهج البلاغة"  ـ بعد از نقل مطالب "ابن‏عربي XE "ابن‏عربي" " و "قيصري" در مورد دفاع از بت پرستي، و اهل مکر و خدعه بودن پيامبران الهي
 مي‌‏فرمايد:
اين خلاصه كلام اين دو پليد نجس و نحس بود. اين دو نفر در آن كتاب از اين‏گونه سخنان بسيار گفته‏اند... به جان خودم قسم مي‌‏خورم كه اين دو نفر و پيروان آن‏ها، حزب و گروه شيطان XE "شيطان"  و دوستان و همراهان بت‏پرستان و بندگان طاغوتند! هدف و مقصود ايشان جز تكذيب پيامبران و بينات و برهان‏هاي رسولان الهي، و از بين بردن پايه و اساس اسلام و ايمان، و باطل نمودن تمام شرايع و اديان آسماني، و رواج دادن بت‌پرستي، و بالا بردن سخنان كفر، و پايين كشيدن كلمه خداوند هيچ چيز ديگري نبوده است... با تمام اين‏ها، تعجب در اين است كه ايشان گمان مي‌‏كنند كه خودشان موحّد و عارف كاملند و ديگران در پرده مانده و حق را نشناخته‏اند!

مرحوم علامه بهبهاني XE "علامه بهبهاني"  قدس ‏سره پس از نقل كلام قائل به وحدت موجود و تمثيل آن به موج و دريا مي‌‏فرمايد:

بدون ترديد اين اعتقاد، كفر و الحاد و زندقه و مخالف ضروريات دين است. 

مرحوم سيد محمّد كاظم يزدي XE "سيد محمّد كاظم يزدي"  قدس ‏سره در "عروة ‏الوثقي XE "عروة ‏الوثقي" " وحدت وجوديان ملتزم به لوازم فاسد مذهبشان را نجس دانسته است.
 جمع كثيري از فقها و أعلام در حواشي خود بر عروة‏ الوثقي اين فتواي ايشان را تأييد نموده، و بر آن تعليقه و حاشيه‌اي نزده‏اند
 و البته اگر وحدت وجود عقيده سالمي بود هرگز ممکن نبود که التزام به لوازم آن موجب کفر و نجاست باشد. و بدون شک متخصص در فقه و کلام و عقايد عقلي و برهاني واقعي اين بزرگوارانند نه کساني که هيچ گاه از وادي فلسفه و عرفان بيرون نرفته​اند، و جز قواعد خلاف عقل و برهان فلسفه و عرفان و تصوف هيچ نمي​دانند، و خيال مي‌کنند که تخصص در فلسفه و تصوف به معناي پذيرفتن آن​هاست! و عدم تخصص هم به معناي باطل شمردن آنها! لذا هر کس را که مخالف با نظرات فلسفي باشد غير متخصص! و هر کس را که فريفته فلسفه باشد بدون تأمل متخصص مي‌شمارند! 

به طور کلي عالمان متخصص و اهل اجتهاد اقسام مختلفند:

1) متخصص در فقه و اصول
2) متخصص در فلسفه
3) متخصص در فقه و اصول و فلسفه 
4) متخصص در کلام و معارف عقلاني مکتب وحي
5) متخصص در کلام و معارف عقلاني مکتب وحي و فقه و اصول
6) متخصص در کلام و معارف عقلاني مکتب وحي و فقه و اصول و فلسفه
در مورد مسائل مورد بحث ما، تنها و تنها اظهار نظر سه گروه دوم اعتبار دارد، و اظهار نظر سه گروه اول هيچ اعتبار و ارزشي ندارد، و اين در حالي است که تمامي افراد گروه دوم که نظرشان در مسائل مورد بحث ما داراي ارزش و اعتبار است مخالف با اصول و مباني فلسفه مي‌باشند، و متقابلا تمامي افرادي که مدافع مباني و اصول فلسفه يا تصوفند در سه گروه اول جاي دارند که نظرشان در اين مورد اصلا داراي ارزش و اعتبار نيست.

مسلم است که اگر کسي پيش از خواندن کلام و عقلانيت مکتب وحي و برهان و تصحيح اعتقادات، پيش استاد مدافع فلسفه شاگردي کند ناخواسته و نادانسته، مطالب نادرست آنها را پذيرفته، و مانند خود استاد فلسفه بار خواهد آمد، ولي اگر بعد از اجتهاد در کلام و عقلانيت مکتب وحي و برهان وارد فلسفه شود نه تنها نيازي به استاد فلسفه ندارد بلکه استاد اساتيد آنها را هم درس مي‌دهد و متوجه خطاهاي فلاسفه، و حقايق برهاني مکتب انبيا در مقابل افکار بشري مي‌نمايد.

مسلماً تمام فقها و علماي مکتب، خواندن فلسفه را براي کساني که عقايد خود را بر اساس کتاب و سنت تصحيح نکرده‌اند حرام مي‌دانند اما بعد از آن از اين باب که پاسخ شبهات ايشان را بدهند براي برخي واجب هم مي‌شود. مضافاً بر اين که کساني که اين مطالب را شرک و کفر و ضلالت و گمراهي دانسته‌اند جناب خواجه و علامه حلي و... مي‌باشند که خودشان استاد فن‌ مي​باشند.

استفتا و پاسخ
متن استفتا در مورد برخي مطالب فلسفي و عرفاني که بدون تقطيع مخل و اشاره به گوينده خاص، از محضر علما و مراجع تقليد سؤال شده است:

باسمه تعالي .مدتي است در برخي از شهرها فرزندان ما در جلساتي شرکت مي‌کنند که مباني درس‌هاي آن‌ها مطالبي است که در ذيل مي‌آيد. برخي از عالمان شهر شرکت در مجالس ايشان را جايز ندانسته و مي‌گويند که مطالب مورد اشاره خلاف مباني و عقايد و ضروريات دين مي‌باشد. لطفا بيان فرماييد که شرکت در اين جلسات جايز است يا خير؟ مطالب مورد اشاره از اين قرار است:

(وجود حق متعال متن وجود جمادات و نباتات و حيوانات و انسانها است، يعني ما دو وجود نداريم، بلکه هر چه هست يک وجود است که در قوالب و اندازه‌هاي گوناگون ظهور کرده است، نه اين که وجود زمين غير از وجود آسمان، و وجود آسمان غير از وجود حق متعال بوده باشد). )از آنجا که حقايق هستي بي منتها است پس فهم حقايق اشيا نيز بي منتها بوده و همچنان ادامه دارد. يا نبايد الف را به زبان آورد همچون سوفسطي‌ها که اصلا قائل به موجود بودن خود نيستند، و يا اين که به محض اقرار نمودن بدان بايد آن را ادامه داد. و چه راحت است که از همان ابتدا سوفسطي بشويم و بگوييم اصلا الفي نداريم. و چه عجيب است که بالاخره همه ما در اين مسير بايد سوفسطي شويم و بگوييم نه ما هستيم و نه ديگران هستند. فقط خداست و خدا. حرف اول و آخر خدا است، و خدا است دارد خدايي مي‌‌کند. از آن به بعد ديگر انسان هيچ نگراني ندارد و راحت مي شود(. (نه تنها نمي‌خواهيم از معلول به علت برسيم بلکه قصد نداريم از علت به معلول هم راه يابيم به دليل اين که ما اصلا معتقد به علت و معلول جدا نيستيم). (مراد ما از وحدت وجود، عينيت وجود زمين و وجود آسمان با وجود حق متعال است). (فيلسوف و عارف هر دو قائل به وحدت وجود هستند... تمام انبياء و ائمه و همه حجج و رسولان الهي فيلسوفند و اينان فلاسفه اصلي‌اند). (انسان قابليت رسيدن تا مقام ذات را دارد، و چون مي‌بيند که نمي‌تواند آن ذات را پايين بياورد و ذات را خودش کند لذا خودش بالا مي‌رود و او مي‌شود). (جنات درجات دارد تا آن جا که مي فرمايد "وادخلي جنتي"، که اين جنت، جنت ذات است).

[image: image1.png]RV UL TIE




[image: image2.png]


بسم الله الرحمن الرحيم. شرکت در چنين جلساتي حرام و موجب گمراهي و غضب خداي متعال است، و هر مکلفي علاوه بر اين که نبايد خودش شرکت کند بايد ديگران را نيز آگاه کند تا گمراه نشوند.
[image: image3.png]&1 D7



بسمه تعالي. شرکت در اين قبيل جلسات (با توجه به مراتب فوق الاشعار) که باعث اضلال مؤمنين و مؤمنات مي​گردد جايز نيست.

[image: image4.png]


علي صافي گلپايگاني.

[image: image5.png]


[image: image6.png]VA 1 ol V=1 -YEs



بسمه تعالي. السلام عليکم ورحمة الله و برکاته. شرکت در اين جلسات حرام است. و تمام اين مطالب باطل است. و اعتقاد به آن کفر روشن و خروج از دين است. و هر کس معتقد به وحدت وجود باري تعالي با ما سوي الله بشود از توحيد خارج شده، و لا دين است...
[image: image7.png]wm =¥



وحدت وجود گاه به معناي... وحدت مصداق وجود است به اين معنا که در عالم هستي وجودي جز خدا نيست و همه چيز عين ذات اوست. اين سخن مستلزم کفر است و هيچ يک از فقها آن را قبول نکرده‌اند.

[image: image8.png]


بسمه تعالي. شرکت در اين جلسات بالخصوص براي جوانان و مبتدي‌ها جايز نيست. بالخصوص براي تأکيد است نه اختصاص.

[image: image9.png]/‘u,, A,q},),__,/ - L/l/) 3




بسمه تعالي. جلساتي که اين نوع بحثـها مطرح مي‌شود شرکت در آن‌ها براي افراد ناوارد جايز نيست مگر فردي که بتواند پاسخ اين نوع انديشه باطل را بدهد و چنين فردي نادر است.

[image: image10.png](RN AaVA S




[image: image11.png]2ISY /383 Y
YA 7A%!



والله العالم. جعفر سبحاني

بسمه تعالي. کليه مطالبي که نوشته‌ايد خلاف اسلام است...

[image: image12.png]


[image: image13.png]



... اگر چه شکي در حرمت شرکت در مجالس مذکور براي عموم، خاصه جوانان عزيز نيست (مگر براي افراد معدودي که اولا کاملا اطمينان از ثبات ايمان خود داشته باشند و براي رفع شبهات و اثبات بطلان آن​ها باشد). لکن تنها فتوا به حرمت شرکت در مجالس مذکور و شرکت ننمودن افراد در آن​ها کافي نيست، بلکه بستن اين مجالس، و ممنوع نمودن انعقاد آن​ها قانونا لازم است، و ممنوع نمودن انعقاد اين مجالس قانونا و شرعا اگر از ممنوع نمودن شراب​خانه​ها و مبارزه با بي​حجابي يا بد​حجابي و امثال آن​ها لازم​تر نباشد کمتر نيست، خاصه آن که اين​گونه افکار خرافي و باطله باعث سوء استفاده دشمنان مکتب امامت و ولايت خاصه وهابيت، در نسبت دادن شيعه به کفر و نجاست مي​گردد...
محمد باقر بن عبد الله الشيرازي

استفتا از علما و مراجع تقليد در مورد مطالب مکتب تفکيک ميرزاي اصفهاني بدون هر گونه تقطيع مخلّ معنا
سلام عليکم لطفا بيان فرماييد که تعليم و تعلم مطالب ذيل به عنوان معارف مکتب قرآن و اهل بيت عليهم السلام چه صورتي دارد:

1) هيچ وجودي جز وجود خدا نيست. و خدا از وجود خودش به اشيا مي‌دهد. 2) خداوند تعالي هيچ موجودي جعل نمي‌کند، و گرنه تحديد ذات خودش لازم مي‌آيد. 3) اشيا تعيّنات خدايند. 4) در عالم به هيچ وجه شرک نمي‌باشد، چرا که وجود نور است، و هيچ وجودي جز وجود خدا نيست، لذا شيطان و شمر هم داراي نور وجود و نور ولايت مي‌باشند. 5) وجود اشيا به جعل و فعل و تاثير خداوند نمي‌باشد. بلکه اشيا، مانند تقوم صفات به موصوفات، به خدا متقوّمند. 6) کمالات اشيا (وجود و علم و قدرت آن‌ها) با خدا هم سنخ بوده، و اشراقات ذاتيه او مي‌باشد. و عدم سنخيت بين خالق و مخلوق تنها از جهت تعيّنات مخلوقات، و لاتعيّني خدا مي‌باشد. 7) جز وجود خدا هيچ وجودي نيست، و ذات خدا به ذات خود ظاهر است، لذا فقط به خودش، و بدون واسطه يافته و شناخته مي‌شود. و استدلال عقلي بر وجود خدا، خداي واقعي را نشان نمي‌دهد. 8) هر گونه استدلال و علمي که از راه تصوّر و تصديق باشد باطل و ضلالت بوده، و طريقه مجانين است. و بايد تنها از راه کشف و شهود و تجريد و جدا شدن از تفکر و تعقل به واقع رسيد.

[image: image14.png]


بسمه تعالي. تعليم و تعلم اين‌گونه مطالب موجب انحراف و ضلالت است.

[image: image15.png]o)

S

A



[image: image16.png]PR S
AT,
VAN e

Li 'r.m-!




باسمه تعالي. مطالب مذکوره مخالف شريعت اسلام و تعاليم قرآن و اهل بيت عليهم السلام مي‌‌باشد.

[image: image17.png]‘UM
M, \"\



فتواي اول: باسمه جلت اسماؤه. تمام اين سؤالات اصلش اعتقاد به وحدت وجود است...

[image: image18.png]


فتواي دوم: باسمه جلت اسمائه. اگر مراد اين است که خدا از وجود خودش به اشيا مي‌دهد، لازم مي‌آيد که خدا ناقص شود. و اگر مراد اين است که همان وجود خدا، وجود ساير اشيا است، اين وحدت موجود است زايدا بر وحدت وجود که محي الدين عربي گفته است و آن را فلاسفه هم کفر دانسته‌اند چه رسد به علما. چنان‌چه مراد از عدم جعل خدا موجودي را، قدم ساير موجودات است آن هم کفر است، و اگر مراد اين است که اشيا تعينات خدايند آن هم وحدت موجود است... اعتقاد به سنخيت خداوند با ماسواي او هر چه باشد باطل است.

[image: image19.png]EVY: jolt Y -1-Yo



فتواي اول: باسمه تعالي. السلام عليکم ورحمة الله وبرکاته. تمام اين گفته‌ها بي‌اساس و شيطاني است، و آدم مسلمان و متعهد خودش را از اين‌گونه حرف‌ها دور نگه مي‌‌دارد.

[image: image20.png]



فتواي دوم: باسمه تعالي. السلام عليکم ورحمة الله وبرکاته

[image: image21.png]


مطالب مذکوره باطل و از خرافات و جعليات بشر است و بايد تمام معارف حقه را از طريق قرآن با تفسيرهايي که از اهل بيت عليهم السلام بيان شده است اخذ نمود و هر راهي که غير از روش ائمه عليهم السلام باشد گرايش باطل است و شرکت در اين‌گونه جلسات گمراه کننده که موجب ترويج عقايد فاسده است حرام است و اميد آنکه خداوند همه را از گزند اين‌گونه انحرافات نجات دهد.

فتواي اول: اکثر اين مطالب با معارف قرآن کريم و اهل بيت عليهم السلام مغايرت واضح دارد و مخالف آيات و روايات معتبره است و بايد از اين افکار و آراي منحرف جدا پرهيز کرد، بلکه اين مطلب همان وحدت وجود و موجود باطل مي‌باشد که مستلزم انکار خالق و خالقيت مي‌باشد.

[image: image22.png]


[image: image23.png]


فتواي دوم: ... آن‌چه قبلا از دفتر قم صادر شده با توجه به مطالب نقل شده در سؤال بوده است و نه راجع به صحت انتساب آن به امثال
ايشان [ميرزا مهدي اصفهاني].

(تذکر: البته مراجع محترمي که مطالب ايشان را از نزديک ديده‌اند قاطعانه صحت انتساب را هم تأييد نموده‌اند).
[image: image24.png]AYE _YFOF



بسمه تعالي. سلام عليکم. غالب تعبيراتي که در اين نامه آمده است مخالف قرآن مجيد و احاديث رسول خدا صلي الله عليه و آله و سلم و اهل بيت عصمت و طهارت عليهم السلام مي‌باشد...

[image: image25.png]



بسمه تعالي. هشت مورد که در بالا آمده، رديف 1 تا 3 اصول مشترک همه صوفيان است که خودشان را عارف مي‌‌دانند. پنج رديف ديگر، مباني ادعائي محي الدين بن عربي (جاده صاف کن کفار در جنگ هاي اندلس، جنگ‌هاي صليبي، و حمله مغول ـ رجوع کنيد به جلد اول و دوم محي الدين در آئينه فصوص) مي‌‌باشد. کسي که به رديف‌هاي هشت گانه بالا معتقد باشد، يا پيرو محي الدين است، و يا مباني او را به نام خود ارائه مي‌‌دهد. مرتضي رضوي

[image: image26.png]



بسمه تعالي. آن‌چه در بالا آمده است مطالب صحيحي نيست و ظاهر بعضي از تعبيرات آن بر خلاف صريح قرآن مجيد است که براي اثبات وجود خدا به موجودات جهان آفرينش و اسرار آن‌ها استدلال مي‌کند.

[image: image27.png](F isdesotn
187,



[image: image28.png]VAVS VS




حضرت آيت الله وحيد در عين اين‌که شخص ميرزا مهدي اصفهاني را مخالف فلاسفه مي‌دانند اما مي‌گويند:

بنده در درس مرحوم ميرزا مهدي اصفهاني بودم و ديدم که ايشان همان حرف‎هاي فلاسفه را مي‎زنند، به مرحوم شيخ هاشم قزويني که در کنار ايشان نشسته بودم گفتم: ايشان که همان حرف‎هاي فلاسفه را مي‎زنند! ايشان گفتند: آخر درد ما هم همين است!

نيز حضرت آيت الله وحيد فرمودند:

حرف ميرزا مهدي اصفهاني در حدوث اسماي نوريه مثل نور علم و نور عقل، با حرف فلاسفه متّحد است. (شاهدان عيني مطلب موجودند).

حضرت آيت الله شيخ محمد رضا جعفري قدس سره ‌فرمودند:

مکرّرا از مرحوم آيت الله سيد محمد روحاني شنيدم که مرحوم کمپاني فرمودند: ميرزا مهدي اصفهاني همان مطالب فلاسفه را به عنوان مطالب مخالف فلسفه تحويل مي‎دهد. (شاهدان عيني و فايل صوتي موجود است).
نتيجه مناظره با تفکيکيان پيرو ميرزاي اصفهاني در شهر مقدس قم

 آقاي سيدان: اين حرف‌ها در اين صورت مطرح نشود و تدريس نشود و تبليغ کردن اين‌ها صحيح نيست... در مجموع، قسمتي از مطلب که در تقريرات آمده است... عبارات، ظهور، بلکه فوق ظهور دارد، بلکه قسمتي از عبارات نصّ است در مطالبي که به نظر من نادرست است... به نظر من اين‌ها باطل است، من اشکال دارم به اين عبارات و اين عبارات باطل است به نظر من... بلکه صراحت دارد در معنايي که نادرست است... يا همان معاني ديگران است و يا اين‌که غير آن است که باز هم باطل است.

ديگري از تفکيکيان: خواسته ما همين است. 

آقاي م. ب. در دفاع از مکتب تفکيک گفتند: اين بحث‌هايي که در همين تقريرات مطرح شده، يک مباني دارد که در تمام شاگردان ايشان همين مباني حاکم بوده‌... در آن مباني شما مشکل داريد و واقعاً اگر کسي در اين مباني اشکال کند معلوم مي‌شود که خودش در توحيد و معرفت الله مشکل دارد... و کسي که غير اين حرفي که در اين‌جا گفته‌ شده بگويد از معرفت دور است، توحيدش درست نيست! و بحث‌هاي ديگرش.

و آقاي سيدان در ردّ ايشان گفتند: که از جمله خود بنده هستم!

کوشش نا​فرجام

برخي از تفکيکيان بعد از صدور فتاوا، با کوشش بسيار خواستند مراجع محترم را از فتاواي خود برگردانند، و نزد ايشان ادّعا کردند که کلمات تقطيع شده است، ولي مراجع محترم که قبل و بعد مطالب را ملاحظه فرمودند نه تقطيع مخلّ را پذيرفتند، و نه از فتواي قبلي خود برگشتند. و هيچ​کدام نگفتند که مطالب ميرزا غير از مطالب فلاسفه و عرفا است! بلکه برخي مراجع به شدّت ايشان را توبيخ، و از مکتب سازي نهي کردند، و ديگران يا مانند حضرت آيت الله روحاني در نهايت از نسبت مطالب به شخص ميرزا اظهار بي​اطلاعي کردند، و يا مانند حضرت آيت الله وحيد مي​گويند ميرزا مسلّما مخالف وحدت وجود بود اما حرف​هاي خودش همان حرف​هاي فلاسفه است [همان طور که قطعا آخوند خراساني مخالف جبر است اما حرف​هايش همان حرف​هاي جبري​ها است] و يا مانند حضرت آيت الله سيستاني و حکيم مي​گويند که ما مطالب مورد سؤال را گفته​ايم که مخالف مکتب اهلبيت و باطل و وحدت وجود است و انتساب به قائل آن را کاري ندارند.
شمشير   کجت   ر ا ست   کند  قا مت   د ين  ر ا   ...

السلام علي السيف الشاهر، والقمر الزاهر، والنور الباهر، اللهم احي بوليک القرآن، وارنا نوره سرمدا

� . بحارالانوار، 24 / 328، از تفسير فرات کوفي رحمة الله عليه. 


� . بحار الأنوار، 57/197.


� . نگاه کنيد: "کنکاشي در تبار فلسفه يونان" از استاد سيد عابد رضوي.


� . مائده،63.


� . إِذَا ظَهَرَتِ الْبِدَعُ فِي أُمَّتِي فَلْيُظْهِرِ الْعَالِمُ عِلْمَهُ فَمَنْ لَمْ يَفْعَلْ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ. کافي، 1/54.


� . علي‌رغم اين‌که برخي بدون تأمل مرحوم خواجه نصير الدين را به عنوان فيلسوف مي‌شناسند، مراجعه به کتاب تجريد الاعتقاد وي که مهم‌ترين کتاب اوست، و وي آن را به عنوان عقايد برهاني خود نگاشته است کاملا نشان مي‌دهد که وي از بزرگ‌ترين مدافعان آراي برهاني و وحياني کلامي، و از مخالفان سرسخت آراي موهوم فلسفي مانند اعتقاد به قدم و ازليت عالم، قاعده الواحد و صدور عالم از ذات باري تعالي، جبر و... مي‌باشد.


� . فرائد الاصول، 1/57.


� . واجب الوجود كلّ الأشياء، لا يخرج عنه شيء من الأشياء. اسفار، 2/368.


� . سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها. "فتوحات 4ج، " ابن‏عربي،� XE "ابن‏عربي" � 2/459.


� . إنّ الحقّ المنزّه هو الخلق المشبّه. فصوص الحکم، 30، 78؛ حسن زاده� XE "حسن زاده" �، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 1362ش، 76، به نقل از ابن‌عربي؛ اسفار،2/88.


� . إنّها [الذات الالهيّة] هي الظاهر بصور الحمار والحيوان. شرح قيصري بر فصوص الحكم، 252. در نسخه ديگر: إنّ لكلّ شي‏ء، جماداً كان أو حيواناً، حياة وعلماً ونطقاً وإرادة، وغيرها ممّا يلزم الذات الالهيّة، لأنّها هي الظاهرة بصور الجماد والحيوان. قيصري، ، شرح فصوص، 726.


� . شرح قيصري بر فصوص الحكم، 252.


� . فإنّه علي صورته خلقه، بل هو عين هويّته وحقيقته ولهذا ما عثر أحد من الحكماء والعلماء علي معرفة النفس وحقيقتها إلّا الإلهيّون من الرسل والصوفيّة. فصوص الحکم، 125؛ حسن زاده� XE "حسن زاده" � آملي، "ممدّ الهمم" شرح و ترجمه فصوص الحکم، 311.


� . إنّ العارف من يري الحقّ في كلّ شيء بل يراه عين كلّ شيء. ابن‏عربي، "فصوص الحكم"،� XE "ابن‏عربي" � 192، سال 1366؛ شرح قيصري، 96.


 . � حسن زاده آملي، مآثر آثار، 2/89.


� . (فاذا شهدْناه شهدْنا نفوسَنا) لأنّ ذواتنا عين ذاته، لا مغايرة بينهما إلا بالتعيّن والإطلاق... و(إذا شهدَنا) أي الحقّ (شهِدَ نفسَه) أي ذاته الّتي تعيّنت وظهرت في صورتنا. شرح فصوص الحكم، 389.


� . کليات ديوان شمس تبريزي� XE "شمس تبريزي" �، چاپ دهم، 1371/269.


� . روجي، شمس الدين محمد، مجله معارف، ش 44.


� . حسيني ‌تهراني، روح مجرد، 515.


� . لاهيجي، شرح گلشن راز، 158.


� . حسن زاده، حسن، 46، سال 1373.


� . رجعت العلّيّة والإفاضة إلي تطوّر المبدأ الأوّل بأطواره. ملاصدرا، مشاعر، 54.


� . إنّ غير المتناهي قد ملأ الوجود كلّه... فأين المجال لفرض غيره. جوادي آملي، عبد الله‏، عليّ بن موسي الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهيّة، 36 فروردين 1374.


� . شبستري.


� . اصفهانی، محمد حسين، (کمپاني).


� . حسن زاده آملي، حسن، ممد الهمم در شرح فصوص الحکم، 107.


� . حسن زاده آملي، مآثر آثار، 1/72.


� . الحقّ هو المشهود، والخلق موهوم. شرح فصوص الحكم، 715.


� . كلّ ما عداه فهو فيضه، فلا يكون أمراً مبائناً عنه. جوادي آملي، عبد الله، عليّ بن موسي الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهيّة، 39، فروردين 1374.


� . حسن زاده، حسن،"وحدت از ديدگاه عارف و حكيم".


� . حسن زاده، حسن، رساله "إنّه الحقّ"، 50، سال 1373.


� . شمس تبريزي� XE "شمس تبريزي" �، مقالات، 1377 شمسي، 1/162.


� . حسن زاده آملي، تعليقه بر آغاز  انجام، 87.


� . حسن زاده، حسن، " إنه الحق"، 68، به نقل از رساله شعراني.


� . عشاقي، حسين، برهان‌هاي صديقين، 2.


� . عشاقي، حسين، برهان‌هاي صديقين، 223.


� . مقدادي، نشان از بي‏نشان‏ها� XE "نشان از بي‏نشان‏ها" �، 163 ـ 164، به نقل از پدر خود حسنعلی نخودكي� XE "نخودكي" � اصفهاني.


� . داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، 124.


� . داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، 15.


� . داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، 115.


� . داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، 86.


 . �حسن زاده آملي، مآثر آثار، 1/72.


� . سيد کمال حيدري، من الخلق الي الحق، 1426 ق، 87.


� . جوادي آملي، عبد الله، تحرير تمهيد القواعد،1 / 65.


� . جوادي آملي، عبد الله، تحرير تمهيد القواعد، 1 / 72.


� . جوادي آملي، عبد الله، تحرير تمهيد القواعد، 3 / 395.


� . مطهری، مرتضي، مجموعه ‏آثار، ‏6 / 484.


� . حسن زاده� XE "حسن زاده" �، حسن، ممد الهمم، 493.


� . فاحكم بالعليّة ولكن تصرّف فيها بأنّها التشؤّن لا التوحيد مثلاً كما يقوله المعتزليّ! ملا هادی سبزواری، حاشيه اسفار، ‏2/301.


� . ملا صدرا، مفاتيح الغيب، 172ـ 173.


� . ويحك، كيف تجترئ أن تصف ربّك بالتغيّر من حال إلي حال وأنّه يجري عليه ما يجري علي المخلوقين؟! الاحتجاج، 2/407؛ کافي، 1/130، بحار، 10 / 347.


� . النهاية واللانهاية من الاعراض الذاتيّة التي تلحق الكمّ. شرح ‏الاشارات، ‏3/76.


� . الكمّ عرض... ويختصّ الكمّ بخواصّ... الخامسة النهاية واللانهاية. بداية الحكمة، 77.


� . شيرواني، ترجمه و شرح بداية الحکمة، سال 1386، 2/220.


� . ليس بذي كبر امتدّت به النهايات فكبّرته تجسيماً، ولا بذي عظم تناهت به الغايات فعظّمته تجسيداً، بل كبر شأناً وعظم سلطاناً. نهج البلاغه، خطبه 185.


� . التوحيد، 193؛ كافي، 1 / 116.


� . كافي، 1 / 83.


� . فإذا كان الخالق في صورة المخلوق فبما يستدلّ علي أنّ أحدهما خالق احبه؟! بحارالانوار، 10/177، احتجاج، 2/ 232.


� . هو اللطيف الخبير السميع البصير الواحد الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، منشيء الأشياء، ومجسّم الأجسام، ومصوّر الصور، لو كان كما يقولون لم يعرف الخالق من المخلوق ولا المنشِِِِِِِِِِِِ‍‍ئ من المنشَأ، لكنّه المنشئ، فرق بين من جسّمه وصوّره وأنشأه، إذ كان لا يشبهه شيء، ولا يشبه هو شيئاً. عيون اخبارالرضا عليه السلام، 1/127؛ التوحيد، 185؛ بحارالانوار، 4/173.


� . حسن زاده، حسن، "ممد الهمم در شرح فصوص الحكم"، 107.


� . شبستري.


� . حسن زاده، حسن، " نور علي نور ..."، 96، 1376 ش.


� . شرح قيصري، 108 ـ 112؛ شرح خواجه محمد پارسا، 75 ـ 81.


� . فصوص ‏الحكم، فصّ شيثي، 111، طبع بيدار.


� . فتوحات مکيه، 2 / 6.


� . فتوحات مكيه، 3.


� . فصوص‏ الحكم، 163.


� . فصوص الحكم، 130، فتوحات مکيه، 3/532.


� . فتوحات مکيه، 1/282؛ 4/280.


� . فتوحات مكيه، 2/ 8؛ 11 / 287.


� . فتوحات مكية، 1 / 334، سطر 19.


� . فتوحات مکيه؛ 4/ 200.


2 . فتوحات مکيه؛ 2/6.


� . نص کلام او اين است، فصل في الخليفة والامام... فيلزم أعلمهما أن يشارك أعقلهما، ويعاضده، ويلزم أعقلهما أن يعتضد به ويرجع إليه، مثل ما فعل عمر وعلي‏! الشفاء، 451 ـ 452.


� . انعام، 121.


� . شعراء، 221 ـ 222.


� . إنّ رسول اللّه‏ صلّي اللّه‏ عليه و آله قال: إنّ إبليس اتّخذ عرشاً في ما بين السماء والارض، واتّخذ زبانية بعدد الملائكة. فإذا دعا رجلاً فأجابه وطئ عقبه وتخطّت إليه الأقدام ترائي له إبليس ورفع إليه. اختيار معرفة‏ الرجال، 303.


� . ليس من يوم ولا ليلة إلا وجميع الجنّ والشيطان تزور أئمة الضلال... فأتوه بالإفك والكذب حتّي يصبح فيقول: رأيت كذا وكذا.، كافي 60 / 184.


� . من عمل في بدعة خلّاه الشيطان والعبادة وألقي عليه الخشوع والبكاء. بحار الانوار، 69 / 216، از نوادر راوندي قده.


� . بحار الانوار، 74/274؛ بشارة المصطفي، 28.


� . مسيحا برزگر.


� . محمد تقي فعالي، آفتاب و سايه‌ها، پاييز 89، 174ـ 175؛ از اوشو، راز بزرگ.


� . آفتاب و سايه‌ها؛ پاييز 89، 177، از، اوشو، راز بزرگ.


� . آفتاب و سايه�ها، پاييز 89، 191 ـ 192، از تعليمات ساتيا ساي بابا.


� . محمد تقي فعالي، آفتاب و سايه‌ها، پاييز 89، 316.


� . محمد تقي فعالي، آفتاب و سايه‌ها، پاييز 89، 338 ـ 339


� . محمد تقي فعالي، آفتاب و سايه‌ها، زمستان 86، 181، 182.


� . الشيء ما لم يجب لم يوجد. اسفار، 3/280؛ بداية، 47؛ نهاية، 58.


� . ما من شيء ممكن موجود سوي الواجب بالذات حتّي الأفعال الاختياريّة، إلا وهو فعل الواجب بالذات، معلول له بلا واسطة أو بواسطة أو وسائط. طباطبايي، محمد حسين، نهاية الحكمة، 301.


� . حسن‏زاده آملي، حسن، الهي نامه.


� . مجموعه آثار محمود شبستري، 1371 شمسي، 87 ـ 88 مثنوي گلشن راز.


� . مثنوي، تصحيح: استعلامي، محمد، دفتر يكم، 3866ـ 3868.


� . مثنوي، تصحيح: استعلامي، محمد، دفتر يكم، 1492 ـ 1503.


� . طباطبايي، محمد حسين، رسائل توحيدي، 81.


� . حسن‏زاده آملي، حسن، خير الاثر در رد جبر و قدر، 199.


 . � محسن غرويان، در محضر استاد حسن زاده آملي، 8.


� . يكون في آخر الزمان قوم يعملون المعاصي ويقولون إنّ اللّه‏ قد قدَّرها عليْهم، الراد عليهم كشاهر سيفه في سبيل اللّه‏. بحار الانوار، 5 / 47.


� . من قال بالتَّشبيه والجبر فهو كافرٌ مشرك، ونحن منه براء في الدنيا والآخرة. بحار الانوار، 25 / 266، به نقل از عيون الاخبار شيخ صدوق.


� . اسفار، 7/171.


� . حسن زاده� XE "حسن زاده" �، حسن، ممد الهمم، 607 - 609.


� . يس، 82.


� . الرحمن، 29.


� . توحيد، 1.


� . حشر، آيه 22.


� . شوري، آيه 11.


� . شمس تبريزي� XE "شمس تبريزي" �، مقالات، 789 چاپ دوم، 1377، انتشارات خوارزمی.


� . نقدی بر مثنوي، 92، به نقل از مقالات شمس، 151 ـ 341.


� . مثنوي، تصحيح: استعلامي، محمد، دفتر يكم، 3991.


� . ديوان شمس، غزليات، 509، چاپ دوازدهم، 1377.


� . تفضلي، ابوالقاسم، سماع� XE "سماع" � درويشان در تربت مولانا، 1377 شمسي، 172.


� . "رباب" ابزار موسيقی خاصی است.


� . تفضلي، ابوالقاسم، سماع� XE "سماع" � درويشان در تربت مولانا، 1377 شمسي، 190.


� . نگاه کنيد به: افلاکي، شمس الدين محمد، مناقب العارفين� XE "مناقب العارفين" �، 1385 شمسي، 395، (3/328 ـ 330) ـ 490، (3/468)، صاحب الزماني، ناصرالدين، 1377 شمسي، خط سوم، 74 ـ 75.


� . افلاکي، مناقب العارفين� XE "مناقب العارفين" �، 1375 شمسي، 2/578.


� . في إثبات الوجود الواجبي... عین الأعیان وحاقّ الواقع... واجبة‌الوجود بالذات... و هو المطلوب. (نهایة الحکمة، 268):


	«همانا حقیقت وجود که عین اعیان و حاق واقع [و شامل همه اشیا] است... واجب الوجود بالذات می﻿باشد و عدم آن محال است. (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . تقدّم الوجود على الوجود فهو تقدّم آخر غیر ما بالعلّیّة إذ لیس بینهما تأثیر وتأثّر ولا فاعلیّة ولا مفعولیّة بل حكمهما حكم شيء واحد له شؤون وأطوار وله تطوّر من طور إلى طور. (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 226، به نقل از صاحب اسفار):


	«تقدم وجود بر وجود، تقدم علّیت نیست، بلکه تقدمی دیگر است، زیرا تأثیر و علّیت و فاعلیت و مفعولیتی بین وجودها نیست، و حکم وجودها حکم یک چیز واحد است که شؤون اطوار و صورت﻿ها و دگرگونی﻿ها دارد و از حالتی به حالت دیگر در می﻿آید».  (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . الوجودات الإمكانیّة كائنة ما كانت... محاطة له بمعنى ما لیس بخارج». (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301):


	«وجودهای امکانی هر چه باشند... محاط خدایند یعنی از او بیرون نیستند. (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . «قول بعضهم إنّ علّة الإیجاد مشیئته و إرادته تعالى دون ذاته كلام لا محصّل له‏» (طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 162):


	«عقیده کسانی که می﻿گویند علت ایجاد عالم، مشیت و اراده خداست نه ذات او، عقیده‌ای نادرست است و معنای صحیحی ندارد».


	إذا كانت العلّة التامّة موجودة وجب وجود معلولها. (طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 86):


	«هر گاه علت تامه موجود باشد وجود معلول آن واجب است». (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . ... في إثبات ذاته تعالى... لبطلان الغير... إذ لا غير هناك... (طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 156):


... در اثبات ذات خدای تعالی... به جهت بطلان همه چیز غیر از او... چون اصلا آنجا غیر او چیزی نیست... 	(شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . من الواجب في التشكیك أن یشمل الشدید على الضعیف وزیادة . (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 118):


	در تشکیک، و اجب است که شدید، مشتمل باشد بر ضعیف و زیادت بر آن.


	«إنّ العلّة تمام وجود معلولها... أن تمام الشيء هو الشيء وما یفضل علیه»‏. (طباطبایی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 234 _ 269):


	«علت، تمام وجود معلول است... و تمام شیء، خود آن شیء است و بیشتر از آن». (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . فما من شيء ممكن موجود سوى الواجب بالذات حتّى الأفعال الاختیاریّة إلّا وهو فعل الواجب بالذات معلول له بلا واسطة أو بواسطة أو وسائط... فهو تعالى فاعل قریب لكلّ فعل ولفاعله... (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301):


	«پس هیچ چیز ممکن موجودی غیر از واجب الوجود بالذات نیست _ حتی افعال اختیاری _ مگر اینکه فعل واجب الوجود بالذات، و معلول بی﻿واسطه یا با یک واسطه یا با چند واسطه اوست... پس او تعالی، فاعل قریب و بی﻿واسطه هر فعل و فاعل آن است...». (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . ... إن القياس البرهاني هو المنتج للنتيجة اليقينية من بين الأقيسة كما أن اليقين هو الاعتقاد الكاشف عن وجه الواقع من بين الاعتقادات‏. (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 4):


	در بین تمامی انواع قیاس، تنها قیاس برهانی است که دارای نتیجه یقینی می‌باشد، کما اینکه تنها یقین است که کاشف از وجه واقع در بین اعتقادات می‌باشد.	(شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . «	تمام مباحث  رفيع و عرشى اسفار منقول از فصوص و فتوحات  و ديگر صحف  قيمه و كريمه شيخ اكبر و پرورش يافتگان بلا واسطه و يا مع الواسطه او است». (دوّمين يادنامه علامه طباطبایی، تهران 1984، حسن حسن زاده آملی / 16 و 36).


	«اساتيد براى ما از مرحوم قاضى حكايت  مى كردند كه... ملاصدرا هر چه دارد از محيى الدين دارد و در كنار سفره او نشسته است». (دوّمين يادنامه علامة طباطبایی، تهران 1984، حسن حسن زاده آملی / 41).


بسیاری از مبانی حکمت متعالیه وامدار عرفانی است که ابن عربی پایه‌گذار نامدار آن است. (جوادی آملی، عبد الله،‏  آوای توحید، ۷۸).


	« الشيخ جوادي آمليّ... يقوله فيه: "إنّ جميع ما قاله الآخرون وكتبوه بالعربيّة والفارسيّة، نثراً كان أو نظماً في الماضي والحاضر يعدّ بضعة نسبة إلى بحر محي الدين الموّاج"."... إنّ الكثير من مباني الحكمة المتعالية مدينة إلى العرفان الذي أرسى قواعده المعروفة ابن عربيّ نفسه". (ينظر: رسالة القرآن، جوادی آملی، عبد الله، مؤسسه فرهنگی رجاء ، تهران 1991، 107). 


	(كسار، جواد عليّ، التوحيد، ‏1/230، تقرير دروس سيّد كمال حيدری، حاشيه کتاب).


� . مدارک دو کتاب بر اساس نسخه نرم افزار مؤسسه کامپيوتری نور است.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 268.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 163


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 156.


� . الطباطبایی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 234 _ 269.


�. طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 285.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 166.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 315 _  316.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 226، به نقل از اسفار.


�. طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 162.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 241 _  242.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 234.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 269.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 118.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 18.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 157‏.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 57.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 315 _  316.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 166.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 280.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 310.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 172.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 226، به نقل از صاحب اسفار.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 309.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 163.


� . مانند شیخ مفید و طوسی و سید مرتضی و صدوق و خواجه طوسی و علامه حلی و مجلسی و عموم اعاظم و اساطین اسلام غیر از فلسفه مشربان!


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 307.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 326.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 289.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 308.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 315.


�  . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 164.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 85‏.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 86.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 86.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 285.


� . إنّ حيث ذات الکائنات هو الکون والتحقّق به بلا جعل... وهذه هو الجاعليّة الذاتيّة بلا فعل منه تعالي... يكون حيث ذات المجعولات بهذا الغير مجعولة بالذات... بلا جعل ولا فعل ولا تأثير ولا غيرها. ميرزا مهدي اصفهاني، معارف القرآن.


� . كلّما توجّهت إلي هذا النور بوجه الهذيّة لا مناص لك من القول بأنّه نور محمد ومخلوق... ولو نظرت إلي أصل نوريّته وغمضت العين عن هذيّته، فقد صرفت النظر عن الخلق بالكليّة وتوجّهت إلي الله‏ تعالي. ميرزاي اصفهاني، تقريرات، 65.


� . ليس شيء غيره تعالي وغير وجوده وإلا يلزم التحديد. ميرزا مهدي اصفهاني، تقريرات، 98.


� . لا وجود إلا وجود الله. معارف الهيه، حلبي، محمود، 784.


� . تهراني، جواد، عارف و صوفي چه مي‌گويند، 238، 268.


� . فنور الله‏ مطلق غير متعيّن أبداً في عين كون هذه المخلوقات أسمائه وتعيّناته وصفاته. ميرزا مهدي اصفهاني، تقريرات، 68.


� . في الواقع ونفس الأمر مع قطع النظر عن التعيّنات والمضايق... فإذا هو [محمّد صلّي الله عليه وآله] الله‏ تعالي. تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، 67 ـ 68.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، 755.


� . معارف الهيه، حلبي، 561.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، دوره دوم، درس دوازدهم.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، 755.


� . معرفت نفس، تحرير يگانه، 361 ـ 360، ابواب الهدي، سال 1387، 130.


� . ومعني کونها بالغير في عالم التشبيه کظلّ الشيء. انوار الهداية، 24، ابواب الهدي، سال 1387، 123.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، دوره دوم، خطي، 307.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، دوره دوم، خطي، 307.


� . معرفت نفس، تحرير يگانه، 335 ـ 334، ابواب الهدي، سال 1387 130.


� . معرفت نفس، تحرير يگانه، 357 ـ 356، ابواب الهدي، سال 1387، 129.


� . إنّ المعقولات الضروريّة مظلمة الذات، واستکشاف الحقائق النوريّة أو الظلمانيّة بها عين الباطل، وطلب المعرفة من هذا الطريق عين الضلال المبين، فإنّه طريق معوج، وهو سلوک المجانين. ابواب الهدي، چاپ اول، سال 1387، 294.


� . التصورات والتصديقات لا يفيدان إلا اليقين. ولا أمان لخطأ اليقين. ميرزا مهدي اصفهاني، ابواب الهدي، نسخه نجفي، 69.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، نسخه خطي، دوره دوم، 163.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، نسخه خطي، دوره دوم، 37.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، نسخه خطي، دوره دوم، 131.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، نسخه خطي، دوره دوم، 181.


� . حلبي، محمود، معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي،754.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، درس چهل و پنجم.


� . والله‏ تعالي... هو الظاهر بذاته. ملکي، محمد باقر، توحيد الإمامية، 276.


� . مباني خدا شناسي در فلسفه يونان و اديان الهي، برنجکار، رضا، 132.


� . مباني خدا شناسي در فلسفه يونان و اديان الهي، برنجکار، رضا، 145.


� . فالقول بامتناع معرفة الله‏ وسد باب معرفة الكنه... قول باطل. تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، 69 ـ 70.


� . اين نوع اجازه، بدعتی صوفيانه است و غير از اجازه اجتهاد و روايت است که از روش�هاي فقها مي�باشد.


� . حسيني تهراني، محمد حسين، لب اللباب، 154 ـ 158.


� . معارف الهيه، حلبي، محمود، درس اول.


� . كشف ‏الحق و نهج ‏الصدق، 57.


� . نهج ‏الحق، 125.


� . أجوبة المسائل المهنائية، 89.


� . الخرائح والجرائح، 3 / 1061.


� . بحار الأنوار، 57 / 197.


� . ميرزا ابوالحسن اصطهباناتي، السلسبيل، 386.


� . چشم و چراغ مرجعيت (ويژه نامه مجله حوزه درباره آيت الله بروجردي)، 140 ـ 142.


� . در محضر آيت الله بهجت، 3/26.


� . مجله نور الصادق، ش16 ـ 17.


� . صدر، سيد محمد باقر، شرح العروة الوثقی، 3 / 313 ـ 314.


� . محمد تقي جعفري، مبدأ اعلي، 74.


� . محمد تقي جعفري، مبدأ اعلي، 72.


� . محمد تقي جعفري، مبدأ اعلي، 71.


� . محمد تقي جعفري، مبدأ اعلي، 72


� . محمد تقي جعفري، مبدأ اعلي، 108 ـ 111.


� . انسان کامل، مرتضي مطهري، 168.


� . نگ. شرح قيصری بر فصوص، فص نوحی 136 ـ 142، طبع قم، بيدار.


� . علامه خويي، شرح نهج البلاغة، 13/177.


� . خيراتيه، 2 / 57.


� . عروة الوثقی، 1/145، مسأله 199.


� . نگاه کنيد: "تنزيه المعبود في الرد علی وحدة الوجود" علی‌احمدی، سيد قاسم.


�. مدارک مطالب فوق به ترتيب: 1 تا 6: داوود صمدي آملي، شرح نهاية الحکمة، صفحات: 124؛ 15؛ 110 ـ 111؛ 115؛ 47؛ 86. 7) آداب سالک الي الله، صمدي آملي، 79.


� . مجله نور الصادق، ش 14 ـ 15 / 202.


� . مدارک مطالب را قبلا آورديم.


� . صوتي و تصويري جلسه موجود است.






