
  

        کـداميـن تفـکيـک؟کـداميـن تفـکيـک؟کـداميـن تفـکيـک؟کـداميـن تفـکيـک؟

  يحسن ميلانک، ين تفکيبرگرفته از: کدام

 صيبا تصرف و تلخ
  اشاره
ن رآوان مکتب قير و پينمنؤ ميندر ب يشيآزاد اند يک کرسي سمات يمادآور شدي شماره سمات ينگونه که در اول همان
 ـعق گوناگون در موضوعات يها دگاهيهم السلام است و آماده طرح نظرات و ديت عليو اهل ب اسـت و   و معـرفتي  دتيي
 ـ  مي عه ارادتيهم السلام بويژه عالمان ارجمند شيت عليان و محبان اهل بيعين که به همه شيضمن ا چ عـالم و  يورزد امـا ه

گونه که  داند همان نمي ن و عترتآار برهان و قريبا مع ي قابل نقد و بررسيررا معصوم و غ يعيش دتييو عق يان فکريجر
مقام عصمت و خط قرمز  يچ بزرگيه ي بوده است که براينل القدر مکتب چنيهمه دانشمندان جل ييخ مستمر و تاريرس

 يد نقـد يش رو داريپرداخته اند. آنچه پ مي گريکديمانه به نقد يقائل نبوده اند و صريح و اغلب صم ياز جهت نقد علم
 اصـفهاني  يزا مهديرمرحوم م ل القدر و ربانييلعالم ج يها گاهديمکتب تفکيک بوِيژه د دگاهها و مبانيياز د يبر پاره ا

ف است که به قلم دانشمند محترم جناب حجت الاسلام و ين مکتب قدس سرهم الشريگر عالمان ارجمند منسوب به ايو د
  به نگارش در آمده است. لانيي مينالمسلم

  دانند. مي نقد شده وارد ع از مبانين نوشته و در دفايبر ا است که کساني ييسمات آماده دريافت و انعکاس همه نقدها

  مقدمه

 و مـتكلمين  و فقهـا  عقايد با عرفاني و يفلسف يآرا بين ،امروز تا مسلمانان ميان در عرفان و فلسفه ظهور يابتدا زا
 نصـير  خواجـه  مرحـوم  تـا  گرفته... و يطوس شيخ و يمرتض سيد و مفيد شيخ مرحوم از ـ ما ياعتقاد حريم پاسداران

 ـ طور به و يانصار شيخ و يمجلس علامه و يحل علامه و يطوس الدين قـدس االله   مكتـب  يعلمـا  و فقهـا  عمـوم  يكل
 السـلام  علـيهم  معصـومين  خود زمان به مقابله و اختلاف اين ريشه بلكه دارد، و داشته وجود تضاد و تقابل ـاسرارهم  

کـاملا   كـه  يمروز سليمان و صابي عمران با يعباس مأمون مجلس در السلام هيعل رضا امام يها بحث چنانكه ؛رسد يم
 اخير قرون در اما .دهد يم نشان را تخالف و تباين و تقابل و تضاد اين از يكامل نمونه بودند يففلسد ياو عق مباني يدارا

 عمـر  از يمديـد  يهـا  مـدت  اينكه از پس (ره) اصفهاني يمهد ميرزا آيت االلهن فلسفه و عرفان، ايکي از بزرگان منتقد
 نقـل  مقدس مشهد به اشرف نجف از ،است نموده يسپر عرفاني يها  کسلو و سير و يفلسف مطالب اشتغال به را خويش

  اند. كرده تربيت شاگرداني و پرداخته عرفان و فلسفه نقد به شديدا و نموده مكان
 ـ روش هـم "  يو گاه "کتفكي مكتب" را وانشانيرپ و ايشان يفكر مجموعه نام يبرخ اخيرا " اماميـه  ياعلمـا و فقه

 در ولي است يافته صورت عرفان و فلسفه ابطال و نقد مقام در شديدا گرچه ايشان مكتب كه دينما مي ينچناما  اند، اده
 ـ بـه پرداخته است کـه در ايـن مقـال     عرفا و فلاسفه مطالب همانبعضا به طرح  اثبات، مقام  نظريـات  تطبيقـي  يبررس

 ـمکتب  )٢. عرفا و فلاسفه) ١:مختلف هاي گروه  ـ يفقهـا  و علمـا مـتکلمين و   عمـوم و  يمکتـب وح ـ ) ٣ک.تفكي  عهيش
  .پردازيم مي

نقد ما هرگز متوجه شخصيت عالمان بزرگواري که عمري را در راه نيل به معـارف مکتـب وحـي    لازم به ذکر است 
قلـي و ديـني خـود    ايم به مقتضاي فطرت پاک ع ها را آورده دانيم بزرگاني که کلمات آن اند نيست. نيک مي سپري نموده

دانند و نه مجبور در افعال، بلکه هـدف مـا نشـان دادن تبـاين عقايـد والاي مکتـب وحـي بـا           قطعا نه خود را خدا مي
باشد. بدون شک تبيين معارف اهل بيت عليهم السـلام در مقابـل    هاي ارائه شده بر اساس مباني معارف بشري مي تحليل

نيسـت بلکـه از    ان معارف اهل البيت علـيهم السـلام  بزرگواران و ساير ارادتمنداهداف آن  نظريات بشري نه تنها مخالف



  2 

  به ارواح آنان خواهد بود. ترين انتظارات ايشان از ما و از ترين هداياي ما مهم

  ؟خالق و مخلوق تباين حقيقي يا اعتباري

 او كه است اين توحيد اهل عقايد و يعقل براهين و اديان ضرورت اساس بر، اشيا ساير با متعال خداوند ذات نسبت
 هـا  آن وجودي سابقه بدون را موجودات ساير كه ابعاد و اجزا و مكان و زمان داشتن از فراتر است ذاتي تعالي و تبارك

 كـاملا  بنابراين. ندارد امتناعي هيچ نمايد معدوم و نيست را ها آن همه فرمايد اراده چنانچه و است آفريده) شيء من لا(
 يـا " اي جلـوه " يا" پرتوي" يا" قبسي" يا" جزئي" يا" اي حصه" يا"اي مرتبه" را مخلوقات و موجودات كسي كه است غلط

) ماهيـت ( وجـود  حد و شبح و شكل و صورت لحاظ از مخلوقات به اگر بگويد و بداند متعال خداوند ذات از" صورتي"
 هـا  آن) اشـاره  قابـل  وجـود ( هاذيـت  و تعـين  و صـورت  و شبح و شكل از اگر ولي خداوندند از غير كنيم نگاه ها آن

  .نيستند ديگري چيز هيچ خداوند جز شود نظر صرف
  :گويند مي ه فوق، اصحاب معرفت بشريعقيد مقابل در

 مـا  نيست آن در كمبودي و فقدان گونه هيچ و باشد نمي عدمي حد هيچ به محدود و است نامتناهي خداوند ذات چون
 را وجـودي  و آفريـده  را چيـزي  متعال خداوند كه كنيم قبول توانيم نمي يعني بپذيريم، شد بيان هك را اي عقيده توانيم نمي

 نداشـته  را مجعـول  و شده آفريده و مخلوق وجود اين خداوند اگر اينكه چه ؛باشد آن بردن ينب از به قادر اي كرده جعل
 را وجـود  ايـن  اگـر  و گـردد،  عدم و وجود از ركبم و محدود، و وجود، اين فاقد ،نبوده نامتناهي كه آيد مي لازم است
 خلق و جعل قابل اصلا كه است حقيقتي وجود، كه بپذيريم بايد ما بنابراين. است محال آن خلق و جعل پس است داشته
 عـوض ) اسـت " ماهيات" و" وجود حدود" آن، نام كه( آن هاي شبح و تطورات و ها شكل و ها صورت تنها بلكه نيست

  :بگوييم ديبا چارنا و. شود مي
 و وجـود  از مركبمحدود و  و نبوده نامتناهي خداوند كه آيد مي لازم گرنه و( است خلق و جعل قابل نه وجود الف)

 نيسـتي  و عـدم  قابـل  نامتنـاهي،  خداي هستي و ذات كه آيد مي لازم گرنه و( رفتن بين از و عدم قابل نه و ،)باشد عدم
  ).باشد

 خلـق  و آفريـده  اشـيا  گـوييم  مي وقتي بلكه .نيست وجود جعل ولا من شيء  خلق معناي به آفرينش و خلقت ب)
 خـدا  وجود مالك و شده عارض وجود بر كه ماهياتي و حدود و اشباح و ها صورت كه باشد اين منظورمان بايد اند شده
 شـده  خلـق  ،ء شـي  من لا و ،شده پديد اتشانتعين از نظر صرف با ها آن وجود اصل اينكه نه ،باشند مي حادث گردند مي

 وجود جز اتشانتعين از نظر صرف با و هاذيتشان لحاظ بدون اشيا وجود: بگوييم كه است همين استدلال اين نتيجه. باشد
  .باشند شده خلق و يافته وجود ء شي من لا و ،شده حادث نظر اين از كه نيست ممكن لذا ،نيست چيزي خداوند
 كـه ( وجـود  اشـكال  و اشـباح  و ها صورت كه كنيم معنا گونه اين بايد هم را قمخلو و خالق سنخيت عدم معناي ج)

 مباينـت ( باشند نمي سنخ هم) نيست خداوند جز چيزي كه( وجود خود با) نيست آن جز چيزي مخلوقات و اشيا حقيقت
 از نظـر  صـرف  بـا  و وجود نظر از مخلوقات و اشيا بگوييم اينكه نه ،)وجود حيث ازـ   ـ بلکه وحدت سنخيت با ،صفتيه
  .باشند نمي سنخ  هم و بوده مباين خداوند با هم باز شانتعين و شبح و شكل

  ن؟!يشامخ يا عرفايان جاهل يصوف

 دو بـه  را خودشـان گـاهي   اند دانسته تعين عدم و تعين حيث از تنها را مخلوقات و اشيا با خداوند تفاوت كه كساني
  :اند كرده تقسيم گروه

  .دانند مي خيالات و اوهام را چيز همه او جز دانسته خدا به منحصر را جودو كه كساني: اول
 قائـل  حقـيقتي  هـم  خداوند غير برايخواهند  مي حال عين در ولي دانند مي خدا به منحصر را وجود كه كساني: دوم



  3 

کنيم، امـا ايـن    انکار نمي ما وجود غير خدا را :گويند مي ، لذا در اين مسيردانندب چيزهايي واقعاهم  را مخلوقات و ه،دش
که موجوديت آا نيز به وجود است نـه ايـن کـه     چرا ات وجود چيز ديگري نيستندتعيناغيار جز ماهيات و اشباح و 

  .وجودي غير از وجود خدا داشته باشند و وجود خداوند را محدود سازند
 يكي عينا ـ  شامخين خودشان قول به عرفاي مذهب و متصوفه جهله مذهبـ  مذهب دو اين كه ن استيت اياما واقع

 نظـر  از امـا  باشد داشته تفاوتي كه هم فرض بر ،نظريه دو اين حال ينو د رع .و اصلا چنين دوئيتي حقيقت ندارد است
  .باشد مي توحيد اهل و متكلمينو  فقها و علماعموم  نظريه مقابل در خود جوهر و اساس

  پاسخ ما

 و جعـل  معنـاي  بـه  خلقت امر و انگاشته وجود امتداد يدارا و نامتناهي را داوندخ ذات كه ـ افراد اين تمامي پاسخ
  :كه است اين ـ دانند مي محال را وجود خلق
 کهي زيچ به لذا ،است مخلوق و ،ممكن و ،حادث امتداد، و و ،اجزا داراي اشياي هاي ويژگي از" تناهي عدم و تناهي"
" تنـاهي  عـدم  و تناهي" ديگر عبارت به. ينامتناه نه و شود مي گفته يتناهم نه ندارد يوجود امتداد و کل و جزء اصلا

 خالق كه متعال خداوند و باشند مي مخلوق و تجزيم اشياي براي" عدم و ملكه" مانند بلكه نيستند، هم نقيض معناي دو
 نه و است كوچك نه او خود و باشد مي ها آن همه با مباين ذاتا است بزرگ و كوچك و اجزا و مقدار داراي اشياي تمامي

  .نامتناهي نه و متناهي نه و بزرگ،
  فرمايد:  المؤمنين عليه السلام ميامير

بذي عظم تناهت به الغايات فعظمته تجسيدا، بل كبر شأنا وعظم  ليس بذي كبر امتدت به النهايات فكبرته تجسيما، ولا
  ١سلطانا.

او  عظمت و ،ساخته باشند بزرگ جسمي او از و ،كشانده اطراف به را او مختلف، جوانب كه نيست گونه اين او بزرگي
 عظمت و شأن بزرگي داراي او بلكه ،ساخته باشند بزرگ جسدي اواز  ، ويافته پايان او به اطراف كه نيست چنان

  .است سلطنت
  فرمايند:  امام جواد عليه السلام مي

 والكثرة بالقلّة متوهم أو متجزيء وكلّ، والكثرة بالقلّة متوهم ولا متجزيء لا واحد  واللّه، متجزيء الواحد سوي ما إنّ
  ٢.له خالق علي دالّ مخلوق فهو

هر چيزي جز خداوند يگانه، پذيراي قسمت و جزء است. خداوند يكتا و احدي است؛ نه قابل انقسام است و نه جزء 
 و ذيراي قسمت و جزء باشد يا در تصور، كميكه پ وصف شود. [چرا که] هر چيزي و زيادت بردار و نه در وهم به كمي

  باشد.  مي مخلوق است و دلالت دارد كه او را خالقي زيادت را بپذيرد،
  ٣.ربنا كذلك وهم، ولا عقل ولا وجود في ينقسم لا أنه به يعني المعني، أحدي إنه

 است چنين. نيست انقسام قابل هرگز وهم، در نه و عقل، در نه و وجود، در نه يعني است، واحد حقيقتي خداوند
  .ما پروردگار

صريحا معترفند که متناهي گر يدانند و از طرف د يم يک طرف خداوند را نامتناهياز فلاسفه ار شگفت است که يبس
  نويسند:  که مي چنان بودن و نامتناهي بودن از خواص کميت بوده، و کميت هم از اعراض جسم است.

                                                                                                                                                                             

 .٢٦١/  ٤؛ بحارالانوار، ٤٨٠/ ١؛ الاحتجاج، ١٨٥خطبه  ج البلاغه،.  ١
 .١٥٣/  ٤، بحارالانوار؛ ١٩٣، التوحيد ؛١١٦/  ١، كافى.  ٢
 .٣/٢٠٧ الأنوار، بحار ؛٨٣ التوحيد، .٣



  4 

  ١.لذاتية التي تلحق الكمالنهاية واللااية من الاعراض ا
  تناهي و عدم تناهي از اعراض ذاتي کميت و مقدارند.

  ٢الخامسة النهاية واللا اية. ...يختص الكم بخواص... والكم عرض
  خواص، متناهي بودن و نامتناهي بودن است.  هايي دارد که... پنجمين آن کم عرض است... و خواص و ويژگي

 نادرسـت  و باطل اند گرفته آن از كه هم نتايجي تمامي لذا است باطل مذكور افراد توهم و شبهه هپاي و اصل بنابراين،
 غـير  وجود براي مجالي او ذات بودن نامتناهي و است نامتناهي خدا وجود:"بگويد كسي كه است اساس بي جداً و بوده،

بـدتر از   و ،"نمايـد  خلق و جعليزي را وجود چ متعال خداوند كه است محال" يا اينکه بپندارد: ،"است نگذاشته باقي او
 با خود هاذيت و شبح و شكل و تعين نظر از و تنها نيستند خدا جز چيزي وجود حيث از اشيا"همه اينکه نتيجه بگيرد: 

 ".دارند تفاوت خدا
 خداوند از و اجزا مقدار و تناهي و حد سلب مقام در است شده وارد خداوند نبودن متناهي زمينه در كه هم رواياتي

 از غـير  وجودي تواند نمي ديگر كه باشد اين آن نتيجه كه كند اثبات نامتناهي موجودي عنوان به را او اينكه نهباشد،  مي
گر فراتري ذاتي خداوند از قابليت و شأنيت اتصاف به  نشان ،اشاره مورد روايات ديگر عبارت به. فرمايد خلق خودش

 ـ چ تفاوتيين جهت هيو در ا کنند، يت اتصاف موضوع به محمول را نفي ميباشند که شأن تناهي و عدم تناهي مي کنـد   ينم
  .ا معدولة المحموليکه سالبه محصله باشند 

؛ و "سـت يهوا گرم ن" :مانندجزء موضوع و محمول نشده باشد  يادات نفاست که  يا سالبه  هيقض ،لهصسالبه محه يقض(
هـوا  "مانند:  دو شده باشد ا هريا محمول يجزء موضوع  ينف اداتت که معدوله آن اسه يقض و؛ "ستين يخداوند متناه"
 ـن جمله نباياز ادر مورد خداوند متعال که  "است ي متناهيرخداوند غ"ا ي، " گرم استيرغ کـه وجـود    جـه گرفـت  ينتد ي

 ـآن ا يمعنـا بلکـه   !گذارد ينم يباقخود  يرغ يبرا ييجا گريکه د يا ع است به گونهيا وسي گت بزريا خداوند بي ن ي
  .)باشد يم گبزر و و کوچک يو نامتناه يت متناه از موجودايرمتعال غ است که خداوند

 در خداوند هم اعتقاد به آن باطل اسـت.  يردر مورد غ ذاتا محال است و حتي يوجود نامتناهاصولا  كه دانست بايد
 آن بـه  اعتقـاد  و است، بوده بديهي و مسلم امور از نامتناهي ذاتي وجود بودن محال به اعتقاد شيعي، اعتقادي تاريخ طول

  .است كرده رخنه ايشان از برخي بين درد ـ يمطلق و مق يرتعبـ با  تسن اهل عرفاي و سفهفلا توسط
 :فرمايد مي قدس سره طوسي شيخ

  ٣.محال له اية لا ما وجود إن
  محال است. ت نداشته باشديکه ا يزيچهمانا وجود 

  :يسدنو مي تجريد شرح
  ٤.يأتي ما علي محال يتناهي لا ما وجود إن

  ت نداشته باشد محال است.يچه که ا م داشت وجود آنيان خواهيطور که ب همان

  کينش در فلسفه و عرفان و تفکيخلقت و آفر ريتفس

                                                                                                                                                                             

 .٣/١٧٦ الاشارات،   شرح.  ١
 .٧٧الحكمة،  بدايةطباطبايي، محمد حسين، .  ٢
 .٢٤ الاقتصاد،.  ٣
 .٣٥ تجريد، شرح: حلي علامه.  ٤



  5 

        فلاسفهفلاسفهفلاسفهفلاسفه    وووو    عرفاعرفاعرفاعرفا    نظريهنظريهنظريهنظريه

 خلقت لذا نيست، عدم يا و علج قابل هرگز كه است ابدي و ازلي و نامتناهي تيحقيق وجود،در نظر فلسفه و عرفان 
 هسـتي  و ذات يـافتن  تعـين  ،خلقـت  معنـاي  بلكه ؛است محال ذاتا اشيا هستي حقيقت ايجاد و جعل معناي به آفرينش و

 ـ همين از غير وجودياصلا  خداوند گويندگاهي مي صورت اين در كه است مخلوقات و اشيا صورت به خداوند  اتتعين
 چيـزي  اصلا شانتعين از نظر صرف با وجود حيث از و ،ندوندخدا اتتعين اشيا گويند يو ديگرگاه م ،ندارد ها صورت و

  .است باقي خودبودن تناهي نامو  تعيني لا بر ابدا و ازلا خداوندولي  نيستند او از غير
 و رتيصـو  يـا  جزئي يا اي مرتبه يا اي حصه عنوان به بايد شود فرض كه ديگري موجود هر شانين در نظر ايبنابر ا

 ندارد وجود خدا از غير چيزي هيچلذا  .باشد )ربطي وجود ،اسمي معناي به نسبت حرفي معناي مانند(او  وجود از تعيني
 هـا  غيريـت  بنابراين. باشد عدم و وجود از مركب و گردد ء شي آن عدم به محدود خداوند وجود كه آيد مي لازم گرنه و

 از غـير  وجودي اينكه نه وجودند حد و ماهيت كه حقيقتند و واقعيت حيث ينا از تنها و وجودند حدود و ماهيات تنها
  .باشند خداوند نامتناهي وجود

  ١ الوجود همه چيزهاست؛ هيچ چيز از او بيرون نيست. واجب
  ٢ ها است. متره آنكه اشيا را ظاهر كرد، و خود عين آن

 ٣همانند است!  همانا خداوند متره، همان خلق داراي
  ٤.هويت انسان عين حقيقت و هويت حق استحقيقت و 
  ٥به صورت خر و حيوان ظاهر شده است. همان است که ]ذات الهي[تحقيقا آن 

  ٦يشذّ منه مثقال عشر عشر أعشار ذرة... ء ولا يخلو منه شي كه صمد حق است به حيث كه لا غير متناهي
  بت عيار برآمد. هر لحظه به شكلي

  ٧آيد. مختلف و گوناگون درمي هاي گردد كه خود او به صورت  وند به اين باز ميعلت بودن" و افاضه خدا" معناي
  ٨باشد.  شود. و خلق، وهم و خيال مي  حق و خدا همان چيزي است که ديده مي

ايم و او بـدون صـورت    بين آن دو وجود ندارد جز اينكه ما بـه ايـن صـورت در آمـده     ذات ما عين ذات اوست، هيچ مغايرتي
  ٩است.
  ١٠بيند.  است كه حق را در هر چيزي ببيند؛ بلكه عارف حق را عين هر چيزي مي رف كسيعا

                                                                                                                                                                             

  .٣٦٨/  ٢. اسفار، ملاصدرا،  ١
 .٤٥٩/  ٢ عربي فتوحات چهار جلدي، " ابن. " ٢
عـربي؛   ، بـه نقـل از ابـن   ٧٦، ١٣٦٢؛ وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، حسن زاده، حسن، آذر ٧٨، ٣٠. فصوص الحکم،  ٣

 ٨٨/ ٢اسفار،
 .٣١١؛ با شرح و ترجمه ممد الهمم، حسن زاده آملي، ١٢٥. فصوص الحکم،  ٤
ء، جماداً كان أو حيواناً، حيـاة وعلمـاً ونطقـاً وإرادة،     ن لكل شيدر نسخه ديگر: إ .٢٥٢بر فصوص الحكم،  . شرح قيصري ٥

 .٧٢٦قيصرى،  شرح فصوص (قيصرى)، شرح وغيرها مما يلزم الذات الالهية، لاا هي الظاهرة بصور الجماد والحيوان.
 .٤٦انه الحق" حسن زاده، حسن ".  ٦
 ..٥٤صدرا،  عر، ملامشا.  ٧
 فص و حکمة احديه در کلمه هوديه. ٧١٥شرح فصوص الحكم، .  ٨

 .٣٨٩ الحكم، فصوص شرح . ٩
 .٩٦؛ شرح قيصري، ١٣٦٦، چاپ اول، سال ١٩٢ عربي فصوص الحكم" ابن. " ١٠



  6 

را _ در هر صورتي _ جلوه حق ببيند و بداند كه حق است که در آن صـورت خـاص    عارف كامل کسي است كه هر معبودي
كه نام خاص آن معبود، گاه سنگ است و  با اين اند، شود. به همين جهت است كه تمام عابدان، معبود خود را "اله" ناميده  پرستيده مي

  ١گاه درخت، گاه حيوان است و گاه انسان، و گاه ستاره است و يا فرشته.
الحقيقه بت چيست و مظهر كيست و ظاهر  كه في  و آگاه شدي نمايد بدانستي  اگر مسلمان كه قائل به توحيد است و انكار بت مي

است... بت را هم حق كرده و آفريده است، و هم حـق گفتـه    پرستي البته دين حق در بتكه  است، بدانستي به صورت بت چه كس
و ظـاهر گشـته    پرست باشند... و هم حق است كه به صورت بت ظاهر شده است... و چون او به صورت بت، متجلّي  است كه بت

  ٢حق است.هر چه هست  الحقيقه غير حق، موجود نيست و است، خوب و نكو بوده است... چون في
  ٣است پرستي كه دين در بت بدانستي     كه بت چيست مسلمان گر بدانستي

 مانند جن، و چه صـورت عقلـي   ها، چه صورت خيالي مانند بت كه باشد ـ چه صورت محسوس  معبود در هر صورت و شکلي
  ٤مانند ملائكه ـ همان حق است.

   ،شمايــيد شماييدبيـرون ز شما نيسـت   كار خدايــيد خداييد آنان كه طـلـب
   جبريل امينيـد و رســولان سمــاييد   اسميد و حــروفيد و كـلاميد و كتابيد

يد    عرش و گهي فرش ذاتيد و صفاتيـد، گهي اي ن ف يد و متره ز  اي ق ب    در عين 
   ٥   

 از يكـي  و گرفتـه،  قرار يديگر درونيکي  كه است چيزي مانند بلكه نيست، دوگانگي و تقابلي تمايز خلق، و خداوند بين تمايز
  ٦.باشد داشته احاطه آن بر بوده ديگري شامل بودن بند و قيد بي و اطلاق حيث
  نــك اـــره را  هـالل  ويــس اـم ديثــح
  نــك داـج زآن را نــاي خويش لـعق به
  زـچي كـي تــهس او و وـت و اــم و نـم
 ٧زــتميي چـهي دـاشـنب دتــوح در هــــك

  ٨.الجميع الواحد فهو صمدي، وجود اليتع إنه حيث
  .باشد مي اشيا همه كه است اي يگانه همان او پس است، صمدي وجود خداوند كه آنجا از

سگ خداست". من گفـتم "غـير از    قدرت ادراك آن را ندارد... . من نگفتم "اين و راقي. كسي است عالي وحدت وجود، مطلبي
جود بالاصالة و حقيقة الوجود در جميع عوالم... اوست تبارك و تعالي، و بقيـه موجـودات،   دقت شود!]... و نيست" [كاملا خدا چيزي

  ٩نما هستند. ندارند و هست هستي
معيت حق سبحانه با بنده، نه چون معيت جسم است با جسم، بلكه چون معيت آب است با يخ و خشت با خاك. چون تحقيـق  

و  توهمي خواني  دانست كه آنچه تو او را يخ و خشت مي يافت، و خواهي نخواهيغير از آب و خاك هيچ  وجود يخ و خشت كني،
  ١٠بيش نيست، و توهم و اعتبار، عدمِ محض [است]. اين جا بشناس كه حقيقت تو چيست. اعتباري

                                                                                                                                                                             

 .١٩٥ ،١٣٦٦ اول، چاپ الحكم، فصوص: عربى ابن.  ١
 .٦٤٧ـ  ٦٤١شمسي،  ١٣٣٧شرح گلشن راز، لاهيجي، محمد، .  ٢
 .٦٤١شمسي،  ١٣٣٧شرح گلشن راز، لاهيجي، محمد، .  ٣
 .٥٢٤ /الحكم فصوص شرح: قيصرىداوود .  ٤
 .١٣٧١/٢٦٩. کليات ديوان شمس تبريزي، با مقدمه جلال الدين همايي، انتشارات صفي علي شاه، چاپ دهم،  ٥
  .٥٠٢زاده آملي، حسن، تعليقات كشف المراد،  حسن .٦
 .راز لشنگ مثنوي شبستري،. ٧
 .٤٦٣ المراد، كشف تعليقات: حسن آملي، زاده حسن. ٨
 .٥٤٦ق، چاپ چهارم،  ١٤١٨راني، محمد حسين،  روح مجرد، حسيني.  ٩

 .٤٤شمس الدين محمد: مجله معارف، ش  روجي،.  ١٠



  7 

كنند، و امـرِ امتيـاز     نيز مي بر دو وجه متصور است: يا بر سبيل تقابل، و يا بر سبيل احاطه كه از آن تعبير به احاطه شمولي تعين
 نيست، و او در مقابـل چيـزي   مقابل او چيزي از قبيل قسم دوم است؛ زيرا كه در واجب تعالي تعين از اين دو وجه بدر نيست... .

ن و تميز متميز محيط و شامل بـه مـادونش، چـون تميـز كـل از آ      تعينداشته باشد... . خلاصه مطلب اين كه ...  نيست تا تميز تقابلي
  ١.مفروض چنين است الحقايق با ماسواي  و نسبت حقيقة حيث است كه كل است...

  ٢.اي كه صمدي صمد فقط تويي كه جز تو پري نيست، و تو همه
  گويد: ملا صدرا مي

 تنها موجود بلكه شود، موجود غير افاضه و تأثير به كه نيست ممكن هرگز موجود، نه و باشد وجود نه خود خودي به كه آنچه
  ٣...است آن گوناگون هاي صورت و شؤون و اطوار و وجود ودخ

  :نويسد مي" المراد كشف تعليقات"
 تبـديل  خـود  غـير  بـه  و شـده  جدا خود حقيقت از چيزي است محال كه چرا عدم،و نه قابل  ست،ا جعل قابل هرگز نه وجود،

  ٤.گردد
  ٥.است سبحانه حق همان خودش ذات حيث از وجود

  :دنويس مي" الهمم ممد"
  ٦.است سرگرمي براي امكان در بحث و است وجوب است وجود دار در چه آن بنگري دقت به چون

  :نويسد مي" حكيم و عارف ديدگاه از وحدت" رساله
 بـه  قائم همه و همه قيوم و همه بر قائم و موجودات همه اصل وجود و است، لذاته واجب نيست عدم و وجود قابل چون وجود

  ٧.هستند او
  :نويسد مي اسفار

است و شريکي در موجوديت حقيقـي نـدارد و در خـارج، فـرد      موجود و وجود"، منحصر در حقيقتي است که واحد شخصي"
آيد کـه    وجود ندارد، و تمام چيزهايي که در عالم وجود به نظر مي آن در كار نيست، و در سراي هستي غير از او احدي براي دومي

باشـد. بنـابر ايـن هـر       از ظهورات ذات و تجلّيات صفات اوست که در حقيقت عين ذات او مـي  غير واجب معبود باشد تنها و تنها
نـدارد. و   باشد... پس "عالم"، خيال است و وجود واقعي  کنيم همان وجود حق است که در اعيان ممکنات مي  چيزي که ما ادراک مي

  ٨ تقدند.اين بيان آن چيزي است که عارفان حقيقي و اولياي محقق به آن مع
  :است آمده نيز" رئاليسم روش و فلسفه اصول" پاورقي در

 را متعاليـه  حكمـت  كـه  فيلسـوفاني  همچنين و عرفان اهل نظر از... است حق ذات تجلي و ظهور عين) مخلوقات( ها آن حقيقت
 نـه  خداوندنـد،  ذات يشنمـا  و ظهـور  عـين  مخلوقـات  فلسـفي،  مشـرب  اين طبق است، اين از بالاتر مخلوقات دلالت... اند شناخته

 ـه با  :گويد مي خود معروف منظومه در سبزواري حاجي... خداوندند كننده ظاهر كه چيزهايي  ـاعي در هسـت  پنـهانيش  مهــ  انــ

                                                                                                                                                                             

 ـ  و احاطي وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، حسن زاده، حسن، فصل "تعين اطلاقي.  ١ ل توحيـد"،  واجب به بيان كمـل اه
 ٦٦ـ  ٦٤، ١٣٦٢آذر 
 .٤٠شمسي،  ١٣٦٢الهي نامه، حسن زاده، حسن، .  ٢
  ٣٤١/  ٢. ملا صدرا: اسفار،  ٣
  .٤٧٧حسن زاده آملي، حسن: تعليقات كشف المراد، .  ٤
   .٤٣٣ـ٤٣٢. حسن زاده آملي، حسن، تعليقات كشف المراد: ٥
  .١٠٧ممد الهمم در شرح فصوص الحکم،  حسن، آملي، زاده حسن. ٦
 .٨٠ م،آملي، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حکي زاده حسن ٧.
 .٢٩٤  ـ ٢٩٢/  ٢الأسفار، .  ٨



  8 

 ياله لايزال ذات تنها دارد وجود آنچه... است علت ظهور و تجلي عين معلول. بوست و رنگ او ز همه در رنگيش بي همهبا  ؛انـعي
  ١.باشند مي او شؤونات و ظهورات و تجليات كه لشافعا با است

  :سدينو مي" الإلهية والفلسفة السلام عليه  الرضا موسي بن علي" کتاب
  ٢!ماند؟ مي باقي او غير وجود فرض براي جايي چه پس... است، گرفته فرا و كرده پر را وجود همه نامتناهي موجود همانا

  :نويسد مي" فلسفه وزشـآم"
  ٣.باشند داشته مستقلي وجود كدام هر كه نيست چنان و ندارد او به بخش هستي علت وجود از استقلالي لول،مع عيني وجود

يطان را به شكر رازقـش انـدر   ش ،اساس عقيده وحدت وجود در ذكر و ذاكر و مذكور" بر نور بلكه رساله "نور علي
نور و همه علم و همه شوق و همه نطق و همه و همه حسن و همه عشق و همه شور و همه وجد و همه مجد و همه  سجود

  نويسد:  د و ميدان ميذكر و همه ذوق 
 
 
 
 
  
  
  
 

برخي از  است كه جهتبه همين 
  ند:يگو يکه م چنان کند! يها را گمراه م شود و انسان يان هم ظاهر مبه صورت شيط ند خداوند حتييويگ يم اهل عرفان

حقيقـت ايـن اسـت كـه      حقند. هر چند گفتن و شنيدن اين سخن دشوار اسـت ولي  هر يك از ممكنات، مظهر يك اسم از اسماي
  ٥.شيطان هم مظهر اسم "يا مضلّ" است

کنند و  ظرفيتي و جهالت در امر توحيد مي را متهم به بيدانند! و پيامبر الهي  پرستش گوساله را هم پرستش خدا ميو 
  :گويند  مي

إيـاه: ومـا حكـم االله     يعبـد إلا  وكان موسي أعلم بالأمر من هارون لأنه علم ما عبده أصحاب العجل، لعلمه بأنّ االله قد قضي ألا
ء، بـل   ه، فان العارف من يري الحق في كـلّ شـي  وقع. فكان عتب موسي أخاه هارون لما وقع الأمر في إنكاره وعدم اتساع ء إلا بشي

  ء. يراه عين كلّ شي
  :گويند  آورند و مي عذر بدتر از گناه مي شرح عبارت فوقترجمه و در و 

دانست اصحاب عجل چـه كسـي را    كه مي واقع و نفس الامر و به امر توحيد اعلم از هارون بود. چه اينه ب ليه السلامموسي ع
را او عالم بود كه خداوند حكم فرموده كه جز او پرستش نشود و آن چه را حكم فرمود، غير آن نخواهد شـد  كردند. زي پرستش مي

  ».اي بسا كس را كه صورت راه زد«ها عبادت حق تعالي است و لكن،  (پس جميع عبادت

                                                                                                                                                                             

  .١٢٦_١١٠ ،پاورقي اصول فلسفه و روش رئاليسم، مرتضي مطهري.  ١
  .٣٦ السلام والفلسفة الالهية،  : علي بن موسي الرضا عليه جوادي آملي، عبد االله .٢
  زش فلسفه، ج . مصباح يزدي، محمد تقي، آمو ٣
 .٤٨ـ  ٤٧شمسي،  ١٣٧٦زاده، حسن،   حسن نور علي نور در ذكر و ذاكر و مذكور،.  ٤
 .٦٨شمسي،  ١٣٧٣انه الحق، حسن زاده، حسن، .  ٥

داني   چو يك نور است در عالي و داني ور  ن ن  ي ا را  ه     غذاي جمل
   همه مرزوق رزق رحمت اوست   بر اين خوان كرم از دشمن و دوست
ا هم   ازين سفره چه شيــطان و چه آدم د ب ه اذن حق غذا گيرن    ب

   به شكر رازقش اندر سجود است   هر يكي نـور وجود است چو رزق
  رهمه وجــد و همه مجد و همه نو  رهمه حسن و همه عشـق و همه شو

   همه نطـق و همـه ذكر و همه ذوق  همه حي و همه علم و همـــه شوق
٤  

  

  



  9 

قلب او چون موسي اتسـاع  نمود و  بنابر اين عتاب موسي برادرش هارون را از اين جهت بود كه هارون انكار عبادت عجل مي
گونه مسائل در فصـوص و   بيند (غرض شيخ در اين بيند بلكه او را عين هر چيز مي نداشت. چه اينكه عارف حق را در هر چيز مي

 ند. هر چند به حسب نبـوفتوحات و ديگر زبر و رسائلش بيان اسرار ولايت و باطن است براي كساني كه اهل سر   ت تشـريع مقـر
  ١فرمودند). كه انبيا عبادت اصنام را انكار مي توده مردم را از عبادت اصنام بازداشت. چنان است كه بايد

  گويد: شمس تبريزي مي
  ٢خبر مباش! خبري؟ بيا اي جزء، از کل بي دعوت انبيا همين است که اي بيگانه به صورت، تو جزء مني، از من چرا بي

 منـدرج  ذات مقـام  در اشـيا  تمام... بود دارا را آسمان نبود آسمان از خبر كه زمان آن در بود، دارا حق حضرت را موجودات تمام
 ٣.است درنياورده نمايش به را آن هنوز ولي دارد عطا از قبل كننده عطا. است كرده تابش آنجا از ذرات تمام... اند بوده

        ککککييييتفکتفکتفکتفک    مکتبمکتبمکتبمکتب    نظريهنظريهنظريهنظريه

 ربطـي  و حـرفي  وجـود  خداونـد  به نسبت شياا ساير وجود و است نامتناهي خداوند وجودد يگو يک ميمکتب تفک
تنها همين  ا با خداياشغيريت . اويند وجود از اي مرتبه و ندارند خدا ذات از خارج وجودي موجودات اينكه يعني ،است

 خداونـد  وجـود جـز   اينكه چه ندخداوند عنييواحد نامتناهي  جودات خود همان وتعينو  شکلها و اشباحآا است که 
 را همه و ندارند قبول اصلا را خدا غير ها آن كه است اين در عرفا و فلاسفه با ما تفاوت و. نيست كار رد وجودي هيچ

 دانـيم  مـي  اي اظله و اشباح و حدود و ماهيات را ها آن و داريم قبول را خدا غير واقعا ما ولي دانند مي خيالات و اوهام
 از نظـر   صـرف  بـا  وجود حيث از ولي خداوندند غير هاذيتشان و ينتع نظر از كه يا به گونه اند شده وجود نور مالك كه

  ٤.نيستند چيزي خدا جز شانو شکل تعين
 كـه  نيسـت  ايـن  آفرينش و خلقت معنايو  نيست، كار در وجودي هيچ خداوند وجود جز افزايد ميک يمکتب تفک

 بلكـه  ،گـردد  مي فقدان و وجدان از اوندخد تركيب مستلزم و محال ذاتا كار اين اينكه چه كند جعل را وجودي خداوند
 )وجـود ( نـور  مالك كه اشيايي و ،دهد مي اشيا اشباح و ماهيات به خودش وجود از خداوند كه است اين خلقت معناي

 او غـير  شـان تعين از نظر صرف با وجود حيث از ولي ،نديوا غير خود تعين حيث از تنها خداوندند تعين و ،شده خداوند
  :نيستند

 مجعـول  ايـن  فاقـد  خـدا  خداست غير اگر و... شود مي عرفا قول كه باشد خدا عين مجعول اين اگر زيرا است غلط وجود جعل
 سـومي  و است اين از بدتر ماهيت جعل اما .است شرك اين و خداست در تركيب اش لازمه كه گردد مي عدم به محدود پس شود مي
  ٥.دارد اشكال هم

يئية والكون بالغير لكان حيث ذاا حيث اعولية... بلا جعل ولا فعل ولا تـأثير و... لا مجعـوليــة   انه لو كان كنه الشيء هو الش
  ٦وجـود ولا ماهيـة ولا غـير ذلك مما توهموه.

 ـت آن بسته به آب است] ذاتش مجعوليئيشکه  ي باشد [مانند موجيرت به غيئيز شيک چيقت ياگر حقهمانا  ت اسـت... بـدون   ي
  خلق شده باشد. اند که توهم کرده ييزهاير چيا سايت يا ماهيا وجود ي ،کار باشد ... دريرفعل و تأث ن که خلق ويا

                                                                                                                                                                             

 .٥١٤ممد الهمم در شرح فصوص الحكم، حسن زاده آملي، .  ١
 .١/١٦٢شمسي،  ١٣٧٧. شمس تبريزي، مقالات،  ٢
 .اصفهاني نخودكيپدر خود مرحوم  از نقل به ،١٦٤ ـ ١٦٣ ا،ه نشان بي از نشان: مقدادي. ٣
 ومعـني  تعـالي  سواه فهي شيء، ولا شيء بذاا هي التي الماهيات الاي للسو مصداق ليس أي الماهيات هي السواء فحقيقة .٤

 ).٧٠ اصفهاني، مهدي رزاـمي درس تقريرات. (وأبدا أزلا المتعين الغير المتناهي الغير النور لذلك وواجديتها مالكيتها هو مخلوقيتها
  .٧٦٢ پنجاهم، درس معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي،محمود،  ،حلبي ٥.
  ، ميرزا مهدي اصفهاني.معارف القرآن، خطي. ٦



  10 

 اتصـاف  جعـل  و ماهيـت  جعـل  و وجـود  جعـل  به خلقت ،سنت و كتاب معارف حسب بر كه كنيد ضبط خوب را عبارت اين
  ٢.باشد حق از جدا وجودي ات ١نيست هم وجودي باشد، نمي انجعال قابل ماهيت اصلا نيست وجود به ماهيت

 و شود، محتاج و گردد غير فقدان و خود وجدان از مركب خدا كه شود مي باعث زيرا است عمده عيب سه مستلزم وجود جعل
  ٣.گردد نتيجه صمديت بطلان و خدا توالد و شود پيدا وجود در شريك خدا براي نيز

  ٤.كند مي تمليك الانبيا خاتم ماهيت به) كمالاتش ديگر و حيات و قدرت و علم و وجود( خودش نور از خداوند
  ٥.الانبياست خاتم" بودن اين" نظر از و خداست نوريت اصل نظر از) الانبيا خاتم( نور اين

فقط در لفظ فرق داريم... غناي ما به غير است. کمال و جمال و جلال ما به غير است. و ايـن بـه    "نيست"ما نيست صرفيم و با 
  ٦ن شاء االله الرحمان توضيح خواهم داد.غير بودن را ا

  ٧.وجل عز لذاته ةيا لا أنه کما لکمالاته ةيا ولا
 لا" ،" االله وجـود  إلا وجـود  لا" ،" االله إلا إلـه  لا: "همچنانكه دارد تسري كمالات تمامي و وجود در إلا و لا كه است اين حقيقت

  ٨". االله قدرة إلا قدرة لا" ،" االله نور إلا نور
 و علـم  و نـور  و وجـود  خـدا،  قدرت و علم و نور و وجود غير.. .باشد نمي شرك وجه هيچ به عالم در كه است اين مطلب قعوا
  ٩.نيست ديگري قدرت

ان جاعلية الحق تعالي وفاعليته للکائنات المکشوفات المعلومات ليست بفعل منـه تعـالي لان حيـث ذات الکائنـات هـو الکـون       
 ـ   وهذه هو الجاعلية الذاتية بلا فعل منه تعالي...والتحقّق به بلا جعل...  ... بـلا  بالـذات  ةيكون حيث ذات اعولات ـذا الغـير مجعول

  ١٠جعل ولا فعل ولا تأثير ولا غيرها.
چنيننـد   از جهـت ذات،  زيرا کائنـات  ،فعل خداي تعالي نيست ،همانا جاعليت و فاعليت حق تعالي نسبت به کائنات ظاهر شده

.. ذات . و همين است جاعليـت ذاتي بـدون فعـل خداونـد.    يندبه خداموجود و محقّق  ي در کار باشدجعل و آفرينشکه اين بدون که 
  ها در کار باشد. باشد بدون اين که جعل و فعل و تأثير و مانند اين مجعولاتي که به اين غير موجودند مجعوليت ذاتي مي

  ١١.ديالتحد لزمي وإلا وجوده يروغ تعالي هيرغ ءيش سيل
  آيد. خدا لازم مي يتهيچ چيزي نيست وگرنه محدود ،غير خدا و وجود او

  ١٢.ماهيات سواه وما والابد الازل فهو .تعالي االله في منحصر وهو جاعل ولا مجعول غير الوجود
باشـد. پـس او ازل و ابـد اسـت، و ماسـواي او ماهيـات        و منحصـر در خـدا مـي    ،وجود نه آفريده شده است و نه آفريدگار

  .باشند وجود] مي يها [صورت
  ١الشيئية في الخالق جل شأنه هي الشيئية الحقيقية، وفي غيره هي الشيئية بالغير ولا شيئية له.

                                                                                                                                                                             

نويسد: فهو عز وجل خالق الوجود ورب الوجود! (ميرزا مهـدي اصـفهاني: ابـواب الهـدي،      ولي باز هم "ابواب الهدي" مي ١.
  ه منظور از خلقت، تعين دادن است نه معناي واقعي آن.). البت٣٩

 .٧٥٧ پنجاهم، درسمعارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي، حلبي، محمود،  .٢
 .٧٨٣ ک،ي و پنجاه درسحلبي، محمود، معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي،  .٣
  .٧٨٥حلبي، محمود، معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي، ٤. 
 .٧٥٩ ـ ٧٥٨ د، معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي،حلبي، محمو ٥.
  .٧٤٦ معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي،حلبي، محمود، ٦. 
 .٢٤ ميرزا مهدي اصفهاني: ابواب الهدي، ٧.
  .٧٨٤ ک،ي و پنجاه درسحلبي، محمود، معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي، ٨. 
  .٧٥٥ س رضوي،حلبي، محمود، معارف الهيه، نسخه آستان قد ٩.
  .معارف القرآن، خطي. ميرزا مهدي اصفهاني،  ١٠
 .تقريرات ،اصفهاني مهدي ميرزا.  ١١
 .١١٤ ،تقريرات اصفهاني، مهدي ميرزا.  ١٢



  11 

  و در غير او شيئيت به غير است، و شيئيتي براي مخلوق در کار نيست. ،همانا شيئيت در خالق جل شأنه شيئيت حقيقي است
  ٢.وصفاته اتهتعينو أسمائه المخلوقات هذه كون عين في أبدا تعينم غير مطلق  االله فنور

  ات و صفات اويند.تعيناست، در عين اين که اين مخلوقات اسما و  تعيننور خدا هميشه مطلق غير م
 نظـرت  ولو... ومخلوقه وآله وسلم] ياالله عل ي[صل محمد نور بأنه القول من لك مناص لا الهذية بوجه النور هذا إلي توجهت كلما

  ٣.تعالي  االله إلي وتوجهت بالكلية الخلق عن النظر صرفت فقد ،هذيته عن العين وغمضت نوريته أصل إلي
االله  ي[صـل وجود [صادر اول] از نظر شکل و صورت و اين بودن آن نگاه کني، ناچار بايد آن را نور محمد نور و هر گاه به اين 

و  تعـين آن خداست... و اگر به اصل نوريـت و وجـود آن نظـر کـني و از      و مخلوق بداني و حق نداري بگويي کهه وآله وسلم]يعل
  اي. نظر کرده و به خدا توجه نموده صرف به طور کلي از خلق ،شکل آن چشم بپوشي

  ٤.تعالي  االله [محمد صلي االله عليه وآله وسلم] هو فإذا... والمضايق اتتعينال عن النظر قطع مع الامر ونفس الواقع في
  خداي تعالي است. ،ها... او [محمد صلي االله عليه وآله وسلم] ها و محدوديت و نفس الامر، با قطع نظر از شکلدر واقع 

  ٥.االله وجود إلا وجود لا
  .وجود خدا هيچ وجودي نيست مگر

 وجـود  و قـدرت  و علم خدا كه آيد مي لازم باشد ديگري وجود و قدرت و علم ،خدا قدرت و علم محاذات به و مقابل در اگر
 و نـور  و وجـود  غير اين بنابر ...آيد مي پيش تركيب خدا در پس ؛باشد فاقد را ديگران وجود و قدرت و علم و واجد، را خودش

  ٦.نيست ديگري قدرت و علم و نور و وجود خدا، قدرت و علم
  ٧شيطان هم نور وجود دارد. وجود نور است.

 ٨حتي شمر هم داراي نور ولايت است.
يث ذاا الكون والشيئية بالعقل وليس لها حيث ذات ونفسية بنفسها... فيكون العقل هو المحقق المكون بالذات بـلا  ان المعقولات ح

  ٩فعل في وجه من الوجوه... فيكون هذا آية كبري علي قدس الحق جلت عظمته عن الفعل والتأثير والجعل وغيرها.
 ،ايـن عقـل   بنـابر ... نيستوجودي ها با قطع نظر از وجود عقل،  آنبراي و  ،به عقل است شانبودن و شيئيت و وجود ،معقولات

قدس حق جلت عظمته در ايـن جهـت   است بر  [رابطه عقل و معقولات] نشانين همهاست... و  دهنده آن تحقّق ،بدون هيچ فاعليتي
  گونه فعل و تأثير و جعل و غير آن ندارد. هيچ [نسبت به موجودات]که 

لکائنات... حيث ذاته الشيئية والکون بالحق تعالي شانه. وليس لـه کينونـة وشـيئية بنفسـه في وجـه مـن       ان هذا الکون المتطور با
  ١٠الوجوه فليست العوالم الغير المتناهية منعزلة عن الحق وبعيدة عنه بالمسافة.

ايـن   خـود بـراي  به حق تعالي شـأنه اسـت. و    شکه به صورت کائنات در آمده است... وجود و بودن و شيئيت اين وجود ذات
نيسـتند و از او بعـد    خـدا جـدا   ازعـوالم نامتنـاهي    پس. نيست موجوديت و شيئيتي وجه هيچ وجود، با قطع نظر از وجود خدا، به

  .دارندمسافتي ن

                                                                                                                                                                             

 .٢٨٥، ١٣٨٧، ابواب الهدي، اصفهاني مهدي ميرزا.  ١
 .٦٨ ،تقريرات ،اصفهاني مهدي ميرزا.  ٢
 .٦٥ ،تقريرات ،اصفهاني مهدي ميرزا.  ٣
 .٦٨ ـ ٦٧ ،تقريرات ،اصفهاني مهدي زامير.  ٤
 .٧٨٤ معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي،حلبي، محمود، .  ٥
 .٧٥٥ معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي،حلبي، محمود، .  ٦
 .٥٦١ معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي،حلبي، محمود، .  ٧
 .دوره دوم، درس دوازدهم ،الهيه معارفحلبي، محمود، .  ٨
 .معارف القرآن، خطيميرزا مهدي اصفهاني، .  ٩

 .معارف القرآن، خطيميرزا مهدي اصفهاني، .  ١٠



  12 

 ولالا الصـادر  کـون يف ...االله شـاء ي خاص بمقدار کمالاته ريوسا وقدرته وعلمه االله وجود االله بإذن تجد ...الاول الصادر ةيماه إن
 قـة يالحق فهـذه . ةيالولا سر وهذا... بکلها وعلما المخلوقات کل يعل طايمح ايول کونيف ةيقيالحق ةيالواقع ةيلمالکاب مالکة موجودة قةيحق

 الکتـاب  اتيحوتصـر  عيالشـرا  لاسـاس  خلافـا  الوجـود  جعل ساسأ هيعل کما ـ آخر علما لا کمالاته ريوسا االله علم تجد الموجودة
 الصـادر  تعالي االله لقيخ الاول الصادر خلقة بعد ثم... ديالتحد لزمي وإلا وجوده يروغ تعالي هيرغ ءيش سيل إذ ـ لايوذ صدرا والسنة
 ـماه وجدها التي والقدرة والوجود العلم هذا الثاني الصادر ةيماه تجد يأ الاول الصادر من الثاني  ووجـودا  علمـا  لا الاول الصـادر  ةي

 ـماه تجدها الاول الصادر ةيماه وجدها يالذ الوجود هذا ينع بل الفلاسفة قولهي کما لوانجعا جعل لزمي يک يأخر وقدرة  الصـادر  ةي
  ١.الثاني

 ـ   يبه اندازه خاص ،راگر خدا يخدا ، وجود و علم و قدرت و کمالات د جازهت صادر اول... به ايماه خواهـد دارا   يکـه خـدا م
هـا   و علم به همـه آن  ،و در بر دارنده همه مخلوقات ؛گردد يوجود خدا م يعقتا موجود و مالک واقين صادر اول حقيبنابر ا .شود يم

 ـ يد مجرا وا خداه کمالات يعلم و بق ،موجود قتين حقيپس اس. [!] شانيت داشتن ايولا ي است معناين... و هماست  يشود نه علم
مخـالف  م يما گفت چه و آند! يوجود خدا لازم آبودن وگرنه محدود  ستيدر کار ن يگريز دي از خدا و وجود او چيررا غيز ،گر رايد
خلقت وجـود مخـالف اسـت    ش و نيه آفرديکه البته کتاب و سنت هم از اول تا آخر به صراحت با عقنش وجود است يه آفرينظر با
ن علـم و  ات صـادر دوم هـم هم ـ  يکه ماه ين معناکند به هم يم قل خلوخدا صادر دوم را از صادر ا ،بعد از خلقت صادر اول ]...!![

خلقـت  و  شـود  را دارا يگريود و قدرت دجو و که علم نيا هن ،ت صادر اول دارا شده استيکه ماهشود  يدارا مرا  وجود و قدرتي
ت صـادر  يه ماهکد وش يرا دارا م يوجود ين هميندر دوم عات صي، بلکه ماه[!!] ه فاسفه گردديو مطابق با نظر دينش لازم آيو آفر

   است اول آن را دارا شده
بر همگان روشن است که اختلاف اساسي مکتب وحي و برهان با فلسفه و عرفان، و در صدر ايشان با خـود صـدر   

ها را "لا مـن شـيء"    گويد همه ما سوي االله مخلوق خداوندند و او آن الفلاسفه، در اين است که مکتب وحي و برهان مي
ه و عرفان منکر معناي حقيقي خلقت و آفرينش است، و اشـيا را  ها آفريده است. اما فلسف يعني بدون سابقه وجودي آن
دانـد نـه    ها را مانند معناي حرفي، قائم به خدا، و در حقيقت جـزء خـدا مـي    داند، بلکه آن در مقابل خداوند موجود نمي

  گويند: مخلوق او. تفکيکيان در اين جهت نيز تابع ايشانند و مي
معنـاي   اصلاً ؛وجود امكاني، وجود رابطه است  ،ممكنات :گويد يك حرف ملا صدرا زده... مي نور و نار بالغير است...ء، شيااكنه 
 :گويـد  مـي  .جا درست فهميـده مـلا صـدرا    اين ٢.حرف هو القائم بالغير .ه نداردجو هيچ استقلال به  معناي حرفي ؛ض استحرفي مح

  ٣.فهميده اينجا درست .كنهش بالغير است ؛ وجود امكاني مثل معناي حرفي است
باشد. پس تو ذات، خدا هم ذات؟ تـو حقيقـت، خـدا هـم      حقيقت مختص ذات خداوند است. ذات مختص حضرت رب العزه مي

ولي  ،چيـزيم ٤کفر محض است. اگر چنين باشد پس تو هم مقابل خدايي. تو يکي خدا هم يکي! ؛حقيقت؟ نه نه نه. غلط محض است
که پيدايش ظل بسته به وجود شمس است، پيدايش من و تو نيز بسته بـه شمـس حقيقـت     چنان وجود نيستيم. تعبير ديگر آن که هم

  ٥است که عبارت از شعور باشد...

                                                                                                                                                                             

 نظـر  بـه  اين کتـاب  ه استدآمتقريرات چه در مقدمه کتاب  بر اساس آن .٩٩ ـ ٩٧ ،اصفهانيي مهد زايرم درس راتيتقر .١
 بهي حواش نيا ست.ا  نوشته حاشيه آن بر لازم موارد در و ،نموده تصحيح را آن ايشان خود و ،رسيدهمهدي اصفهاني  ميرزا خود
  .است موجود ايشان خود خط

 .دوره دوم، خطي ،الهيه معارفحلبي، محمود، .  ٢
 .دوره دوم، خطي ،الهيه معارفحلبي، محمود، .  ٣
 .١٢٩، ١٣٨٧، ابواب الهدي، ٣٥٦ـ  ٣٥٧معرفت نفس، تحرير يگانه، .  ٤
 .١٣٠، ١٣٨٧، ابواب الهدي، ٣٥٨ـ  ٣٥٩معرفت نفس، تحرير يگانه، .  ٥



  13 

ايـن   بنـابر ند.... قائم بالذات نيستند. قائم به غيرند... رتبه بشر، رتبه حيات و وجود نيسـت.  لکائنات اعم از پيغمبر يا غيره ظلا
  ١...محض است چنانچه قائل به اين مطلب باشيم شرک

 ٢ومعني کوا بالغير في عالم التشبيه کظلّ الشيء...
  است. ، نسبت به آن شيءسايه شيءوجود بودن بالغير مانند موجود در عالم تشبيه، معناي 

شـود و الا اجتمـاع    در حقيقت وجود نخواهد شد که چيز ديگري موجود باشد. در نور شمس وجود، وجود ديگري موجود نمـي 
شود گفت، نه عدم؛ حقيقة الوجود نيست. معدوم صرف هـم نيسـت. در نـور وجـود چيـزي موجـود        شود. نه وجود مي نقيضين مي

شود. چون صمدي است. پس در چيست؟ در ظلال است. و بيان ظلال آن است که اگر تو در آفتاب بايستي آيا ظل و سايه تو  نمي
، والا ما شمّت رائحـة الوجـود. هـذا شـيء بـالنور. هـذا شـيء        چيست؟ حقيقت او چيست؟ داراي چه چيز است؟ ظل به تو است

  ٣بالوجود. از خود هيچ ندارد. فاقد هر شيء است.
  ٤إنية النفس قائمة بقيمها وکينونتها بکينونته فهذه معرفة الرب بطريق الايات.

و بودن آن به بودن اوست. و اين است معرفت خدا از طريق آيات. ،ت نفس قائم به خدااني  
الکائنات الخاصة حين الکون والتحقّق لا واقعية صرفة... إنه کون وتحقّق به تعالي. ليس بينه و بـين ربـه فصـل... وهـذا عـين      ان 

  ٥اعوليه الذاتيه بلا جعل.
خداونـد  وجـود  بـه   تحقّقشـان باشند... بودن و  طور کلي بدون واقعيت مي به تحقّق،در حال وجود و  ،يافته تعينهمانا موجودات 

  ها و پروردگارشان هيچ فاصله و جدايي نيست... و همين است مجعوليت ذاتي بدون اينکه جعل در کار باشد. و بين آن ،ستا
        فقها و متكلمينفقها و متكلمينفقها و متكلمينفقها و متكلمينعلما و علما و علما و علما و م م م م و عموو عموو عموو عمو    ييييمکتب وحمکتب وحمکتب وحمکتب وح    نظريهنظريهنظريهنظريه

و  وجـود  اصـل  لحاظ از چه و صفات و حدودشکل ها و  و كيفيات لحاظ از چه ـ لحاظ هر از و جهت هر از اشيا
 وجود سابقه بدون وجودشان كنه به را ها آن همه تعالي و تبارك او كه باشند مي متعال خداوند مخلوق ـ ها آن علم و عقل

 و داده هـا  آن بـه  را خـودش  وجود از قبسي يا جزئي يا اي مرتبه يا اي حصه اينكه نه است آفريده) ء شي من لا( ها آن
 تعـيني لا لحـاظ  و حيـث  از كه اي گونه به باشد نمايانده ها آنل و شک تعين و صورت به خودش را يا ،باشد نموده تمليک

 .خدا غير تعين لحاظ از و باشند خدا
پنـدارد چـرا کـه     يها مخالف م ک اصلا به مذهب فلاسفه توجه ندارد و بدون جهت خود را با آنين که تفکيشگفت ا

 انكـار  معنـا  همـين  عينـا  نيـز کتب تفکيک م رد و منكرند را ء شي من لا خلق حقيقي معناي به وجود جعل زين فلاسفه
 دهـد  مـي  تشـكيل  را واقعيت متن چه آن: گويند مي كه دارند قبول را معنا اين به وجود جعل فلاسفه که نيکما ا شود. مي

ها هم به نفـس خـود،    مگر ماهياتي که آن نيست كار در آن از غير ديگري وجود هيچ و ،است نامتناهي وجود حقيقت
 دو اثبـات  و نفـي  مورد چه آن .گويد مي را همين عينا هممکتب تفکيک  و ،حقيقي وراي وجود ندارند هيچ موجوديت

 بـاز  ،شود پذيرفتهبين دو گروه  شده ادعا هاي تفاوت كه هم فرض بر و ،ندارد تفاوتي معنا نظر از است گرفته قرار گروه
 در دو آن تفـاوت  اكثر حد و ،نيست برهان و وحي كتبم عقايد با موافق ،نشااي از كدام هيچ هعقيد كه دانست بايد هم
  .بود خواهد شامخينشان عرفاي با ،متصوفهه جهل اساس بي اختلاف حد

  :فرمايند مي السلام عليه  المؤمنين امير

                                                                                                                                                                             

 .١٣٠، ١٣٨٧، ابواب الهدي، ٣٦٠ـ  ٣٦١معرفت نفس، تحرير يگانه، .  ١
 .١٢٣، ١٣٨٧، ابواب الهدي، ٢٤ميرزا مهدي اصفهاني، انوار الهداية، .  ٢
 .١٣٠ ١٣٨٧، ابواب الهدي، ٣٣٤ـ  ٣٣٥معرفت نفس، تحرير يگانه، .  ٣
 .١٥٧، ١٣٨٧، ابواب الهدي، ٣٤ـ  ٣٣لهداية، ميرزا مهدي اصفهاني، انوار ا.  ٤
 يرزا مهدي اصفهاني، معارف القرآن، خطي.م.  ٥



  14 

 گوش به كه ندايي به نه و شود، شنيده كه صدايي هب نه. باشد مي پس ،"باش: "گويد مي تنها فرمايد، اراده را آنچه
 قديم اگر و كند، مي ايجاد و فرمايد مي انشا را آن او و است نبوده موجود آن از پيش كه اوست فعل سبحانه، او كلام .رسد
  ١.بود دومي معبود بود

  :فرمايند مي السلام عليه  باقر امام
 را اشيا خداوند كه باشد معتقد كس هر و است نيافريده چيزي از را اشيا. است بوده قديم و عالم پيوسته خداوند همانا

 و ازليت در بوده، قديم اند شده آفريده آن از اشيا كه چيزي آن اگر زيرا. است شده كافر تحقيقا است آفريده چيزي از
  ٢.است نيافريده چيزي از را اشيا تعالي خداوند. بود خواهد ازلي چيز آن پس است، داشته وجود خداوند با هويت

  :ندفرماي مي السلام عليه  صادق امام
 چيز آن صورت اين در اينكه چه باشد، چيز آن خالق خداوند كه نبود ممكن ديگر بود مي خداوند با بقا در چيزي اگر
  ٣!است؟ بوده موجود او با ازلا كه باشد چيزي آفريننده خداوند است ممكن چگونه پس است، بوده خداوند با پيوسته
 چيزي از را اشيا اينكه بدون والامقام ناشناخته آفريدگار خداوند ولي سازد، مي ديگر چيزي از را اشيا اي سازنده هر
  ٤.است فرموده خلق و ايجاد را ها آن بسازد

  :ندودفرم  نصرانيه قر  ابن بهو 
 از" كلمه از منظورت: فرمودند حضرت دانم، مي خدا از را او من، مولاي: گفت! داري؟ عقيده چه" عيسي" درباره

  .نيست ها آن براي پنجمي كه دارد معني هارچ" از" اينكه چه چيست؟"
 از سركه" مانند يا باشد؟" اجزا" داراي خداوند نتيجه در كه است،" كل از جزء" معناي مانند" از" كلمه از منظورت آيا
 مناكحت راه از كه است،" پدر از فرزند" مانند يا باشد؟" دگرگوني" و" تغير" داراي خداوند آيد لازم كه است،" شراب
 داري پنجمي وجه يا باشد؟" مخلوق و خالق" روش بر كه گويي مي را فاعل و صانع از" فعل" و" صنعت" مانند يا ؛ باشد

  ٥.ماند فرو جواب در او پس! بگويي؟ ما براي كه
  :فرمايد مي" الاعتقاد تجريد" در" سره قدس" طوسي خواجهمرحوم 

  .ندارد وجود تعالي خداوند جز اي ازلي موجود هيچ
  :فرمايد مي آن شرح در" سره قدس" حلي علامه و

 چيز همه كه دارند اعتقاد ايشان زيرا است، آشكار و روشن فلسفه اهل كردن مخالفت و اند، كرده مخالفت امر اين با فراواني گروه
  ٦.شدبا مي حادث ممكني هر و ممكنند، خداوند ماسواي تمامي زيرا است، باطل مذاهب اين همه... است قديم و ازلي

  در فلسفه و عرفان و تفکيک تيت و عدم سنخيسنخ

اند. يعني اشـيا   فلاسفه و عرفا، وجود مخلوقات را مزاحم وجود خدا دانسته، لذا تباين خالق و مخلوق را صفتي دانسته
  :گويند که مي چنان باشند. مي هاي مختلف او  اند که اشيا صورت را صفات خدا شمرده، و خداوند را وجودي دانسته

الجاعل الحق تعلقية، كوجـود الصـفة للموصـوف     إن البينونة بينهما كبينونة الصفة للموصوف... أن الوجودات اعولة بالنسبة إلي
  ٧وكالعرض للموضوع.

                                                                                                                                                                             

  .٤/٢٥٤؛ بحار الأنوار، ١٨٦. ج البلاغه، خطبه  ١
  .٥/٢٣٠؛ بحار الأنوار،  ٦٠٧. علل الشرايع،  ٢
  .٤/١٧٦؛ بحار الأنوار،  ١٨٧؛ التوحيد، ١/١٢٠. كافي،  ٣
  . ١٠/٣١٣؛ بحار الأنوار،  ٤٣٤؛ التوحيد،  ١٧٢ـ  ١/١٧١. عيون الاخبار ،  ٤
  . ١٠/٣٤٩. بحار الأنوار،  ٥
  .٥٧كشف المراد، علامه حلي رحمه االله، .  ٦
 .٧٧سبزواري، هادي، شرح الاسماء ، .  ٧



  15 

باشد، ماننـد   قي ميتعلّ خداموصوف است... همانا وجودهاي جعل شده، نسبت به  باهمانا تفاوت بين آن دو مانند تفاوت صفت 
  .جوهرو عرض براي  ،وجود صفت براي موصوفدن تعلقي بو

 .پاورقى ،١٢٢ / ٢ ،سفارا .والبينونة الصفتية أتم انحاء البينونة ةلا بينونة عزل ةان البينونة بينونة صف
 ن انواع تفاوت است.يتر کامل باشد، و تفاوت صفتي ييکه جدا همانا تفاوت، تفاوت صفت است نه تفاوتي

 .پاورقى ،٣٧٤ / ٤ ،سفار. االموصوف الصفات ووجودها عين وجود
 باشد.ي وجود موصوف مينصفات و وجود آن ها ع

انـد، تبـاين صـفت بـا      چه ايشان در مورد تباين مخلوقات و مجعولات، با خالق و جاعلشان گفتـه  روشن است که آن
اين است که صفت  موصوف است، نه تباين صفتيه که در برخي روايات آمده است. معناي تباين صفتيه در مکتب وحي

قابليت زيادت و نقصان دارند، ولي خداوند فراتر از داشـتن ايـن وصـف    زمان و مکان و اجزا و مخلوقات اين است که 
باشد. اما معناي تباين صفتيه در فلسفه و عرفـان و تفکيـک، ايـن اسـت کـه       ها مي است، و بر خلاف اشيا و صفات آن

ها مانند تفاوت صفات يک شيء بـا ذات آن، و ماننـد تفـاوت     و تباين آن وجود مخلوقات با خدا يکي است، و تفاوت
ها است؛ چرا که در واقع صفت و موصوف، و جوهر و عرض يک چيزند نه دو چيز. لـذا در نظـر    جواهر با اعراض آن

از آن  يت که صفت آب است و جدايع بودن و شفافي، مانند ماايشان خالق و مخلوق هم در واقع يک چيزند نه دو چيز
   .ستين

و به همين جهت است که تفکيکيان نيز مسأله توهم تزاحم وجود نامتناهي خداوند با ساير اشيا را که پايه اعتقاد بـه  
اند. ميرزاي اصفهاني هم مباينـت صـفتيه را بـه همـان معنـاي باطـل        وحدت وجود است، از همان راه فلاسفه حل کرده

  گويد: کند و مي فلسفي تفسير مي
  ١عالي غيره مباين معه بينونة صفة متقومة بموصوفه لا بينونة عزلة.انه ت

است، نه ايـن کـه منعـزل و بـر      متقومصفتي که به موصوف خود  مباينتمانند  و مباين با آا است،همانا خدا، غير خلق خود 
  .کنار از آن باشد

  ٢.ةيالصفت نونةيب ةننويالب بل زةالع رب عن منعزلة يرغ) والقدرة والعلم اةيوالح الوجود( قيالحقا هذه
تفاوت تباين و  حقايق با خداتفاوت آن تباين و نيست، بلکه  هاين حقايق (وجود و حيات و علم و قدرت)، خارج از رب العز

  صفتي است.
  ٣.جا بينونت صفتي بود و وجود منحاز مجعولي در ميان نبود در اين

نور الوجود والعلـم والحيـاة والقـدرة بالمبائنـة الصـفتية... ولا شـيئية بالنسـبة الي        فهو جل شأنه مباين مع نور العلم والحياة ومع 
  ٤الموصوف.

در مقابـل موصـوف [خـدا]،    براي صفات تباين صفتي است... و  ،پس تباين او جل شأنه با نور علم و حيات و وجود و قدرت
  شيئيتي نيست. اصلاً

  ٥.تيهالصف البينونة هي الخلق وبين بينه التمييز وحكم
  حکم تمييز بين او و خلق، فقط تباين صفتي است.

  ١الاشتراك اللفظي بالتباين الصفتي. يلن الأفعال والأوصاف والنعوت إذا نسبت إليه تعالي، لا بد تكون علي سبإ

                                                                                                                                                                             

 .معارف القرآن، خطيميرزا مهدي اصفهاني، .  ١
 .٣٥٣ ،١٣٨٧، ابواب الهدي، اصفهاني مهدي ميرزا.  ٢
 .٧٦٥ معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوي، حلبي، محمود،.  ٣
 .٨٩ـ  ٤٩ميرزاي اصفهاني، ابواب الهدي، .  ٤
 .٧٠،تقريرات اصفهاني، ميرزاي.  ٥


