PAGE  
468

احياي معارف قرآني
معرفة الله تعالي بالله
لا بالاوهام
حسن ميلاني
بسم الله الرحمن الرحيم

الباب الاول
كيف نقرّ بوجود الخالق المتعال؟!

يهدف هذا الفصل إلى الكلام عن:

إراءة الطريق الصحيح
 إلى الاقرار
 بوجود الخالق 
 عز وجل، وتعاليه
 عن وجود خلقه.

إثبات وجود الخالق تعالي بإقامة برهان يباين البراهين المذكورة في المعارف البشرية الفلسفية والعرفانية، وهو يمتاز عن غيره من البراهين بأنه:

ألف: يكشف عن الملاك الواقعي
 الذي يكون به الخالق خالقا والمخلوق مخلوقا، وهو كون المخلوق مقداريا عدديا متجزيا قابلا للزيادة والنقصان، والخالق تعالي على خلاف ذلك كله.

ب: يتضح به بطلان البراهين التي أقامها أصحاب الفلسفة والعرفان على إثبات واجبهم.

ج: إثبات تباين ذات الخالق تعالي مع سائر المخلوقات ، خلافا لما تتوهمه مدرسة الفلسفة والعرفان من وحدة وجود الخالق والمخلوق.

د: إثبات حدوث العالم ووجوده بعد عدمه الحقيقي، خلافا لما يزعمه أصحاب الفلسفة والعرفان من أزلية وجود العالم وامتناع إيجاد الاشياء لا من شيء.

اشارة
إن لمدرسة الوحي الالهي، لايصال الخلق إلى معرفة الخالق تبارك وتعالى برهانا بينا واضحا، كثير الفوائد، هام النتائج، مبتنيا على أصول ومقدمات بديهية وجدانية، يثبت به وجود الخالق المتعالي عن وجود الخلق جليا، ويكشف به الستر عن وجه الخلل الكثير الذي وقع في البراهين التي أقامتها مدارس الفكر والتعمق البشري لاثبات وجود معبودهم. فنحن نشير إلى تلك المقدمات البديهية وصورة البرهان أولا، ونردف ذلك بما صدر عن مشكاة النبوة ومصباح الولاية للاهتداء إلى ذلك ثانيا، ثم نشرع في تبيين البرهان وأصوله وبيان ما يتفرع عليه بإيضاح تام، مقارنا لتطبيق ذلك على النصوص السماوية والعلوم الالهية إن شاء اللّه‏ جل وعلا في مراحل ثلاثة.

المرحلة الاولى: أصول البرهان ومقدماته:

الاصل الاول: كل ما يمكن أن يوجد فيمكن أن يوجد مثله ـ وإلا لم يمكن أن يوجد الفرد الاول منه فإن حكم الامثال واحد ـ كما أن ذلك يكون قابلا للانعدام أيضا، وحيث إن قبول التكرر والانعدام في الوجود هو عبارة اخري عن قبول الشيء للزيادة والنقصان، وقبول الشيء للزيادة  الزيادة والنقصان متفرع على كون الشيء المتزائد والمتناقص مقداريا متجزيا
 محدودا
 فيكون كل ما يمكن أن يوجد مقداريا متجزيا 
محدودا.

الاصل الثاني: إن كل ما يمكن أن يوجد فلا بد لوجوده من علة ـ أي خالق وموجدـ، فلا شيء يمكن أن يوجد بنفسه أبدا.

تبصرة : الحقيقة المقدارية، محدودة بحدود أجزائها المعينة فلا يمكنها أن تضيف الى نفسها شيئا وأن تكون موجدة لمثلها أبدا.

الاصل الثالث: إن كل ما يكون موجودا وكل ما يمكن أن يزيد عليه يكون محدودا متناهيا دائما لاستحالة وجود اللا متناهي في المقدار والعدد مطلقا،

تقرير البرهان:

كل ما يكون موجودا وكل ما يمكن أن نفرضه زائدا عليه، فهو مقداري متجزيمحدود من كل الجهات، (أي حتى من جهة زمان وجوده، وهو نفس معنى حدوثه) وذلك إما أن يكون تحققه بنفسه أو بغيره، وذلك الشيء الذى يكون غيره فإما أن يكون مثله أو بخلافه ـ  أي بخلاف المقدار والعدد.

أو فقل: إن الشيء القابل للزيادة والنقصان في الوجود ـ وهو جميع العالم الذي يلزمه التناهي مطلقا، (أي زمانا ومكانا). فإما يزيد وينقص بنفسه، أو بمثله، أو بما يكون بخلافه، فإن الزيادة والنقصان الحقيقيين هما الوجود والعدم لا غير.

و الاول باطل بما بيناه في الاصل الثاني؛ والثاني أيضا باطل للاصل الثالث
 فالثالث هو المتعين.

فبالنتيجة يكون الخالق تبارك وتعالى شيئا بخلاف الاشياء كلها، ومتعاليا عن قابلية الاتصاف بالمقدار والاجزاء والعدد، والزمان والمكان، والتناهي وعدم التناهي، والصغر والكبر، والشكل والشبح، والثبات والتغير، والبساطة والتركب، والوجدان والفقدان، والاطلاق والتقييد، والظهور والخفاء، والشهود والبطون، والتكثر والتعدد، والشدة والضعف، والنزول والصعود، والقوة والفعل، والوحدة والكثرة، والولادة والصدور، و...

فإن هذه المعاني تكون من ملكات الاقدار والاشياء ذوات الاجزاء، فخالق المقادير المخالف لها بالذات يكون خارجا عن إمكان الاتصاف بها موضوعا.

برهان آخر
إنه يمكن تقرير البرهان بحذف المقدمة الثالثة (أي استحالة اللامتناهي) بأن يقال:

إن تخصيص وجود العالم بكمه وكيفه اللذين خص بهما يكون بغيره، وكل ما يكون بغير فهو حادث، فالعالم حادث ويمتنع أن يكون أزليا.

وبعبارة أخري إن الحقيقة المقدارية لا تكون موجودة إلا في كم وكيف معينين، لاستحالة خروج المقدار عن كم وكيف معينين؛ ـ وذلك كما أن الشمس مثلا تكون كروية حارة على عدد معين، وكان يمكنها أن تكون على غير ذلك العدد والصفات والكيفيات بالنظر إلى ذاتها ـ وتخصصها بذينك الكم والكيف لا يكون باقتضاء ذاتها، وإلا امتنع تحولها عما هي عليها؛ وكل ما لا يكون بالذات فهو بغيره؛ وكل ما يكون بغيره فهو حادث وذو بدء في الوجود، لاستحالة إيجاد الموجود، ولبداهة امتناع التأثير في الازلي القديم بل امتناع كون الزمان بنفسه غيرمتناه.

إن قيل: "إن الحقيقة المقدارية لو فرضناها حادثة وموجودة بعد أن لم تكن فلا شك في دلالتها على وجود الخالق، وأما إن فرضناها موجودة أزلا فلا تحتاج إلى وجود الخالق".

قلنا: إن فرض عدم التناهي وأزلية الوجود للحقيقة المقدارية محال بنفس هذا البرهان 
و ذالك لما قلنا من ان تخصيص وجود العالم بكمه وكيفه اللذين خص هما يكون بغيره، وكل ما يكون باالغير فهو حادث فالعالم حادث ويمتنع ان يكون أزليا
 ونقول في توضيح الدليل الثاني: إن ما بأيدينا من الانفعالات تکون علي قسمين:

أحدهما هو فعل الفاعل المختار ولا شك في أنه يکشف عن وجود فاعله وخالقه القادر علي الفعل والترك _ ولا بد وأن يکون هو شيئا بخلاف الاشياء ومتعاليا عن المقدار والاجزاء إذا کان موجدا لذوات الاشياء وماهياتها وأعيانها الخارجية دون مجرد التغيير فيها وتحويلها عن صور صورة إلي أخري کما بيناه.

ثانيهما هو ما نري من انفعالات الاشياء غير القسم الاول _ وذلك کإحراق النار وإشراق الشمس وأمثالهما _ ولا شك في أن هذا القسم حيث لا يکون باقتضاء ذوات الاشياء _ وإلا لم يمکن سلبها عن الاشياء وفرض کونها علي کيفية أخري _ فلا بد وأن يستند إلي فعل الفاعل المختار.

قال الله تعالي:

أفي الله شك فاطر السماوات والارض؟!

فتري أنه تعالي يرشدك إلي أن کون السماوات والارض مفطورين ومنفعلين بفطر فاطر يکون أمرا مفروغا عنه. 

... فقال أبو عبد الله عليه السلام: أيها الرجل ليس لمن لا يعلم حجة على من يعلم فلا حجة للجاهل. يا أخا أهل مصر تفهم عني فإنا لا نشك في الله أبدا أ ما ترى الشمس والقمر والليل والنهار يجريان ليس لهما مكان إلا مكانهما فإن كانا يقدران على أن يذهبا ولا يرجعان فَلمَ يرجعان؟ وإن لم يكونا مضطرين فلمَ لا يصير الليل نهارا والنهار ليلا؟ اضطرا والله يا أخا أهل مصر إلى دوامهما، والذي اضطرهما أحكم منهما وأكبر منهما، قال الزنديق صدقت،ثم قال أبو عبد الله عليه السلام يا أخا أهل مصر الذي تذهبون إليه وتظنونه بالوهم فإن كان الدهر يذهب بهم لمَ لا يردهم وإن كان يردهم لمَ لا يذهب بهم؟ القوم مضطرون يا أخا أهل مصر. السماء مرفوعة والارض موضوعة لمَ لا تسقط السماء على الارض؟ ولمَ لا تنحدر الارض فوق طباقها فلا يتماسكان ولا يتماسك من عليهما؟ فقال الزنديق أمسكهما والله ربهما وسيدهما.
.

فآمن الزنديق على يدي أبي عبد الله عليه السلام. فقال له حمران بن أعين: جعلت فداك إن آمنت الزنادقة على يديك فقد آمنت الكفار على يدي أبيك. فقال المؤمن الذي آمن على يدي أبي عبد الله عليه السلام اجعلني من تلامذتك. فقال أبو عبد الله عليه السلام لهشام بن الحكم: خذه إليك فعلمه. فعلمه هشام، فكان معلم أهل مصر وأهل الشام وحسنت طهارته حتى رضي بها أبو عبد الله عليه السلام.
 

المرحلة الثانية: الهتاف من السماء إلى تعريف الخالق الحق جل وعلا
قبل الشروع في ما وعدناه من تبيين البرهان وتوضيح مقدماته نتبرك بذكر نماذج من نصوص علم السماء المشيرة إلى ما قدمناه من البرهان وأصوله ومقدماته، فنقول مستعينا باللّه‏ عزّ وجلّ ومتمسكا بحبل ولاء وليّه عجل اللّه‏ تعالى فرجه الشريف:

قال اللّه تبارك وتعالى:

«وكل شيء عنده بمقدار، عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال».
 

الامام الجواد عليه السلام:

إن ما سوى الواحد متجزي، واللّه‏ واحد أحد لا متجزي ولا متوهم بالقلة والكثرة، وكل متجزيء ومتوهم بالقلة والكثرة فهو مخلوق دال على خالق له...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

بل هو الذي لم يتفاوت في ذاته، ولم يتبعض بتجزئة العدد في كماله.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

قبل كل غاية ومدة وإحصاء وعدة، تعالى عما ينحله المحددون من صفات الاقدار ونهايات الاقطار.
 

... قال [الزنديق] فحده (أي صفه) لي، قال [الامام الرضا عليه السلام]:

إنه لا يحدّ (أي لا يوصف). قال: لمَ؟ قال: لان كل محدود متناه إلى حد، فإذا احتمل التحديد احتمل الزيادة، وإذا احتمل الزيادة احتمل النقصان، فهو غير محدود، ولا متزائد، ولا متجزي، ولا متوهم.
 

الامام المجتبى عليه السلام:

الحمد للّه‏ الذي لم يكن له... شخص فيتجزيء، ولا اختلاف صفة فيتناهي.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ليس بذي كبر امتدت به النهايات فكبرته تجسيما، ولا بذي عظم تناهت به الغايات فعظمته تجسيدا، بل كبر شانا وعظم سلطانا.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

وكل شيء وقع عليه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا اللّه‏، فأما ما عبرت الالسن عنه أو عملت الايدي فيه فهو مخلوق،... وكل موصوف مصنوع وصانع الاشياء غير موصوف بحد مسمّى، لم يتكون فتعرف كينونته بصنع غيره، (فإن الصنع لا يتعلق إلا بالمقدار القابل للوصف والادراك). ولم يتناه إلى غاية إلا كان غيره، لا يزل من فهم هذا الحكم أبدا وهو التوحيد الخالص فاعتقدوه وصدقوه وتفهموه بإذن اللّه‏ عز وجل، ومن زعم أنه يعرف اللّه‏ بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك لان الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنما هو واحد موحد، فكيف يوحد من زعم أنه عرفه بغيره (فإن كل مدرك ومعروف بنفسه، فهو غير اللّه‏ سبحانه وتعالى).
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ اللابس الكبرياء بلا تجسد، والمرتدي بالجلال بلا تمثيل...، والمتعالي عن الخلق بلا تباعد، والقريب منهم بلا ملامسة.
 الموصوف. وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة، فمن وصف اللّه‏ فقد قرنه، ومن قرنه فقد ثناه، ومن ثناه فقد جزأه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

تعالى الملك الجبار أن يوصف بمقدار.
 

إنه تعالى لطيف، عظيم، كبير، جليل، ولكن ذلك كله على خلاف اللطافة والعظمة والكبرياء والجلالة المقدارية:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

إن ربي لطيف اللطافة فلا يوصف باللطف، عظيم العظمة لا يوصف بالعظم، كبير الكبرياء لا يوصف بالكبر، جليل الجلالة لا يوصف بالغلظ.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

جلّ أن تحله الصفات، لشهادة العقول (فإن جواز الاتصاف فرع المقدار والعدد، والمقدار ملاك المصنوعية). أن كل من حلته الصفات مصنوع.
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

ليس بربّ من طرح تحت البلاغ أو وجد في هواء أو غير هواء.
 

الامام أمير المؤمنين عليه ‏السلام:

ما تصوّر فهو بخلافه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ما تصوّر في الاوهام فهو بخلافه.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... لكنا نقول: كل موهوم بالحواس، مدرك بها تحده الحواس ممثلا فهو مخلوق، ولا بد من إثبات صانع الاشياء خارجا من الجهتين المذمومتين: إحديهما النفي إذ كان النفي هو الابطال والعدم، والجهة الثانية التشبيه بصفة المخلوق الظاهر التركيب والتأليف. (الذي لا يكون إلا مقداريا ). فلم يكن بدّ من إثبات الصانع لوجود المصنوعين والاضطرار منهم أنهم مصنوعون وأن صانعهم غيرهم وليس مثلهم... 
 

الامام الصادق عليه السلام:

... ولكن لا بد من الخروج من جهة التعطيل والتشبيه، لان من نفاه أنكره ورفع ربوبيته وأبطله، ومن شبهه بغيره (من المقادير). فقد أثبته بصفة المخلوقين المصنوعين الذين لا يستحقون الربوبية، ولكن لا بد من إثبات ذات بلا كيفية، لا يستحقها غيره، ولا يشارك ولا يحاط بها ولا يعلمها غيره...
 

... فقال له أبو عبد اللّه‏ عليه السلام: اسأل عما شئت، فقال: ما الدليل على حدوث الاجسام؟
فقال: إني ما وجدت شيئا صغيرا ولا كبيرا إلا وإذا ضمّ إلى مثله صار أكبر، وفي ذلك زوال وانتقال عن الحالة الاولى، ولو كان قديما (بخلاف الشيء المقداري الجاري عليه الزمان). ما زال ولا حال، لان الذي يزول ويحول يجوز أن يوجد ويبطل، فيكون بوجوده بعد عدمه 
. دخول في الحدث، (المستلزم لكونه بالصانع). ). وفي كونه في الازل دخوله في القدم، ولن تجتمع صفة الازل والحدوث، والقدم والعدم
 في شيء واحد.

فقال عبد الكريم: هبك علمت في جري الحالتين والزمانين على ما ذكرت واستدللت على حدوثهما، فلو بقيت الاشياء على صغرها، من أين كان لك أن تستدل على حدثها؟ فقال العالم عليه السلام: إنما نتكلم على هذا العالم الموضوع، فلو رفعناه ووضعنا عالما آخر، كان لا شيء أدل على الحدوث من رفعنا إياه ووضعنا غيره،
. ولكن أجبتك من حيث قدرت أن تلزمنا ونقول: إن الاشياء لو دامت على صغرها لكان في الوهم أنه متى ما ضم شيء إلى مثله كان أكبر، وفي جواز التغيير عليه، خروجه من القدم
. كما بان في تغييره دخوله في الحدث، ليس لك ورآئه شيء يا عبد الكريم.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

فالحدّ لغيره مضروب وإلى غيره منسوب.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لانه اللّه‏ الذي لم يتناه في العقول فيكون في مهب فكرها مكيفا، وفي حواصل رويّات همم النفوس محدودا مصرّفا... الذي لما شبّهه العادلون بالخلق المبعّض المحدود في صفاته، ذي الاقطار والنواحي المختلفة في طبقاته، وكان عز وجل الموجود بنفسه لا بأداته، انتفى أن يكون قدروه حق قدره.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

خلقة اللّه‏ الخلق حجاب بينه وبينهم، ومباينته إياهم مفارقته إينيتهم... وأدوهم إياهم دليل على أن لا أداة فيه، لشهادة الادوات بفاقة المادين... وكنهه تفريق بينه وبين خلقه، وغيوره تحديد لما سواه.
 

الامام أبو جعفر الثاني عليه السلام: 

جل وعز عن أداة خلقه وسمات بريّته وتعالى عن ذلك علوّا كبيرا.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

ولا تناله التجزئة والتبعيض.
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام: 

يوحّد ولا يبعّض.
 

الامام الرضا عليه السلام:

فكلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكل ما يمكن فيه يمتنع في صانعه... إذا لتفاوتت أجزائه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... فمن وصف اللّه‏ فقد قرنه، ومن قرنه فقد ثناه، ومن ثناه فقد جزأه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

أول عبادة اللّه‏ معرفته، وأصل معرفة اللّه‏ توحيده، ونظام توحيد اللّه‏ نفي الصفات عنه، لشهادة العقول أن كل صفة وموصوف مخلوق وشهادة كل موصوف أن له خالقا ليس بصفة ولا موصوف، وشهادة كل صفة وموصوف بالاقتران، وشهادة الاقتران بالحدث، وشهادة الحدث بالامتناع من الازل الممتنع من الحدث، فليس اللّه‏ عرف من عرف بالتشبيه ذاته، ولا إياه وحد من اكتنهه، ولا حقيقته أصاب من مثله، ولا به صدق من نّهاه، ولا صمد صمده من أشار إليه، ولا إياه عنى من شبهه ولا له تذلل من بعضه، ولا إياه أراد من توهمه...
 

الامام الكاظم عليه السلام:

لا يكون شيء في السماوات والارض إلا بسبعة بقضاء وقدر وإرادة ومشيئة وكتاب وأجل وإذن. فمن قال غير هذا فقد كذب على اللّه‏، أو رد على اللّه‏ عز وجل.
 

... يونس بن عبد الرحمن عن أبي الحسن الرضا عليه السلام قال: قلت: لا يكون إلا ما شاء اللّه‏ وأراد وقضى؟ فقال: لا يكون إلا ما شاء اللّه‏ وأراد وقدر وقضى. قال: قلت: فما معنى شاء؟ قال: ابتداء الفعل. قلت: فما معنى أراد؟ قال: الثبوت عليه. قلت: فما معنى قدر؟ قال: تقدير الشيء من طوله وعرضه. قلت: فما معنى قضى؟ قال: إذا قضاه أمضاه، فذلك الذي لا مرد له.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

...إذا لتفاوتت ذاته ولتجزّء كنهه.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

كل معروف بنفسه مصنوع.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

ليس بإله من عرف بنفسه، هو الدال بالدليل عليه.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

دليله آياته، ووجوده إثباته.
 

الامام الرضا عليه السلام:

بصنع اللّه‏ يستدل عليه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

وفيها أثبت غيره ومنها أنيط الدليل.
 

إن المستفاد من هذه النصوص السماوية هو:

1. كل ما سوى اللّه‏ تبارك وتعالى يكون مخلوقا مقداريا متجزيا قابلا لفرض الزيادة عليه والنقصان منه، واللّه‏ جلّ جلاله يخالف خلقه في كلّ ذلك فهو خالق متعال عن المقدار والاجزاء والعدد.

2. كلّ ما سوى اللّه‏ تعالى قابل للتعريف والتوصيف والتجديد، وهو جلّ وعلا لا يوصف ولا يعرف بذاته أبدا، ولا سبيل للعلم بوجوده إلا بالدلالة العقلية عليه من وجود خلقه.

3. لا يكون كبر اللّه‏ تعالى وعظمته بمعنى سعته الوجودية باشتمال كل زمان ومكان وكل شيء من الاشياء، وبعبارة أخرى: من حيث كون ذاته تعالى غير متناهية ومحيطة بكل شيء.

4. لا يعقل فرض وجود شيء ثالث بين اللّه‏ (الخالق). وما سواه (المخلوق). على الصفات التي بينا لهما.

5. كلّ ما يتصور من الصفات والاحوال فهو من ملكات الاقدار، واللّه‏ تعالى خارج عن قابلية الاتصاف بها شأنا وموضوعا.

6. إن كمال معرفة اللّه‏ تعالى هو التصديق بوجوده فقط، وأما البحث والفحص عن معرفة ذاته جلّ وعلا على أي نحو كان ـ حصوليا أو حضوريا أو... ـ فهو تشبيه وضلالة وتضليل.

7. من أنكر وجود الخالق تعالي على ما عرّفناه ـ وهو كونه شيئا بخلاف الاشياء ـ فقد أنكر بداهة ما يحكم به عقله من امتناع وجود الخلق بلا خالق يخالفه.

8. من أثبت وجود اللّه‏ تعالى على جهة التشبيه والمسانخة بينه وبين خلقه، أو على جهة الوحدة والعينية بينهما فهو ضال عن المعرفة الحقة الالهية ضلالا بعيدا.

وهناك مطالب أخرى نذكرها في محلها إن شاء اللّه‏ تعالى.

هذا، ولكن المعرفة البشرية (الفلسفة والعرفان). تخالف العلوم البرهانية السماوية في كلّ النقاط المذكورة كما سنتعرض إلى تفصيل ذلك بعون اللّه‏ جلّ جلاله.

المرحلة الثالثة
إيضاح البرهان وأصولِه ونتائجِه
تبيين الاصل الاول
: إن كل ما نراه وندركه ويمكن أن نتصوره من الاشياء والموجودات يجوز عليه التغير والزوال والتحول عما هو عليه إلى غيره، ويمكن فرض الزيادة عليه والنقصان منه
 بالنظر إلى ذاته،
 وكل ما كان كذلك فيكون حقيقة مقدارية، متجزية، وماهية عددية يستوي له الوجود والعدم،
 بداهة أن الزيادة والنقصان لا يمكن أن يتصور إلا في المقدار والعدد، ولا يتحقق موضوعهما إلا في الحقيقة ذات الاجزاء والابعاض.
 فلا نعقل شيئا موجودا ـ لا تصورا ولا خارجا
 ـ إلا في المقدار والاجزاء والعدد
 والحكم بذلك بديهي وجداني لا يحتاج إلى أي برهان، وأضف إلى ذلك:

1. إن كل ما يمكن أن يوجد فهو قابل لوصف الانقسام والمساواة والتعدد، ـوذلك أنه قابل لفرض الزيادة عليه، وكل ذلك يكون من خواص الكم ويتفرع على وجود المقدار والاجزاء بالبداهة.

2. إن ما يمكن أن يوجد يمتنع أن يتحقق مبهما ولا يوجد إلا بالتشخص والتعين بالحدود الوجودية، والتشخص والتميز لا يتصور أن يتحقق إلا بالمقدار والاجزاء، فلا يتحقق شيء إلا متجزيا مقداريا.

الامام المجتبى عليه السلام:

... الحمد للّه‏ الذي لم يكن له... شخص فيتجزيء، ولا اختلاف صفة فيتناهي.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... فهو الواحد الذي لا واحد غيره لانه لا اختلاف فيه.
 

4. إنه يشهد لهذا الحكم الوجداني البرهاني أنك لا تجد أحدا أثبت وجود شيء مطلقا، إلا اعتقد فيه المقدارية ـ متناهيا فرضه أم غير متناه ـ حتى أنهم وصفوا بها الذات المتعالية!!
 وسيتضح ذلك من موارد ما نأتي بها من شواهد كلامهم وتوضيح مرامهم،
إن شاء اللّه‏ تعالى.

5. دلالة مضمون الادلة الشرعية القطعية الخارجة عن حد الاحصاء على استحالة تحقق الموجود المجرّد عن المقدار مطلقا، ويأتي تفصيل البحث عن ذلك إن شاء اللّه‏ تعالى في مبحث " أسطورة المجردات".

الامام الجواد عليه السلام:

إن ما سوى الواحد متجزيء، واللّه‏ واحد لا متجزيء ولا متوهم بالقلة والكثرة، وكل متجزيء أو متوهم بالقلة والكثرة فهو مخلوق دالّ على خالق له.
 

الامام الباقر عليه السلام:

إنما يعقل ما كان بصفة المخلوق وليس اللّه‏ كذلك.
 

فكل ما سوى اللّه‏ تعالى مخلوق مقداري متجزيء، فإن صفة الصنعة ليست إلا ذلك:

الامام الصادق عليه السلام:

... أمصنوع أنت أم غير مصنوع؟ فقال عبد الكريم ابن أبي العوجاء: بل أنا غير مصنوع، فقال له العالم عليه السلام: فصف لي لو كنت مصنوعا كيف كنت تكون؟ فبقي عبد الكريم مليا لا يحير جوابا وولع بخشبة كانت بين يديه وهو يقول: طويل، عريض، عميق، قصير، متحرك، ساكن، كل ذلك صفة خلقه، فقال له العالم عليه السلام:فإن كنت لم تعلم صفة الصنعة غيرها فاجعل نفسك مصنوعا لما تجد في نفسك مما يحدث من هذه الامور...
 

بيان الاصل الثاني (وهو: أن كل ما يمكن أن يوجد فلا بد لوجوده من خالق وموجد). 

الزيادة والنقصان في الذات المقدارية ـ أو الوجود والعدم لها ـ ليس إلا بالفاعل الموجد والمعدم، فلا يصبح العدم بنفسه وجودا والوجود عدما أبدا بالبداهة. قال اللّه‏ تبارك وتعالى: 

أم خلقوا من غير شيء؟!
 

الامام الصادق عليه السلام:

إنك تعلم أن المعدوم لا يحدث شيئا.
 

الامام الصادق عليه السلام:

ولا بد للمخلوق من الخالق.
 

الامام الصادق عليه السلام:

فما ليس بشيء لا يقدر على أن يخلق شيئا وهو ليس بشيء.
 

الامام الصادق عليه السلام:

مع أنا لم نجد بناء من غير بان، ولا أثرا من غير مؤثر، ولا تأليفا من غير مؤلف.
 

الامام الصادق عليه السلام:

ألا ترى أنك إذا نظرت إلى بناء مشيد مبني علمت أن له بانيا وإن كنت لم تر الباني ولم تشاهده؟
 

الامام الصادق عليه السلام:

لو رأيت تمثال إنسان مصورا على حائط، فقال لك قائل: إن هذا ظهر هاهنا من تلقاء نفسه لم يصنعه صانع، أكنت تقبل ذلك؟ بل كنت تستهزء به، فكيف تنكر هذا في تمثال مصور جماد ولا تنكر في الانسان الحي الناطق. 
 

الامام الصادق عليه السلام:

فلم يكن بد من إثبات الصانع لوجود المصنوعين والاضطرار منهم إليه أنهم مصنوعون.
 

الامام الصادق عليه السلام:

كيف يخلق لا شيء شيئا؟!
 

ولا مجال للاشكال في الادلة الشرعية المشار إليها بأن يقال: "إنها ظنية"، وذلك لكثرتها المذكورة بحيث يحصل القطع بصدور مضمونها ـ بل إن وجوب التسليم عند مضامينها من ضروريات الاديان ـ لمن راجع عشر أعشار ما ورد من النصوص والخطب الواردة لبيان توحيد الباري جل وعلا في نهج البلاغة والصحيفة السجادية والكافي والتوحيد والمحاسن والبحار و...، وعلى هذا فيكون النظر في أسناد تلك الادلة من الغفلة بل الخبط جدا. هذا كله، مع غض النظر عن اشتمال تلك النصوص على براهين قطعية جلية غالبا بحيث لا يقاس بها غيرها من الادلة التى أقامتها الافكار البشرية لاثبات المعارف الالهية إلا ظلما عدوانا وجورا واعتسافا. كما أنه لا يرد الاشكال فيها بأن يقال: "لا يجوز التعبد بقول الغير في المعارف العقلية لاستلزامه الدور"، لانه إذا كان مدعي الامامة والتقدم على غيره ذا كمالات يثبت بها تقدمه على غيره، يحكم العقل بوجوب اتباعه. ومن الكمالات المذكوره هي نفس ما يصدر عنه بعنوان الاعجاز لا من حيث كون ذلك فعلا إلهيا حتّى يلزم الدور، بل من حيث دلالة المعجزة المذكورة على كمال صاحبها وكونه مقدما على غيره من حيث العلم والقدرة. بل يمكن أن يقال: "إن وجود الخالق تعالي وحجية الحجج عليهم السلام يثبتان معا في مرتبة واحدة بإرائة الاعجاز ـ ولو بعنوان أنه فعل الهي ـ من مدعي مقام الحجية، ولا يكون إثبات حجية الحجّة متوقفة على إثبات وجود الخالق تعالى قبل ذلك حتى يتوهم منه لزوم الدور، والتامل في سيرة الحجج الالهية في هداية الامم إلى معرفة الخالق تعالي يقضي بأن أمر الهداية الالهية استقر على هذا الوجه، ولم يكن الناس يهتدون إلى معرفة خالقهم قبل معرفتهم السفراء الالهية، حتى يحثهم ذلك إلى الفحص عن وجود حججه بعد ذلك. إن قلت: إنا إذا أثبتنا وجود الخالق تعالي وكونه حكيما لا يصدر عنه القبيح، يلزم منه أن لا يصدّق مدعي النبوة والامامة كذبا، وأما في المقام فلا دليل على امتناع صدور الكذب والقبيح عن الشخص المذكور، قلت: إن مدعي التقدم على غيره إذا أثبت لنفسه علما وقدرة لا يحتاج معهما إلى غيره، فلا يصدر عنه الكذب والقبيح بنفس ما دل على كون الخالق تبارك وتعالى منزها عنهما (وهو كونه تعالى عالما قادرا غنيا عن غيره) فقد ثبت بهذا البيان وجوب التسليم عند نصوص مكتب الوحي، ولزوم اتباع أهله مطلقا بلا فرق في ذلك بين الاصول الاعتقادية وغيرها، ولا يلزم الدور في شيء منهما أصلا. ومع هذا كله لا يخفى أنا لا نحتاج إلى هذه المرحلة أصلا، لان الاصول الاعتقادية في مكتب الوحي مبينة ببراهين لا نحتاج معها إلى التعبد فيها أبدا).

تبيين النكتة القادمة
 

الحقيقة المقدارية المتجزية العددية، تكون محدودة بحدود أجزائها المعينة، فلا يمكنها أن تضيف على نفسها شيئا بالبداهة. فلا تكون موجدةً ومعدمةً لشيء أبدا. فإن إدعاء: "زيادة الشيء أو نقصانه بنفسه"، مساو لادعاء: "كونه موجدا ومعدما لغيره"، ولا اختلاف بينهما إلا بالاعتبار حيث إن الشيء المقداري إن فرضنا أنه وجد زائدا عليه شيء آخر، فكما يصح لنا أن نقول: "إنه زيدَ عليه بلا علة سوى نفسه"، كذلك يصح لنا أن نعبر عن ذلك بقولنا: "إنه أوجد شيئا آخر زائدا على نفسه".

بل لا اختلاف بين التعبيرين المذكورين وبين أن نقول: "إنه قد وجد هناك شيء ولا علة له سوى نفسه!!" إلا بالاعتبار. وذلك أنه إذا جاز أن يوجد شيء بلا استناد إلى إيجاد الخالق المتعال، فلا فرق في ذلك بين أن ننظر إلى شيء كان هناك من قبل في جنبه أم لا، كما أنه لا فرق في ذلك بين أن نعتبر أحدهما علة للاخر أم لا.

القرآن الكريم:

إن الذين تدعون من دون اللّه‏ لا يخلقون ذبابا ولو اجتمعوا له.
 

و:

أم هم الخالقون؟!
 

الامام الرضا عليه السلام:

كيف ينشيء الاشياء من لا يمتنع من الانشاء.
 

الامام الرضا عليه السلام:

لعجز كل مبتدء عن ابتداء غيره.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل معط منتقص سواه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

فكلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكل ما يمكن فيه يمتنع في صانعه... إذاً لتفاوتت أجزاؤه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ولو اجتمع جميع حيوانها من طيرها وبهائمها وما كان من مراحها وسائمها وأصناف أسناخها وأجناسها وأكياسها، على إحداث بعوضة ما قدرت على إحداثها، ولا عرفت كيف السبيل إلى إيجادها ولتحيرت عقولها في علم ذلك وتاهت، وعجزت قواها وتناهت، ورجعت خاسئة حسيرة... مقرّة بالعجز عن إنشائها، مذعنة بالضعف عن إفنائها.
 

الامام الصادق عليه السلام:

فما ليس بشيء لا يقدر أن يخلق شيئا وهو ليس بشيء، كذلك ما لم يكن فيكون شيئا يسأل فلا يعلم كيف كان ابتداؤه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

لشهادة العقول أن كل صفة وموصوف مخلوق، وشهادة كل موصوف أن له خالقا ليس بصفة ولا موصوف.
 

الامام الرضا عليه السلام:

... بتشعيره المشاعر عرف أن لا مشعر له، وبتجهيره الجواهر عرف أن لا جوهر له،... ففرق بها بين قبل وبعد ليعلم أن لا قبل له ولا بعد، شاهدة بغرائزها أن لا غريزه لمغرزها.
 

فلا يكون الموجد والمعدم إلا ما هو بخلاف المقدار:

قال اللّه‏ تعالى:

«قل أرأيتم شركائكم الذين تدعون من دون اللّه‏ أروني ما ذا خلقوا من الارض أم لهم شرك في السموات»؟
 

«أم جعلوا للّه‏ شركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق عليهم قل اللّه‏ خالق كل شيء وهو الواحد القهار».
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

انفرد بصنعه الاشياء، فأتقنها بلطائف التدبير.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إنه جل ثناؤه علة كل شيء وليس شيء بعلة له.
 

ويقول اللّه‏ تعالى:

يا عيسى أنا ربك ورب آبائك الاولين، إسمي واحد وأنا الاحد المتفرد بخلق كل شيء، وكل شيء من صنعي وكل إلي راجعون.
 

الامام الحسين عليه السلام:

يوجد المفقود ويفقد الموجود، ولا تجتمع لغيره الصفتان في وقت.
 

... وتفردت بخلق الخلق كلهم، فما من باريء مصور صانع متقن غيرك... وأشهد أن الذين اتخذوا من دونك آلهة أن إلهتهم لا يخلقون شيئا وهم يخلقون.
 

بل ليس في إمكان الموجود المقداري إلا التغير والتحول:

الامام الرضا عليه السلام:

وإن كل صانع شيء فمن شيء صنع، واللّه‏ الخالق اللطيف الجليل خلق وصنع لا من شيء.
 

الامام الرضا عليه السلام:

لا يتغير اللّه‏ بانغيار المخلوق، كما لا ينحد بتحديد المحدود.
 

الامام الصادق عليه السلام:

هو أجل من أن يعاني الاشياء بمباشرة ومعالجة، لان ذلك صفة المخلوق الذي لا يجيء الاشياء له إلا بالمباشرة والمعالجة، وهو تعالى نافذ الارادة والمشيّة فعال لما يشاء.
 

فلا وجه لفرض استناد وجود الممكنات والمحدثات إلى ممكن أو حادث آخر، ـ كما في برهان الوجوب والامكان، أو الحدوث والقدم ـ ولانكون محتاجا إلى تجشم الاستدلال لابطال الدور والتسلسل بل ظهر بما بيناه أن فرضها باطل في نفسه، وبعبارة أخرى: إن التسلسل والدور في أمر الايجاد محال موضوعي ولانحتاج لابطالهما إلى إقامه الدليل على استلزامها المحال. مضافا إلى أن التسلسل لا يمكن إبطاله على مباني أصحاب مدرسة الفلسفة إن لم نقل إن بناء عقائدهم يكون على جواز التسلسل، فإنه مع القول ببطلان التسلسل يهدم بنيان معارفهم من الاساس. توضيح ذلك ـ كما يأتي مفصلا إن شاء اللّه‏ تعالى ـ ان الادلة التي أقيمت على بطلان التسلسل تكون على قسمين، قسم منها يدل على بطلان التسلسل من حيث استحالة اللامتناهي مطلقا، وقسم آخر منها فلا يدل عليه من هذه الجهة. فالقسم الثاني منهما لا يتم في نفسه ويكون باطلا من رأسه، والقسم الاول، فليس لاهل الفلسفة أن يتمسكوا به لانهم لا يعترفون باستحالة مطلق اللامتناهي، بل اعترافهم بذلك يستلزم بطلان كل معارفهم المبتنية على أزلية العالم وقدم الموجودات وتحقق اللامتناهي في المقدار والعدد. وبالجملة، فإنهم إن اعترفوا باستحالة اللامتناهي على إطلاقه، فلا يستقر لهم حجر على حجر وينهدم اساس مطالبهم. وان لم‏يقولوا به فلا دليل لهم على ابطال التسلسل وإثبات واجبهم.

تقول الفلسفة:

إنه تعالى واجد لما يعطيه من الخلقة وشؤونها وأطوارها، مليء بما يهبه ويجود به، وإن كانت أفهامنا من جهة اعتيادها بالمادة وأحكامها الجسمانية يصعب عليها تصور كيفية اتصافه تعالى ببعض ما: يفيض على خلقه من الصفات ونسبته إليه تعالى"

ونقول: إذا قلنا بأن الخالق تعالى "هو واجد لما يعطيه ومليء بما يهبه" فالالتزام باتصافه بصفات الاشياء ـ بل وعينية ذاتهما فضلا عن الصفات ـ يكون من الحكم العقلي البرهاني، ولا يصح لنا أن نقول: "إن ذلك يكون من جهة اعتياد أفهامنا بالمادة وأحكامها الجسمانية". فإن مع الاعتقاد بـ"وجوب السنخية بين العلة والمعلول"، أو "كون المعلول مرتبة من مراتب وجود العلة ورابطة بالنسبة إليها، وامتناع كون المعطي فاقدا" وأمثال ذلك من القواعد الفلسفية فامتناع القول بتنزه ذات الخالق عن الصفات المادية المخلوقة أوضح من أن يخفى.

بيان الاصل الثالث (وهو امتناع وجود اللامتناهي مطلقا):

اللامتناهي، حقيقة أو خيال؟!

تقول المعرفة البشرية:

حدوث العالم محال، وأزمنة وجوده لا متناهية،
المعلول مرتبة من مراتب وجود العلة،
للوجود مرتبة غير متناهية الشدة،
اللّه‏ تعالى هو الوجود اللامتناهي،
ونقصد هاهنا الرد على ذلك كله ببيان:

استحالة تحقق موضوع اللامتناهي مطلقا،
إبطال برهان أصحاب الفلسفة لاثبات واجبهم المبتني على كون الوجود مشككا،
الكشف عن تحريف الفلسفيون حقيقة معنى العلة والمعلول،
إبطال كون الوجود مشككا،
بيان تنزه وجود الخالق عن الخلق كله،
الماهية العددية والموجود المقداري يستحيل أن تصل من طرف الزياده إلى حد "لا يتناهي" و"غير محدود"، فإن نفس جواز التكرار فيها دليل على التناهي، فلا يكون الموجود المقداري على نحو لا يمكنه الزيادة بل هي محدودة وقابلة للزيادة عليها دائما
 وإلا يلزم:

ألف: خلاف الذات 

ب: خلاف الفرض 

ج: خلاف البداهة 

ونقول مضافا إلى ذلك:

1. إن ما فرض غير محدود وبلا نهاية وغير متزائد فهل له نصف وأجزاء أم لا؟! فإن لم يكن له نصف فليس مقداريا ولا عدديا ـ وحينئذ فالتعبير عنه بالاكبر والاكمل والاكثر والاشد والازيد... مما لا يرجع إلى معنى معقول، ويستلزم التناقض. ـ وإن كان له نصف، فالنصف منه إما يساوي الكل أو أقل منه أو أكثر، والاول خلاف ما فرضناه نصفا، والثاني فمحدود فالكل أيضا محدود لانه ليس إلا نصفا ونصفا والمحدود مع المحدود ليس إلا محدودا، والثالث ـ مضافا إلى أنه خلاف ما فرضناه نصفا ـ يدل على محدودية ما فرضناه غير محدود وبلا نهاية أيضا.

2. نكرر البرهان بعد ما نقصنا مقدارا معينا مما فرضناه غير محدود ولا متناه فنقول: الناقص إما أن يساوي الكل أو... 

3. إن ما يحتمل الزيادة والنقصان فلا يتحقق إلا بتحقق تمام أجزائه وتشخصها، واللامتناهي لا نهاية لاجزائه حتى يمكن أن يكون محققا بتمام أجزائه وإلا كان متناهيا. ولا فرق في ذلك بين أن يكون الاجزاء المفروضة مترتبة في الوجود من حيث الزمان ـ كنفس أجزاء الزمان ـ، أو مترتبة من حيث المكان ـ كنفس أجزاء المكان ـ فإن الثاني أيضا لا يمكن وجود أي جزء منه إلا بعد فرض وجود عدد غير متناه من تلك الاجزاء في نفس الامر حتى يمكنه أن يقع في محله أو مرتبته المخصوصة به.

4. فرض وجود الشيء بلا نهاية يستلزم عدمه وذلك لان نسبة كل النقاط المفروضة فيه مع الكل إما متساوية وإما متفاوتة، فإن كانت متساوية فالنقاط منطبقة والفواصل معدومة فالكل عدم، وإن كانت متفاوتة فاختلاف المقادير الحاصل من النسب المختلفة يستلزم تناهي الكل.

وعلى هذا فمن زعم أن اللامتناهي يكون موجودا واقعيا ـ لا يمكن فرض الزيادة عليه، أو لا يتزايد بما يزايد عليه، ولا يتناقص بما ينقص منه ـ لقد خلط بين أحكام العقل والوهم.

وإليك بعض ما يدل على الملازمة بين العدد والمقدار والتناهي:

الامام الصادق عليه السلام:

إنه متى ما ضم شيء إلى مثله كان أكبر...
 

... فخبرني الان عما قاله نبيكم في المسيح من أين أثبت له الخلق ونفي عنه الالهية وأوجب فيه النقص وقد عرفت ما يعتقد فيه كثير من المتدينين؟!

فقال أمير المؤمنين عليه السلام:

أثبت له الخلق بالتقدير الذي لزمه والتصوير والتغير من حال إلى حال والزيادة التي لم ينفك عنها والنقصان.
 

وفي مناظرة رسول اللّه‏ صلى الله ‏عليه ‏و‏آله مع الدهرية:

أولستم تشاهدون الليل والنهار وأحدهما بعد الاخر؟ فقالوا: نعم، فقال صلي الله عليه وآله ‏وسلم: أفترونهما لم يزالا ولا يزالون؟ فقالوا: نعم؛ قال صلي الله عليه وآله ‏وسلم أفيجوز عندكم اجتماع الليل والنهار؟ فقالوا: لا، فقال: فإذن ينقطع أحدهما عن الاخر فيسبق أحدهما ويكون الثاني جاريا بعده، فقالوا: كذلك هو، فقال صلي الله عليه وآله ‏وسلم: قد حكمتم بحدوث ما تقدم من ليل أو نهار ولم تشاهدوهما فلا تنكرو اللّه‏ قدرته.
 

قال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم للدهرية:

أتقولون ما قبلكم من الليل والنهار متناه أم غير متناه؟ فإن قلتم غير متناه فقد وصل إليكم آخر بلا نهاية لاوله، وإن قلتم إنه متناه فقد كان ولا شيء منهما.
 

الامام الصادق عليه السلام:

فقال له عبد الكريم: سألتني عن مسألة لم يسألني أحد عنها قبلك ولا يسألني أحد بعدك عن مثلها، فقال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:... إنك تزعم أن الاشياء من الاول سواء [لا ابتداء لها ولا تناهي] فيكف قدمت وأخرت [فإن التقديم والتأخير فرع المقدار، والمقدار يمتنع فيه عدم التناهي].
 

قال بعض الزنادقة لابي الحسن عليه السلام:

فحدّه [أي صفه] لى، قال: إنه لا يحد [أي لا يوصف فلا يعرف]، قال: لم؟ قال: لان كل محدود [أي موصوف] متناه إلى حد، [فإن التعريف والتوصيف فرع المقدار المستلزم للتناهي] فإذا احتمل التحديد، احتمل الزيادة، وإذا احتمل الزيادة احتمل النقصان... فهو غير محدود ولا متزائد ولا متجزيء ولا متوهم.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

وما احتمل الزيادة [وكان مقداريا] كان ناقصا [دائما]، وما كان ناقصا لم يكن تاما [أبدا]، وما لم يكن تاما كان عاجزا ضعيفا.
 

إن التجزي واختلاف الصفة والكيفية مستلزم للمقدار المستلزم للتناهي:

الامام المجتبى عليه السلام: 

الذي لم يكن له... اختلاف صفة فيتناهي.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

ولم تحط به الصفات فيكون بإدراكها إياه بالحدود متناهيا.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن الكيفية جهة الصفة والاحاطة.
 

إن المقدار قليل دائماً لجواز الزيادة عليه أبدا:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل مسمى بالوحدة غيره قليل.
 

(وأما الواحد الحقيقي فلا يوصف بالقلة والكثرة).

إن قولنا: "إلى م" و"حتى م" فرع المقدار المستلزم للتناهي:

الامام الرضا عليه السلام: 

ومن قال "إلى م" فقد نهاه، ومن قال "حتى م" فقد غياه.
 

كما إن الوصف والحد ليس إلا للمقدار المستلزم للتناهي أيضا:

الامام الصادق عليه السلام:

ولا تحد فتكون محدودا.

كما قلنا أن اللّه‏ تعالى لا يوصف من حيث الذات والوجود بالتناهي وعدم التناهي، فكذلك علْمه تعالى لا يوصف بالتناهي وعدم التناهي أيضا، لتعاليه الذاتي عن العلم العددي، فإنه إن فرض علمه عدديا مقداريا للزم تناهيه مطلقا:

... ثم قال الرضا عليه السلام: يا سليمان هل يعلم اللّه‏ جميع ما في الجنة والنار؟ قال سليمان: نعم. قال: فيكون ما علمه اللّه‏ عز وجل أنه يكون من ذلك؟ قال: نعم. قال: فإذا كان حتى لا يبقى منه شيء إلا كان، أيزيدهم أو يطويه عنهم؟ قال سليمان: بل يزيدهم. قال: فأراه في قولك، قد زادهم ما لم يكن في علمه أنه يكون. قال: جعلت فداك، فالمزيد لا غاية له. قال: فليس يحيط علمه عندكم بما يكون فيهما إذا يكون][ أي الجنة والنار] لم تعرف غاية ذلك، وإذا لم يحط علمه بما فيهما لم يعلم ما يكون فيهما أن يكون، تعالى اللّه‏ عن ذلك علوا كبيرا.
 

توضيح الرواية: أن سليمان حيث حسب علم اللّه‏ تعالى عدديا، وذلك حيث وصف علم اللّه‏ تعالى ـ على حسب أن أخذ الامام عليه السلام عنه الاقرار بذلك ـ بوصف "الجميع" الحاكي عن المقدار والعدد، فأُفحم في الجواب وانسد عليه اختيار كلا طرفي النفي والاثبات في الجواب عما كان سأله الامام عليه السلام عن ذلك.

وعلى القائل بعدم التناهي، أن يفسر أمثال هذه النصوص، وأنى له بذلك وهو يعتقد بأن الموجودات غير متناهية. فإنه من الواضح أن أمثال قوله تعالى "خلق كل شيء" يستلزم تناهي وجود المخلوقات، ضرورة أنه لو كانت المخلوقات لا متناهية فلا يمكن أن يتم أمر خلقها حتى يصح أن يقال: "خلق كل شيء"، أو "يزيد في الخلق ما يشاء" أو... بل اللازم من فرض عدم تناهي المخلوقات هو امتناع وجود المخلوق مطلقا فضلا عن امتناع عدم تناهيها، وذلك أن إيجاد كل فرد من المخلوقات يمتنع إلا بعد انقضاء إيجاد أفراد لا متناهيه أو أجزاء لا متناهية من الخلق قبله، وحيث إن انقضاء ما لا يتناهي محال فيلزم أن لا يوجد شيء مطلقا.

«ونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء».

«وكل شيء فصلناه تفصيلا».

أنى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة وخلق كل شيء.

ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء.
 

وخلق كل شيء فقدره تقديرا.

يخلق ما يشاء إن اللّه‏ على كل شيء قدير.

صنع اللّه‏ الذي أتقن كل شيء.

يزيد في الخلق ما يشاء إن اللّه‏ على كل شيء قدير.

وكل شيء أحصيناه في إمام مبين.

اللّه‏ خالق كل شيء.

ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلما.

وكل شيء عنده بمقدار، عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال.
.

إنا كل شيء خلقناه بقدر
.

إن اللّه‏ بالغ أمره قد جعل اللّه‏ لكل شيء قدرا.

وأن اللّه‏ قد أحاط بكل شيء علما.

و أحصى كل شيء عددا.

وكل شيء أحصيناه كتابا.

ومن كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تذكرون.

سبحان الذي خلق الازواج كلها.

لا اله إلا هو خالق كل شيء فاعبدوه.

قل أغير اللّه‏ أبغي ربا وهو رب كل شيء.

قال عذابي أصيب به من أشاء ورحمتي وسعت كل شيء.

إن ربي على كل شيء حفيظ.

قال ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى.

يخلق اللّه‏ ما يشاء أن اللّه‏ على كل شيء قدير.

لا اله إلا هو كل شيء هالك إلا وجهه.

ثم اللّه‏ ينشيء النشأة الاخرة إن اللّه‏ على كل شيء قدير.

الذي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلق الانسان من طين.

أو ليس الذي خلق السموات والارض بقادر على أن يخلق مثلهم، بلى وهو الخلاق العليم.

أو لم يروا أن اللّه‏ الذي خلق السموات والارض قادر على أن يخلق مثلهم.

ثم إنه قد يتوهم أنه:
 + =  (= اللامتناهي)
 -  = 
 ×  = 
 = 0: 
= 0: 
0 =: 
فليعلم أن بيان أمثال هذه العبارات في العلوم الرياضي والهندسة والفيزيا لا صلة بينها وبين الاعتقاد بوجود اللامتناهي المزعوم أصلا، بل المراد من تلك العبارات هو التوسعة وتبيين أحكام اللامتناهي الذي لا يقف الي حد ولكن كل ما وحد منه بالفعل فيكون محدوداً متناهيا، وهو کما قد جاء في "دائرة المعارف الفارسى" في معنى " بى‏نهايت":

+(= +اللامتناهي).: عددى بزرگتر از هر عدد ديگر، يا (به جاى "بى‏نهايت دور"). موضعى كه نسبت به دستگاه مقايسه در وراء هر حدّى واقع است... علامت + (كه به اضافه بى‏نهايت خوانده مى‏شود). كه آن را به مجموعه اعداد حقيقى ملحق مى‏كنند، وبزرگتر از هر عدد حقيقى مى‏شمارند... منهاى بى‏نهايت را نيز به همان مجموعه ملحق مى‏كنند، و آن را كوچكتر از هر عدد حقيقى (اعم از مثبت يا منفى). محسوب مى‏دارند. وارد كردن اين علامات به منظور تعميم و تسهيل بيان احكام است. هيچ‏يك از علامات + و ـ (به اضافه بى‏نهايت، و منهاى بى‏نهايت). در واقع عدد نيستند. ولى گاهى از طريق اهمال آنها را در شمار اعداد به حساب مى‏آورند.

وجاء فيه أيضا:

بى‏نهايت كوچك رياضى اساسا متغيّر است، يك مقدار ثابت هر قدر هم كوچك باشد بى‏نهايت كوچك رياضى نيست.

وقد يحسن بنا هاهنا أن ننقل كلاما يرتبط بالمقام ويشتمل على فوائد مهمة:
إن السلسلة غير المتناهية وكل ما يداخله الكم بأن يصح أن يفرض أن شيئا ما مقدار من شيء ما سواء كان به ذلك في كم منفصل كالاعداد أو متصل كالمساحات ومنه على التحقيق اشتمال القوي في الكيفيات أو غيرها على مقدار ما هو الضعيف المسانخ لذلك القوي قابل للنقصان وعدمه الفرضيين، أي يصح أن يقطع النظر عن شيء ما منه ويقتصر على الباقى، وأن لا يقطع النظر عنه فيلحظ مع الباقى، وكل ما هو كذلك فهو متناه، لانه لا شك في أن المفروض الاول ناقص عن المفروض الثاني بقدر ما قطعت النظر عنه، سواء فرضته متناهيا أم غير متناه، وكل ناقص عن شيء ـ ولو فرضا ـ لا بد أن لا يكون بإزاء كل جزء منه، جزء من ذلك الشيء في نفس الامر، لاستحالة مطابقة الناقص في شيء مع الزائد عليه في ذلك الشى‏ء بالضرورة. فإذا فرضت أن كليهما في الاجزاء المفروضة تساويها كما غير متناهية، فلا يكون للزائد جزء منها إلا ويكون للناقص مثله، هذا خلف. فإن قلت: إن مراتب الاعداد غير متناهية، إذ لا عدد إلا وفوقه عدد، ولا شك أن عدد آحادها يجب أن يكون أزيد من ألوفها مثلا، مع أنهما غير متناهيين. قلت: هذا الذي يوجب استحالة وجود الاعداد جميعا إذ لو وجدت لزم أن يكون آحادها لا يزيد على ألوفها وهو محال، فليست الاعداد موجودة بعين ما ذكرناه. فليس الامتناع المدعى إلا عن وجود مثل ذلك، وحيث لا وجود فلا عدد فلا زيادة ولا نقصان في الحقيقة. وقد أغرب في هذا المقام صاحب الاسفار حيث قال: إن العلم بأن كل ما يحتمل الزيادة والنقصان يكون متناهيا إما من البديهيات أو من النظريات، والاول باطل وإلا لم يقع الاختلافات فيه بين العقلاء لكنهم اختلفوا. فمنهم من زعم أن أجزاء الجسم غير متناهية بالفعل. ومنهم من ركب العالم من أجزاء كروية الشكل لا نهاية لها. ومنهم من قال بالخليط الغير المتناهي، والمسلمون اتفقوا على أن معلومات اللّه‏ ومقدوراته لا نهاية لها. ومنهم من ذهب إلى أن أنواع الاكوان المقدورة للّه‏ تعالى غير متناهية، والجزء الذي لا يتجزي عندهم يمكن حصوله في أحياز غير متناهية على البدل، ومنهم من أثبت في العدم ذواتاً غير متناهية، وكذلك يعلم بالبديهة أن مراتب العدد غير متناهية، مع أن الالوف الغير المتناهية أكثر من الاحاد الغير المتناهية بألف مرّة، والحركات المستقبلة سيما حركات أهل الجنة ـ غير متناهية، مع أن كلا من هذه الامور قابلة للزيادة والنقصان. وإذا ضممنا هذه المعتقدات مع اعتقاد الفلاسفة صار إجماعا منعقدا على أن غير المتناهي مما يجوز أن يقبل الزيادة والنقصان، فكيف يكون العلم بامتناعه بديهيا. فإذن هذه القضية لا يمكن الجزم بها إلا بالبرهان، وذلك البرهان لا يتقرر إلا في ما يحتمل التطبيق، وبيانه: أن الموجب للتناهي هو أنه يجب انتهاء الناقص إلى حد لا يبقى منه شيء، ويبقى من الزائد بعده، وهذا إنما يجب أن لو تعذر وقوع جزء من الجملة الناقصة في مقابلة جزئين من الزائدة وإلا لم يجب انتهاء الناقص في حد يكون بعده للزائد شيء بإزائه منه، وذلك في ما يحتمل الانطباق، وفي ما يمتنع انطباق جزئين من إحدى الجملتين على جزء واحد من الاخرى، كاستحالة وقوع جسمين في حيز واحد وكاستحالة وقوع علة ومعلول في مرتبة أحديهما، فلا جرم إذا شغل من أحديهما بمماسة جزء من الاخرى، استحال اشتغاله بعينه بمماسة جزء آخر من الاخرى، وهذا يوجب انتهاء الناقصة إلى حد ينقطع ويبقى بعده من الزائدة شيء هو مقدار الزائدة أو عدده. وأما الامور التي لا انطباق بينهما لا بالطبع ولا بالوضع بل بالجعل فقط، فكل ما يجعل من إحدى الجملتين بقوته الخيالية بإزاء الاخر من الاخرى يكون عددا متناهيا. لكن يمكن أن يبقى من الجملتين ما لا يقوى على استحضاره، لان عقولنا ـ ونحن في هذه الدار ـ لا تقدر على أفعال وانفعالات غير متناهية، فلم يظهر الخلف في البواقى إلا بهذا الشرط. انتهى محل الحاجة من نقل كلامه. أقول: أما ما استند إليه في إبطال ضرورية القاعدة من وقوع الاختلافات بين العقلاء، فعجيب، إذ الضروري قد يتحمل الشبهة فيقع من جهتها الاختلاف، وأيضا أن البصائر مختلفة كالابصار قوة وضعفا، فكما أن بصرا يدرك ما لا يدركه الاخر من المحسوسات، فكذلك قد تدرك بصيرة ما لا تدركه الاخرى من الضروريات، وأعجب منه ما استنتجه من الامثلة التي ذكرها من إطباق العقلاء على جواز قبول غير المتناهي للزيادة والنقصان، فإن جملة من الامثلة من قبيل ما يستحيل وجوده كذلك ـ أي غير متناه ـ كمعلومات اللّه‏ ومقدوراته، فإنه يستحيل وجودهما تماما في الخارج. وكذلك أنواع الاكوان المقدورة والحركات المستقبلة نحوها، فإن الجواب الذي ذكرناه في مراتب العدد التي من جملة أمثلته أيضا هو الجواب في أمثاله. وأعجب منه حصره الدليل على القاعدة بالتطبيق الذي قرره بمجرد أنه لم يجد دليلا آخر، وقد عرفت من تقريرنا التنبيه على هذه القاعدة أنه لا يتحقق الزيادة إلا ولا بد أن يكون للزائد مقدار لا يكون قدر ذلك المقدار بعينه للناقص في نفس الامر، كالساعات للازمنة فمعنى كون زمان ساعاته زائدة بالاضافة إلى نفسه بعد إسقاط ساعة مثلا أو بإلاضافة غيره من زمان آخر أن يكون للزائد من الزمان ساعة لا تكون مثلها للناقص، ولا يكون للزائد ساعة إلا ويكون مثلها للناقص، ومع فرض كون الساعات لا إلى نهاية يلزم أن يكون الساعات غير المتناهية بعد طرح ساعة منها مثلا أو قبل مجيئها يوافق نفسها قبل الطرح أو بعد المجيئ، بمعنى أن يكون كل ساعة في الزائد مثلها في الناقص ولا مساس للقول بأنه يجوز أن يكون ما بإزاء ساعة من الناقص ساعتين من الزائد، إذ لو جاز ذلك لجاز أن يكون الناقص أزيد من الزائد بكثير بهذا الحساب... فإن قلت: إن حكم العقل غير قابل للتخصيص، فلا بد أن لا يجري ما ذكرت في موارد النقوض التي أشرت إلى بعضها. قلت: أما النقوض بالموجودات كالنفوس المفارقة وحركات الافلاك ونحوها من نقض القاعدة بما هو منتقض بنفسها، فإن القاعدة حاكمة بامتناعه، وجوازه فرع بطلانها، وكل من يصححها لا يصححه، فكأن الناقض توهم خلاف ذلك. أما النقوض بالمعدومات كمراتب الاعداد ونحوها، فالجواب أن قضية "أن الكل أعظم من الجزء" قضية مقدرة الموضوع، يعني أن الكل إذا وجد فهو أعظم من الجزء، وأما المعدوم الخارج عن الذهن والخارج فلا يخبر عنه ولا ميز فيه، فليس فيه كل ولا جزء ولا زائد ولا ناقص. ثم إنه قد جزاه اللّه‏ بإصراره في إنكار القاعدة الشريفة التي نص عليها المعصوم، بفضيحة الغلط في الحساب في قوله: "مع أن الالوف الغير المتناهية أكثر من الاحاد الغير المتناهية بألف مرة"، فإن الصحيح أن يقول أقل منها بما لا يتناهي، ولفضيحة الدار الاخرى أخزى وأمرّ وأدهى. فإن قلت: إن المعدومات متحققة في علمه تعالى. قلت: تحققها في علمه بريء عن العدد، سبحانه أحصى الاعداد من غير أن يوجد فيه آحاد. إذا عرفت ما تلوناه عليك فقد علمت أن دخول اللانهاية في الكثرة ـ أي كثرة كانت ـ ممتنع، لعدم قبولها الوجود إلا بقدر متناه، سواء كان لها اجتماع أم لا، وسواء كان لها ترتيب في الطبع أم في الوضع أم لا، فيلزم وجوب تناهي الحركات والانفعالات، ووجوب تناهي جميع التنزلات أو الترقيات، ووجوب تناهي كل قوي ينحل إلى الضعيف وشيء فوقه. وأما تهويل صاحب الاسفار بلزوم التعطيل في صنع اللّه‏ وجوده، وانقطاع فيضه وكرمه، فيؤمننا الجواب عنه بأن اللّه‏ تبارك وتعالى ليس بزماني حتى يكون فارغا في زمان عن شأنه. بل هو اللّه‏ العظيم الشأن الخالق للزمان والمكان، ليس بينه وبين شأنه زمان حتى يلزم تعطيله فيه عن ذلك الشأن، وليس انتهاء الزمان والزمانيات إلى عدم غير زماني يوجب انقطاع فيضه وكرمه، لان الانقطاع لا يصدق إلا بعدم زماني فتأمل. ثم إن انقطاع الفيض إن كان من لوازم إمكانه، فالنقصانات الامكانية في الفيض والكرم لا يوجب نقصا في الذات بل جعل الفيض قديما حينئذ يوجب انثلام وحدة الواجب تعالى ويفضي إلى أن يمتنع عن الازل معناه، تعالى اللّه‏ الواحد القيوم أن يثنى فيضه بثناء نفسه، قال مولانا أمير المؤمنين عليه السلام: ولو كان شيء معه قديما لكان إلها ثانيا... نسأل اللّه‏ التوفيق لان نهتدي بدلالة وليه إلى سواء الطريق، وأن يجعله لنا خير دليل وخير رفيق، صلى اللّه‏ عليه وعلى آبائه صلوة بشأنه تعالى في حقهم تليق.

الثاني: أن كل متكمم قابل للزيادة والنقصان سواء كان الكم متصلا أم منفصلا وكل ما هو كذلك فهو متناه. إذ لو زيد على غير المتناهي كذلك بقدر متناه فكمه مع الزيادة إن وافق كمه بدونها فمحال، وإن لم يوافق فالناقص عن شيء بقدر متناه متناه. وكذلك الزائد لانه بإزاء كل جزء من انتهاء الزائد فصاعدا إلى ما لا يتناهي إما جزء من الناقص فيلزم تساوي الناقص الزائد، وإن يِزدُِِ الزائد من طرف الابتداء بقدر نقصان الناقص فقد انتهى الناقص قبل الزائد بمقدار متناه، والزائد عن المتناهي بقدر متناه متناه، فقد انتهى الزائد كما انتهى الناقص فكلاهما متناهيان.
 واعلم أن كبرى هذا الاستدلال من كلام الامام الصادق عليه السلام، حيث استدل به على تنزيهه تعالى عن الجسمية بأن الجسم محدود، وإذا كان محدودا كان قابلا للزيادة والنقصان. وفي هذا القدر كفاية لمن استبصر.
 

"الموجود البسيط" موهوم آخر
قد قلنا إن اللّه‏ تعالى لا يتصف بالتناهي وعدمه شأنا حيث إن ذلكما من ملكات الاقدار والاشياء ذات عدد وامتداد وأجزاء وليس اللّه‏ تبارك وتعالى كذلك؛ ونقول هاهنا: إن وصف التركّب والبساطة أيضا يكون من شؤون الحقيقة المقدارية، وذلك بعد غض النظر عن أن وصف البساطة أيضا يكون موهوما ومحالا موضوعيا حتى بالنسبة إلى المقدار، وذلك أن الحقيقة العددية والموجود المقداري المتجزي القابل للنقصان والانقسام بالذات، لا يخرج بالتقسيم عن المقدار والاجزاء أبدا وإلا لزم:

1. خلاف الذات،2. خلاف الفرض، 3. خلاف البديهة.

وللزم أن يصبح العدم بتضعيفه بعدد غير متناه، موجودا مقداريا عدديا، وبديهي أن العدم لا يصير بالتكرار وجودا أبدا. 

الامام الصادق عليه السلام: 

إن ما سواه من الواحد متجزيء.
 

الامام أبوالحسن الرضا عليه السلام: 

واللّه‏ جل جلاله واحد لا واحد غيره، لا اختلاف فيه ولا تفاوت ولا زيادة ولا نقصان.
 

الامام الجواد عليه السلام:

إن ما سوى الواحد متجزي، واللّه‏ واحد أحد لا متجزي ولا متوهم بالقلة والكثرة، وكل متجزي، أو متوهم بالقلة والكثرة فهو مخلوق دال على خالق له.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

فهو الواحد الذي لا واحد غيره لانه لا اختلاف فيه.
 

ولا يرد الاشكال على الاعتقاد باستحالة وجود الموجود البسيط، بلزوم حصر أجزاء بلا نهاية في مقدار محصور معين؛ وذلك أن الاستحالة لا تكون في مورد اجتماع أجزاء تنتصفن دائما، بل المقطوع به من موارد الاستحالة هو ما إذا اجتمع في حصر معين أجزاءٌ يستقل كل واحد منها عن الاخرين. مضافا إلى أن التنصيف أمر عددي فلا يتحقق عدد غير متناه منه بالفعل مطلقا، فتأمل. 

انتفاء التسلسل والواجب الفلسفي موضوعا.

وبناء على ما قلناه من استحالة وجود اللامتناهي ثبوتا وبالذات،
1. لا يبقى للتسلسل موضوع، فتبطل العقيدة الفلسفية القائلة بعدم بطلان التسلسل في صورة عدم ترتب الافراد، أو عدم اجتماعها في الوجود.

توضيح ذلك: أنه يحكم العقل والبرهان على استحالة وجود ما لا نهاية له مطلقا ـ وقد صرّح بذلك أعلام العلم والدين کما أنهم يقولون:

فيلزم ما قلناه من وجود ما لا نهاية له، مع استحالته بدليل وجوب حصر ما وجد.

فيؤدي إلى وجود ما لا نهاية له.

وذلك يؤدي إلى إيجاد ما لا يتناهى من المشتهيات.

ولانه يوجب عليهم تقدم تكليف على تكليف إلى ما لا نهاية له... وذلك محال.

إن ذلك يقتضي تقدم تكليف قبل تكليف إلى ما لا يتناهى، وذلك محال.

إن وجود ما لا نهاية له محال.

لانه لو وجب ذلك لادى إلى وجوب ما لا يتناهى، وذلك محال.

إن وجود ما لا يتناهى محال على ما يأتي.

وأما تناهي جزئياتها فلان وجود ما لا يتناهى محال للتطبيق.

وهكذا إلى ما لا يتناهى وهو محال. أما أولا فلما بينا من امتناع وجود ما لا يتناهى مطلقا، وأما ثانيا فلان تلك الاضافات موجودة دفعة ومترتبة في الوجود باعتبار تقدم بعض المضاف إليه على بعض فيلزم اجتماع أعداد لا تتناهى دفعة مترتبة وهو محال اتفاقا، وأما ثالثا فلان وجود الاضافات يستلزم وجود المضاف إليه فيلزم وجود ما لا يتناهى من الاعداد دفعة من ترتبها، وكل ذلك مما برهن على استحالته.

وأما ما ذكره آخرا من أنه لا يلزم التسلسل المحال لفقدان شرط الترتب " الخ " فدليل على جهله بشرائط استحالة التسلسل عند المتكلمين، فإن وجود ما لا يتناهى في الخارج محال عندهم مطلقا سواء كان هناك ترتب أو لا، كما صرحوا به وعرفه من له أدنى تحصيل.

 مع هذا کله قد تقول الفلسفة بأن وجود ما لا نهاية له لا يكون محالا إلا مع شرطين:

الاول). اجتماع الافراد فى الوجود
الثانى). وجود الترتب بين الافراد ومن هاهنا تراهم قائلين بأن العالم قديم، وحركاته أزلية غير متناهية، وعدد النفوس غير متناه و...؛ وعلى ذلك فالمستحيل من وجود ما لا نهاية له عندهم هو ما اجتمع فيه الشرطان اللذان ذكرناهما، وذلك كالسلسلة غير المتناهية من العلل والمعلولات حيث إنه يكون فيها وجود كل معلول مترتبة على وجوده علته (وهذا هو الشرط الاول عندهم).، ويكون جميع أفراد العلة والمعلول مجتمعة في الوجود (وهذا هو الشرط الثاني عندهم).، وذلك أن المعلول لا وجود له يستقل عن وجود علته عندهم، وذلك بمعنى أنه لا يكون له وجود خارج عن وجود علته.

والامر الاعجب الاغرب هو أنهم لا يحكمون باستحالة وجود هذا الفرد أيضا في نهاية أمرهم، بل يحكمون بوجوب وجود ذلك فضلا عن الاقرار باستحالتة! وذلك أنهم يقولون: إن فوق كل مرتبة من مراتب الوجود المعلولة مرتبة أخرى هي علة لما تحتها ومعلولة لما فوقها حتى يصل الامر إلى ما لا نهاية له شدة وقوة، وتلك المرتبة هي واجبة الوجود لذاتها!!

وأنت تعلم بأن واجب وجودهم هذا هو نفس ما حكموا باستحالة وجوده لانه اجتمع فيه الشرطان الموجبان للاستحالة ما لا نهاية له عندهم.

إن قلت: إنهم لا يقولون بأن الوصول إلى تلك المرتبة يكون بعد عدّ مراتب غير متناهية من أفراد العلة والمعلول، بل يقولون بأن تلك المرتبة هي غير متناهية شدة وقوة.

قلت: بل إنهم يقولون: "أن كل مرتبة من مراتب الوجود محدودة، وفوقها مرتبة محيطة بها، المحاط هو المعلول والمحيط هو العلة، وهذا الامر يستمر إلى أن يصل إلى ما لا نهاية له وجودا"، وهذا نفس ما حكموا بامتناع وجوده؛ هذا كله مضافا إلى العلم بأن الوصول إلى ما لا نهاية له من المراتب لا يمكن إلا بعد استمرار الامر بعدد غير متناه بالضرورة.

2. يبطل القول بقدم وجود العالم وأزلية الحركة في الجوهر أو غيره، وكون الزمان والمكان غير متناهيين، ويأتي تفصيل ذلك إن شاء اللّه‏ تعالى.

3. يظهر بطلان ما تعتقده الفسلفة الصدرائيه ـ المسماة بالحكمة المتعالية ـ القائلة بأن: الوجود حقيقة ذات مراتب لامتناهية، وأشد المراتب فيها هو الحقيقة الواجبية، وذلك أنه:

ألف) نفس تحقق موضوع ذلك يكون محالا ذاتا وثبوتا، لان الحقيقة التي فرضناها ذات مراتب تكون حقيقة عددية، واللامتناهي المتصور فيه هو اللامتناهي اللايقفي، وهو ما لا يوجد منه عدد غير متناه مطلقا، بل كل ما يمكن أن يوجد منه بالفعل فهو مقدار متناه قابل للزيادة عليه دائما، ولا يصل إلى ما لا يتناهي أبدا. وعليه فالقائلين بوجود اللامتناهي قد خلطوا بين أحكام اللامتناهي اللايقفي الذي يكون متناهيا دائما مع اللامتناهي الحقيقي الذي يكون موجودا وهميا صرفا.

ب) إن الحقيقة التي تكون كذلك فهي متجزية بالبداهة، بل بناء على الفرض، فلا وجه للحكم عليه بالوجوب (ومن المسلم عندهم: أن المركب محتاج، والمحتاج لا يكون واجبا). والبساطة بمعنى عدم التركيب عن الاجزاء المقدارية الخارجية الواقعية.

نعم كيف يمكن الفلسفة أن تقول ببساطة ذات الخالق تعالي وهي القائلة بأن:

العلة هي تمام المعلول، وتمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه.

وهي القائلة بأن: علة الكل ـ بل وسائر المراتب الوجودية النازلة عندهم ـ هي المفيضة والمعطية لوجود غيرها، والمعطي لا يكون عندهم فاقدا لما يعطي مما يوجد في ذوات الممكنات بل تكون المعلولات ـ وهي المراتب النازلة للوجود عندهم المحاطة بحيطة وجودات ما فوقها ـ غير خارجة عن وجود العلة ولو بنفس أعيانها الخارجية المقدارية المتجزية.

إن قلت: فما هو قولهم بأن: "الواجب واجد لوجود غيره بنحو أعلى وأتم؟!

قلت کل ذلک لا يفيد شيئا للتخلص عن الاشكال، فإن العلو والتمامية عندهم هو: "واجدية العلة للشيء وما يفضل عليه"، وإنهم يقولون:حيث إن المعلول يكون في وجوده محدودا والعلة غير متناه، فهي واجدة لوجود المعلولات بنفس أعيانها الخارجية دون حدودها المستلزمة لكون العلة محدودة ومتناهية؛ وهذا هو معنى الكمال والتمام عندهم فلا تغفل. قال السبزوارى في حاشية الاسفار:

وذلك الوجود الوسيع أيضا هو هذه الوجودات لكونه جامعا لها بنحو أعلى وأبسط في مقام ذاته الشامخ، وتلك الوجودات أيضا هي هو لكونها ظهوراته، فهي حاكية إياه بنحو الضعف وهو حاك إياها بنحو التمام.

فإنا اذا فرضنا دوائر موجودة بعضها اوسع من بعضها الاخر محيطة بها  لکانت کل دائرة محاطة محدودة بحد وجودها الخاص بها، ولکن الدائرة الاوسع منها المحيطة بها لا تكون محدودة بحدود وجود الدائرة المحاطة، بل تفضل عليها بزيادة من الوجود الذي لا تكون تلك الزيادة للدائرة المحاطة، وكذلك الدائرة الثالثة الاوسع منهما تحيط بوجود الدائرتين تحتها، وکذالک تحيط دائرة رابعة بما تحتها من الدوائر، وهكذا إلى ما لا نهاية له عندهم. هذه الاحاطة تكون عندهم هي واقع معنى العلية، كما أن هذه المحاطية تكون عندهم هي حقيقة معنى المعلولية، ولهذا قد ترى أنهم يصرحون بأن تقابل وجود الخالق والمخلوق هو تقابل الجزء والكل، ويقولون بأن المعلول ـ حتى المادي الجسماني منه ـ يكون حاضرا عند وجود علته ومحاطا به بنفس وجوده الجسمى المادي، 

وجاء في "نهاية الحكمة":

من الواجب في التشكيك أن يشمل الشديد على الضعيف وزيادة.

وفي "تعليقات كشف المراد":

... وهذا الاطلاق الحقيقيّ الاحاطيّ حائز للجميع، ولا يشذّ عن حيطته شيء.

ويقول السبزواري في معنى شدّة الوجود ونورانيته:

إن الكثرة التي من حيث الشدة والضعف والتقدم والتأخر وغيرهما في أصل الحقيقة الوجودية، كاشفة عن الاشملية والاوسعية وفقد السلب بما هو سلب الوجود.

وفي "تعليقة نهاية الحكمة":

وأما علم العلة بالمعلوم علما حضوريا فيمكن تعلقه بالموجود المادي بما أنه موجود مادي. والاشكال بأنه: لا حضور للموجود المادي لنفسه فكيف يكون حاضرا للعالم؟ مندفع بأن غيبوبة أجزائه بعضها عن بعض لا تنافي حضورها للفاعل المفيض.

وفي "وحدت از ديدگاه عارف وحكيم":

تشكيك، در مرآى عارف و مشهد شهود او به معنى سعه و ضيق مجالى و مظاهر حقيقت واحده است.

ومن هنا ترى أنهم عمدوا ـ خلافا للعقل والبرهان والضرورة والوجدان ـ إلى تحريف معنى "التركيب" عن معناه الواضح عند كل بسيط، إلى معنى "التركيب عن الوجود والعدم!"، كما ترى أنهم حرفوا معنى "البساطة" التي تكون بمعنى: "عدم كون الشيء ذات أجزاء، وغير قابل للتجزي والانقسام"، إلى معنى كونه "كل الاشياء"!

ملا هادي سبزواري در حاشيه اسفار مي‎نويسد:

والسبب التمامي للشي‏ء وكماله لا بد وأن يكون للشي‏ء نحو اتحاد به وإلا لم يكن تماما وكمالا له وغرضه قدس سره أن لا يتوهم أحد أن هذه الماديات حينئذ لا تكون معلومة بما هي للمبادى‏ء لعدم صلوحها للعلم والمعلومية بالذات على ما صرح به فدفعه قدس سره بأن تلك الانوار التي هي علوم حضورية ومعلومات بالذات تمام حقائق تلك الاصنام فحضورها حضورها كحضور كامل الشي‏ء المستلزم لحضور ناقصه الوجودي وحضور الحقائق المستلزم لحضور رقائقها المتصلة بها فليست هي كالصور الارتسامية في أذهاننا من ذوات الصور فإنها ليست أسبابا فاعلية لها ولا اتصالها مثل ذلك الاتصال الذي كان باعتبار الكثرة في الوحدة والوحدة في الكثرة فلا جرم ليس حضور هذه الصور إلا منشأ للعلم الضعيف بذوات الصور ومع ذلك فهي أيضا بوسيلة هذه الصور التي كأنوار متصلة بها تنكشف انكشافا ألا ترى أن بالصورة المبصرة بالذات ينكشف المبصر بالعرض ولا يشذ شي‏ء منه ولكن أين هذا من ذاك ولك أن تعمم الانوار العلمية في كلامه من تلك القواعد بشمولها وجود الاصنام في أصحابها بنحو أعلى وأبسط في مقام أرفع وأشمخ.

وإن سألت عن الحق فأقول عدم كون هذه الماديات والظلمات أنوارا علمية إنما هي بالنسبة إلينا وأما بالنسبة إلى المبادى‏ء العالية وخصوصا بالنسبة إلى مبدإ المبادى‏ء فهي علوم حضورية فعلية ومعلومات بالذات وإن لم يكن هذه المرتبة من العلم في مرتبة العلم الغنائي الذاتي فحصولها للمادة ينافي العلم فينا إذ لسنا محيطين فلسنا مدركين نالين لها وأما بالنسبة إلى المحيط بالمادة وما فيها فحضورها للمادة حضور له إذ لم يشذ المادة عن حيطته بل حضورها له بنحو أشد لان لها حضورا للفاعل بالوجوب لان نسبة المعلول إلى فاعله بالوجوب والحضور الامكاني الذي لها في القابل أيضا محاط وكذا الفرق والغيبة والدثور التي جعلها قده موانع الادراك والمدركية بالذات إنما هي موانع بالنسبة إلينا وأما بالنسبة إلى المبدإ المحيط ووحدته الجمعية وحضوره في كل دابر وحاضر وغابر وثباته في كل متجدد وزائل وداثر وأنه الاصل الثابت في كل أصل وفرع والمعنى المحفوظ في كل صورة وشكل ووضع فالفرق بما هو فرق عين الجمع والغيبة بما هي غيبة عين الحضور وكذا الدثور عين الثبات والظلمة عين الضياء وفي الدعاء: يا من لا يواري منه ليل داج ولا بحر عجاج ولا سماء ذات أبراج ولا ظلم ذات أرتاج وارتتاج يا من الظلمة عنده ضياء الدعاء ولا سيما قد علمت أن الوجود في كل شي‏ء هو الاصل وما به الامتياز فيه عين ما به الاشتراك بل لا حاجة في كون تلك الماديات علما وعالمة بالمبادى‏ء إلى التجريد كما قال تعالى إِنْ مِنْ شَيْ‏ءٍ إِلا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ نعم هي عالمة بالمبادى‏ء علما بسيطا لا مركبا كما مر.

واعلم أنه كما أن الحياة حياتان حياة بمعنى الدرك والفعل كما يقال الحي هو الدراك الفعال وأقل مراتب الدرك هو اللمس وأقل مراتب الفعل هو الحركة بالارادة وهذه الحياة خاصة بالنفوس الحيوانية وما فوقها وحياة مساوقة للوجود وهي سارية في كل شي‏ء دائرة مع الوجود حيثما دار بل عينه، كذلك العلم علمان علم معتبر في الحياة بالمعنى الاول وهذا هو العلم الخاص وعلم مساوق للوجود متأس به في السراية بل عينه وبهذا يجمع بين نفي المصنف كون الماديات علما ومعلوما للمبادى‏ء وبين إثبات كون الوجود عين العلم ونظائره المستلزم لكونها علما وعالمة بالمبادى‏ء ولو علما بسيطا فضلا عن كونها علما ومعلومة للمبادى‏ء.
 
زيادة توضيح: إن الفلسفة حيث عجزت عن نفي كون الخالق تبارك وتعالى مركبا عن الاجزاء المقدارية الخارجية ـ وهم القائلون بكون الخالق تعالي كل الاشياء ولا يكون شيء من الاشياء خارجا عن حيطة وجوده ـ عمدوا خلافا للبرهان والضرورة والعرف واللغة إلى تحريف معنى التركيب والبساطة، وابتدعوا للبساطة معنى يناقض معنى البساطة في الحقيقة! وذلك أنهم قالوا: إن من التركيب هو التركيب عن الوجود والعدم، وهو شر التراكيب!

ثم فرعوا على ذلك وقالوا: حيث إن كل شيء غير الواجب يكون محدودا متناهيا فهو مركب من وجود وعدم! ـ أي عدم الشيء المحدود وراء حده الخاص به ـ، وأما الواجب حيث إنه يكون لا متناهيا وغير محدود بوجود خاص لا يحد وجودَه حدود وجود الاشياء الواقعة في حيطة وجوده، ولا يكون مركبا من وجود شيء وعدم شيء آخر، وهذا هو معنى بساطته! فهو يكون ببساطته ـ أي بوجوده اللامتناهي غير المركب من وجود شيء وعدم شيء آخر ـ كل الاشياء، ولا يشذ عن حيطة وجوده شيء مطلقا. قد جاء في نهاية الحكمة:

وهذا المعنى... نوع من البساطة والتركيب في الوجود غير البساطة والتركيب... من جهة الاجزاء الخارجية أو العقلية أو الوهمية... إن المرتبة... كلما عرجت وزادت قرباً من أعلى المراتب قلّت حدودها واتسع وجودها حتى يبلغ أعلى المراتب فهي مشتملة على كل كمال وجودي من غير تحديد ومطلقة من غير نهاية.
 

ولا تغفل عن أن القول بوجود حقيقة غير متناهية لا جزء لها، ولا كل، ولا مقدار، ولا زمان، ولا مكان، ولا جهة، ولا كيف، ولا صورة، و... وهو مع هذا لا يخرج عن حيطة وجوده شيء من الاشياء، أشبه بالهزل منه بالجدّ.

ج) إذا كان معنى العلية والمعلولية والشدة والضعف هو الاحاطة الوجودية والمحاطية، وكان وجود كل مرتبة من الحقيقة المفروضة معللا بما فوقه، فليكن كل ما فوق كذلك أيضا أبدا، ـ اقتضاء لعدم انقطاع السلسلة، وامتناع الوصول إلى المرتبة اللامتناهية إلا بعد وجود عدد لا متناه من المراتب! ـ فلا يبقى حينئذ مجال لامكان وجود الواجب بالامكان العام، فضلا عن وجوب وجوده! فإن المرتبة اللامتناهية تستحيل وجودها إلا بعد وجود مراتب لامتناهية وانتهاء اللامتناهي خلاف كونه لامتناهيا.

(والفرق بين هذا الاشكال والاشكال الاول هو أخذ عنوان المعلولية هاهنا دون هناك؛ والعجب من الفلسفة حيث إنها مع الاعتراف باستحالة عدم التناهى في العلل، يستند إلى الدليل المذكور لاثبات واجبها!! ).

مضافا إلى أن القاعدة الفلسفية المسماة عندهم بالامكان الاشرف أيضا تقتضي بنفسها أن لا يتحقق ممكن ولا واجب، وذلك أن وجود كل ممكن يتوقف على وجود ممكن أشرف منها وهكذا ـ فإنه لاموجب لتحديد المراتب الممكنة بالذات، بمرتبة خاصة منها ـ فيمتنع أن يوجد شيء من الممكنات مطلقا، هذا من ناحية الممكنات.

وأما من ناحية وجود الواجب فإنه يمتنع أن يكون هناك واجب وذلك أنه كما قلنا لا موجب لتحديد مراتب الشرافة بمرتبة خاصة منها، فكل مرتبة من المراتب يجب أن يكون فوقها مرتبة أشرف منها وهكذا، فلا تصل النوبة إلى إمكان وجود الواجب فضلا عن وجوبه.

وقولهم: "لا مناص عن وجود الواجب لذاته، لاستحالة الدور والتسلسل" لا يفيد إثبات الواجب إلا بعد الالتزام بتناهي السلسلة، والرجوع عن: "القول بكون الواجب هو نفس المرتبة اللامتناهية من مراتب السلسلة ذات المراتب"، وعن "القول بقدم العالم"؛ وإلا فمع عدم الالتزام بكون الخالق تبارك وتعالى متعاليا عن الاتصاف بالجزء والكل والتناهي وعدم التناهي وعن الوقوع في السلسلة ذات المراتب، ومع إنكار حدوث العالم، وإنكار استحالة مطلق اللامتناهي، فليس كلامهم المذكور إلا تناقضا بين الدليل والنتيجة، بداهة أن القول بالحدوث الذاتي والحركة الجوهرية الازلية وقدم العالم وعدم تناهي سلسلة الموجودات وإمكان وجود المرتبة اللامتناهية لحقيقة الوجود يكون الكلام المذكور نفس القول بالتسلسل، بمعناه الحقيقى فكيف يمكن إثبات شيء من طريق إبطاله؟!

ونقول ببيان مختصر: إن إثبات وجود المرتبة اللامتناهية، يتوقف على إثبات امتناع وجودها في نفس الاستدلال من جهة استحالة التسلسل وامتناع ذهاب السلسلة إلى مرتبة لامتناهية، وهو تناقض ظاهر.

عن الامام الصادق عليه السلام:

فإن كنت صنعتها وكانت موجودة فقد استغنيت بوجودها عن صنعتها.

وعن الامام الرضا عليه‏ السلام:

كيف يكون خالقا لمن لم يزل معه؟!

د) إن الاعتقاد بكون اختلاف الاشياء بالشدة والضعف في عرض الاختلاف بالزيادة والنقصان ممنوع، ـ حتى في المثال المشهور على ألسنتهم في ذلك بحقيقة النور موجا كان أو ذرة أو... ـ بل في سائر الامثلة التي يمثلون بها لتبيين القول بالتشكيك كالعدد والحركة و... ـ ويأتي تفصيل ذلك عند البحث عن أسطورة وجود المجردات إن شاء اللّه‏ تعالى.

ولا بأس بأن نشير إلى ذلك هاهنا إجمالا فنقول: إن كل ما سوى الخالق تعالى فهو يمكن أن يوجده وإن كل ما يمكن أن يوجد فرد منه فيجوز أن يوجد له ثان، وكل ما يمكن الزيادة عليه فهو عددي مقداري كمّى، ومن الواضح أن اختلاف الكم والعدد لا يتصور إلا بالزيادة والنقصان لا غير؛ فلا وجه للقول بكون اختلاف الاشياء بالشدة والضعف في عرض اختلافها بالزيادة والنقصان، وقد اعترفت بذلك الفلسفة حيث تقول:

إن الكم لا يوجد فيه التشكيك بالشدة والضعف وهو ضروري أو قريب منه، نعم يوجد فيه التشكيك بالزيادة والنقص كأن يكون خط أزيد من خط في الطول، إذا قيس إليه وجودا، لا في أن له ماهية الخط، وكذا السطح يزيد وينقص من سطح آخر من نوعه، وكذا الجسم التعليمي.
 

ه) إنا ولو فرضنا كون الاختلاف بالشدة والضعف أمرا ممكنا في نفسه لكنه لا وجه لادعاء كون شدة الوجود مناطا للوجوب. بل لقائل أن يعكس الامر ويقول إذا كانت مرتبة ضعيفة من الوجود محتاجة إلى غيرها فكلما اشتدت المرتبة اشتد الفقر والاحتياج.

والالطف في المقام هو أن يقول قائل بوجوب وجود الهيولا، حيث إن الهيولا عندهم هو ما يكون فعليته أن لا فعلية له! فما يكون فعليته أن لا فعلية له أصلا أحرى بأن لا يسأل عن علته، وما لا يسأل عن علته أحرى بأن لا يكون معلولا!!

نقد العقيدة الفلسفية القائلة بتشكيك الوجود
تقول الفلسفة الصدرائية:

إن الوجود حقيقة واحدة بسيطة ذات مراتب مختلفة بالشدة والضعف، ولا يكون الاختلاف بين مراتبها المختلفة إلا بنفس حقيقته البسيطة، كل مرتبة منها ففوقها مرتبة أشد منها محيطة بها إلى أن تصل إلى مرتبتها اللامتناهية، وهي مرتبة لا يتصور أشد منها، بل هو فوق ما لا يتناهي بما لا يتناهي، ودون كل مرتبة منها أيضا مرتبة أضعف منها حتى تصل إلى مرتبة لا أضعف منها.

فنقول: إن القول بالشدة والضعف في الوجود، إما أن يبتني على الامكان الاستعدادي وإما على الامكان الماهوي وإما على الامكان الفقري، فنبحث عن ذلك على المباني الثلاثة ونقول:

1) إن الامكان الذي تصورت فيه الشدة والضعف إن أريد منه الاستعدادي فبطلان المبنى عند العقل والنقل ـ الحاكمين بحدوث العالم وكون المخلوقات بأسرها ذات بدء وانتهاء بل امتناع أزلية الفعل بالذات ـ يكون من الواضحات( وسيأتي تفصيل ذلك عند البحث عن ملاك المخلوقية وآية المصنوعية في مبحث؟؟؟). 
 مضافا إلى أن التعبير بالشدة والضعف في الوجود عن الاختلاف في الاستعداد لا يناسبه أصلا وأجبني عن حقيقة معناه طرا؛ ومع غض النظر عن ذلك كله، إن الخالق تعالى لا يقع بالذات في ضمن سلسلة لا تأبى أفرادها عن القوة والاستعداد، وذلك حيث إنه تكون القوة والاستعداد ملكة للموجود المقداري، واللّه‏ تعالى خالق المقادير ومبائن لها بالذات.

2. إن أريد من الامكان الذي ادعيت فيه الشدة والضعف الامكان الماهوي المقابل للوجوب والامتناع، ففرض الشدة والضعف فيه مناقض لحقيقة معنى إمكانه، فإن مع فرض الشدة والاولوية لاحد طرفي الوجود والعدم للمكن فإن كان الطرف الاخر ممكنا أيضا، فالاولوية ليست بأولوية، وإن لم يكن ممكنا فقد انقلب الامكان إلى الوجوب أو الامتناع.

مضافا إلى ما تقدم ويأتي مفصلا إن شاء اللّه‏ تعالى من أن وجود الخالق جل وعلا ليس مسانخا مع أفراد سلسلة يجوز عليها الوجود والعدم بالذات حتى يصح البحث عن مرتبة وجوده تعالى في ضمن مراتب تلك السلسلة.

3. إن كان التشكيك في حقيقة الوجود بناء على الامكان الفقري للاشياء، فحيث إن ذلك يبتنى على معرفة حقيقة معنى العلة والمعلول عند الفلاسفة، فقبل بيان بطلان الاعتقاد بالتشكيك في حقيقة الوجود بناء على الامكان الفقري، نبتدء بتعريف الفلسفة عن معنى العلة والمعلول ـ بل تحريفها لحقيقتهما ـ ونقول:

تحريف معنى العلة والمعلول عن حقيقته
تقول الفلسفة إن العلة لا تكون موجدة لحقيقة وجود المعلول عن عدم، والخالق لا يكون موجدا لكيان الاشياء ووجودها بعد أن لم تكن، بل العلة ليست في حقيقة وجودها شيئا مبائنا لوجود المعلول، كما أن المعلول أيضا ليس في حقيقة وجوده شيئا خارجا عن وجود العلة، فلا اثنينية حقيقية في البين أصلا.

(قال في الاسفار:

 ليس لما سوى الواحد الحق وجود لا استقلالي ولا تعلقي بل وجوداتها ليس إلا تطورات الحق بأطواره وتشؤناته بشؤونه الذاتية.
 هذا كله مع غض النظر عن أن لديهم قواعد اُخرى تقتضي امتناع وجود شى‏ء¨ سوى واجبهم وحيث لا وجود لغيره عندهم فلا يبقى لديهم موضوع يمكن تسميته بالمعلول أو غير ذلك، وهي قولهم: إن الواجب يكون لامتناهيا فلا مجال لفرض وجود شى‏ء¨ سواه، وقولهم بأصالة الوجود وكون المتأصل العيني هو حقيقة الوجود المحض غير القابل للجعل والعدم بالذات، وغيرهما من القواعد).

يقولون: 

ينقسم الموجود إلى ما وجوده في نفسه ونسميه الوجود المستقل،... وما وجوده في غيره ونسميه الوجود الرابط... إن الوعاء الذي يتحقق فيه الوجود الرابط هو الوعاء الذي يتحقق فيه وجود طرفيه... إن تحقق الوجود الرابط بين الطرفين يوجب نحوا من الاتحاد الوجودي بينهما. وذلك لما أنه متحقق فيهما غير متميز الذات منهما ولا خارج منهما، فوحدته الشخصية تقضي بنحو من الاتحاد بينهما... إن حاجة المعلول إلى العلة مستقرة في ذاته، ولازم ذلك أن يكون عين الحاجة وقائم الذات بوجود العلة لا استقلال له دونها بوجه... فحدود الجواهر والاعراض... روابط وجودية بقياسها إلى المبدأ الاول تبارك وتعالى.
 

إن من الموجودات الرابطة ما يقوم بطرف واحد كوجود المعلول بالقياس إلى علته... إن نشأة الوجود لا تتضمن إلا وجودا واحدا مستقلا هو الواجب عز اسمه والباقي روابط ونسب وإضافات...
 

إن وجود المعلول بقياسه إلى علته، وجود رابط موجود في غيره، وبالنظر إلى ماهيته التي يطرد عنها العدم وجود في نفسه جوهري أو عرضي.
 

لا حكم للمعلول إلا وهو لوجود العلة وبه.
 

إن العلة والمعلول بمعناهما المتعارف في الاذهان لا يجري على الاول تعالى وآياته التي هي مظاهر أسمائه التي هي شؤون ذاته الصمدية التي لا جوف لها، وإن التمايز بين الحق سبحانه وبين الخلق ليس تمايزا تقابليا، بل التمايز هو تميز المحيط عن المحاط بالتعين إلاحاطي والشمول إلاطلاقي... وهذا الاطلاق الحقيقي الاحاطي حائز للجميع ولا يشذ عن حيطته شيء فهو الكمال الحقيقي وهو سبحانه محيط بكل شيء لانه الحي القيوم أي القائم لذاته والمقيم لغيره،... وكون العلة والمعلول على النحو المعهود المتعارف في الاذهان السافلة ليس علي ما ينبغي بعز جلاله وعظموته سبحانه وتعالى.
 

حيث إنه تعالى وجود صمدي فهو الواحد الجميع.
 

إن المدافعين عن نظرية وحدة الوجود ـ وفي صدرهم العرفاء من أنفسناـ يعدون منكرين لقانون العلية، فإنه على وفق نظريتهم ليس في الدار غيره ديار، ولا واقعية سوى واقعية واحدة من جميع الجهات، وبالجملة فلا اثنينية في البين حتى يبحث عن ارتباط واقعية مع الاخرى، بل العرفاء القائلين بوحدة الوجود الممحضون في ذلك يجتنبون من استعمال لفظ العلية والمعلوليه.
 

وبالنظر إلى ما قدمناه من اعتقاد أصحاب الفلسفة في معنى العلية والمعلولية بل تصريحاتهم بذلك فيظهر أنه لا تفاوت بين أصحاب الفلسفة والعرفان في تفسير العلية والمعلولية، فإنه يقول القائل نفسه: 

إن حقيقة المخلوقات هي نفس ظهور ذات الحق وتجليه.
 

المعلول قائم بعلته المفيضة لوجوده، وما هذا شأنه لا يكون خارجا عن وجود علته،... فلازم الوقوع في حيطته وعدم الخروج عنها، كون الاشياء كلها حاضرة لدى ذاته. 

إن الوجود العيني المعلول ليس له استقلال عن وجود علته المانحة للوجود، فهما ليسا بصورة موجودين مستقلين... ويعتبر هذا الموضوع من أنفس المواضيع الفلسفية التي أثبتها المرحوم صدر المتألهين، وقد فتح بذلك السبيل لحل كثير من المعضلات، ويعتبر هذا بحق من أروع ثمار الفلسفة الاسلامية... وبناء على هذا يصبح كل الوجود مكوّنا مجموعة من الوجودات العينية التي قوام كل حلقة منها بالحلقة الاعلى، وهي أضعف وأكثر محدودية من حيث المرتبة الوجودية بالنسبة إليها، وهذا الضعف والمحدودية هو ملاك معلوليتها، ويستمر هذا حتى يصل إلى مبدأ الوجود الذي هو غير متناه من حيث الشدة الوجودية، ومحيط بجميع المراتب الامكانية ومقومها الوجودي.
في الاسفار:

إنه كما أن الموجد لشى‏ء¨ بالحقيقة ما يكون بحسب جوهر ذاته وسنخ حقيقته فياضا بأن يكون ما بحسب تجوهر حقيقتها هو بعينه ما بحسب تجوهر فاعليتها، فيكون فاعلا بحتا لا أنه شى‏ء¨ آخر يوصف ذلك الشى‏ء¨ بأنه فاعل، فكذلك المعلول له هو ما يكون بذاته أثرا ومفاضا لا شيء آخر غير المسمى معلولا يكون هو بالذات أثرا حتى يكون هناك أمران ولو بحسب تحليل العقل واعتباره أحدهما شى‏ء¨ والاخر أثر،...

فإذا ثبت تناهي سلسلة الوجودات من العلل والمعلولات إلى ذات بسيطة الحقيقة النورية الوجودية متقدما عن شوب كثرة ونقصان، وإمكان وقصور وخفاء، بريء الذات عن تعلق بأمر زائد حال أو محل خارج أو داخل، وثبت أنه بذاته فياض وبحقيقتة ساطع وبهويته منور للسماوات والارض، وبوجوده منشأ لعالم الخلق والامر تبين وتحقق أن لجميع الموجودات أصلا واحدا أو سنخا فاردا هو الحقيقة والباقي شؤونه وهو الذات وغيره وأسماؤه ونعوته وهو الاصل وما سواه أطواره وشؤونه، وهو الموجود وما ورائه جهاته وحيثياته.

ولا يتوهمن أحد من هذه العبارات أن نسبة الممكنات إلى ذات القيوم تعالى يكون نسبة الحلول، هيهات إن الحالّية والمحلّية مما يقتضيان الاثنينية في الوجود بين الحال والمحل، وهاهنا أي عند طلوع شمس التحقيق من أفق العقل الانساني المتنور بنور الهداية والتوفيق، ظهر أن لا ثاني للوجود الواحد الاحد الحق، واضمحلت الكثرة الوهمية، وارتفعت أغاليط الاوهام، والان حصحص الحق، وسطع نوره النافذ في هياكل الممكنات يقذف به على الباطل فيدمعه فإذا هو زاهق، وللثنويين الويل مما يصفون إذ قد انكشف أن كل ما يقع اسم الوجود عليه ولو بنحو من الانحاء فليس إلا شأنا من شوؤن الواحد القيوم، ونعتا من نعوت ذاته، ولمعة من لمعات صفاته فما وصفناه أولا أن في الوجود علة ومعلولا بحسب النظر الجليل قد آل آخر الامر بحسب السلوك العرفاني إلى كون العلة منهما أمرا حقيقيا والمعلول جهة من جهاته، ورجعت علّية المسمى بالعلة وتأثيره للمعلول إلى تطوره وتحيثه بحيثية لا انفصال شي مبائن عنه.
 

وعلق عليه السبزواري عند قوله "فما وصفناه..." بقوله:

ما أقرب هذا من قوله قريبا من مبحث الوجود الذهني: إيجاده للاشياء اختفاؤه فيها مع إظهاره إياها، وإعدامه لها في القيامة الكبرى ظهوره بوحدته وقهره إياها بإزالة تعيناتها، وليس المراد أنه ظهر خلاف ما وضع بل إنه كان يترائي البينونة العزلية وليس الامر كذلك فاحكم بالعلية ولكن تصرف فيها بأنها التشأن لا التوحيد [!!] مثلا كما يقوله المعتزلي فإنه تعالى لم يلد ولم يولد بل كل يوم هو في شأن.

وعلق على قوله "فكذلك المعلول له..." بقوله: 

ومعلوم أن الاثر ليس شيئا على حياله، بل هو ظهور مبدئه، والغرض من هذا البيان أن ليس المقصود من التوحيد الخاصي في لسان القوم إلا أن الوجودات فقراء بحتة إلى اللّه الغني وروابط محضة إلى القيوم الصمد ذواتا وصفاتا وأفعالا، وظهوره منطو في ظهوره كما في الدعاء يا نور كل نور، وإن الوجودات متقومات بذواتها بذاته، وذاته مقومة بذاته لذواتها. 

وتقول الفلسفة أيضا:

ليس لما سوى الواحد الحق وجود استقلالي ولا تعلقي بل وجوداتهما ليس إلا تطورات الحق باطواره وتشؤناته بشؤونه الذاتية.
 

وتقول:

إن ما لا يكون وجودا ولا موجودا في حد نفسه، لا يمكن أن يصير موجودا بتأثير الغير وإفاضته، بل الموجود هو الوجود وأطواره وشؤونه وأنحائه. 

فالوجود غير مجعول مطلقا، كما أنه غير قابل للعدم مطلقا لاستحالة انفكاك الشيء عن نفسه وانقلابه إلى غيره.
 

هذه هي آراء أصحاب الفلسفة في تفسير العلية والمعلولية وبعض ما يتعلق بهما، وأنت خبير بأن ذلك تكون في الواقع تحريفا لمعنى العلية إلى ما يكذبهم في ذلك الوجدان والبرهان والضرورة، ويخالفون في ذلك اعتقاد أهل التوحيد والاديان الذين يعبدون إلها واحدا فردا صمدا لم يتخذ صاحبة ولا ولدا، خالق الاشياء وموجدها لا من شيء، ومبدع الكائنات بعد أن لم تكن مطلقا.

فإنه من الواضح والبديهي أن ما يكون بأعيننا من الذوات والحقايق ليست إلا أشياء مقدارية متجزية قابلة للوجود والعدم والزيادة والنقصان، وهي لو كانت نفس حقيقة الوجود لما جاز عليها العدم مطلقا لبداهة امتناع سلب الشيء عن نفسه، وحيث أن إنكار جواز العدم على الاشياء يكون إنكاراً للبديهي، فلا يبقى أي قيمة للعقيدة الفلسفية القائلة بأصالة الوجود وكون الواقعية الخارجية هي نفس حقيقة الوجود اللامتناهية غير القابلة للعدم لذاتها.

(وليعلم أنه قل من تفطن إلى أن القول بأصالة الوجود هو نفس القول بوحدة الوجود، لا تكون أصالة الوجود من مقدمات عقيدة وحدة الوجود، كما أنه ليست عقيده وحدة الوجود أيضا من نتايج القول بأصالة الوجود، وللبحث عن ذلك مجال آخر).

إن الفلسفة أخذت عقيدته الباطلة في معنى العلة والمعلول عما بأيديها من تطورات وجود المخلوقات بأطوارها المتشاكلة وتغيراتها بصورها المختلفة، فحسبت أن ذلك التطور يكون من معنى العلة والمعلول في شيء، ثمّ أخطأت ثانيا حيث قاس حقيقة فعل الخالق تبارك وتعالى وإيجاده بتطورات الاشياء وتغيراتها، وهو حكم على غير قياس وقياس بغير مقياس، فإن اللّه تعالى هو الخالق تعالي الذي يخلق ما يشاء، ويفعل ما يريد، ولا يحتاج في فعله إلى مادة ومدة، بل هو اللّه الخالق الباريء المصوّر السبوح القدوس العزيز الذي خلق ما خلق لا من شى‏ء¨، لا من أصول أزلية ولا من أوائل أبدية، كل ذلك على خلاف مزعمة أصحاب الفلسفة والعرفان والعلة تكون موجودة لذات المعلول تفصيل ذلك في مواردها إن شاء اللّه‏ تعالى.

وهم قد يعترفون بأنفسهم بأن المعلول هو شيء غير حقيقة وجود العلة ذاتا، ولا يخفى أن ذلك يكون رجوعا منهم إلى اقتضاء ما يرتكز في العقول من إدراك معنى العلية والمعلولية وتباينهما ذاتا، فإنهم يقولون:

المعنى المتصور عند كل شخص من معنى العلة هو أن العلة تكون موجدة للمعلول.
 

كل شخص ـ متكلما كان أو حكيما أو الهيا أو ماديا أو عالما أو فيلسوفا ـ يذعن بهذا القانون ويعتقد أن العلة هي التي تكون موجدة للمعلول.

 ننظر إلى واقعية المعطي (الموجد والعلة). فنرى أنه يجب أن تكون واقعيته مستقلة عن واقعية الاخذ، فإن المعطي (العلة). هو واقعية نشأت منها واقعية أخرى، ولا يمكن ألبتة أن يكون شيء منشأ لنفسه، فإن ذلك مستلزم للصدفة وتقدم الشيء على نفسه المستلزم للمحال، فليس في الخارج إلا واقعيتان وهما واقعية العلة وواقعية المعلول.
 

وإذا كان اللّه‏ تعالى هو الموجد لكل ذي وجود مما سواه يحتاج إليه فيقصده كل ما صدق عليه شيء غيره في ذاته وصفاته وآثاره.
 

* * * 

وهاهنا فبعد ما بينا بطلان عقيدة الفلسفة في حقيقة معنى العلية والمعلولية فنأخذ في بيان ما وعدناه من بطلان الاعتقاد بالشدة والضعف في الوجود بناء على الامكان الفقري الذى ذهب إليه الفلسفيون.

تقول الفلسفة: 

النور حقيقة واحدة بسيطة متكثرة في عين وحدتها ومتوحدة في عين كثرتها، كذلك الوجود حقيقة واحدة ذات مراتب مختلفة بالشدة والضعف والتقدم والتأخر والعلو والدنو وغيرها... وكان من شأن المرتبة الضعيفة أنها لا تشتمل على بعض ما للمرتبة الشديدة من الكمال، لكن ليس شيء من الكمال الذي في المرتبة الضعيفة إلا والمرتبة الشديدة واجدة له.

فالمرتبة الضعيفة كالمؤلفة من وجدان وفقدان فذاتها مقيدة بعدم بعض ما في المرتبة الشديدة من الكمال... وإذا فرضنا مرتبة أخرى فوق الشديدة كانت نسبة الشديدة إلى هذه التي فرضنا فوقها كنسبة التي دونها إليها... وعلى هذا القياس في المراتب الذاهبة إلى فوق حتى تقف في مرتبة ليس فوقها مرتبة، فهي المطلقة من غير أن تكون محدودة.

والامر بالعكس مما ذكر إذا أخذنا مرتبة ضعيفة واعتبرناها مقيسة الى ما هي أضعف منها وهكذا حتى ننتهي إلى مرتبة من الكمال والفعلية ليس لها من الفعلية إلا فعلية أن لا فعلية لها... وهذا المعنى... نوع من البساطة والتركيب في الوجود غير البساطة والتركيب... من جهة الاجزاء الخارجية أو العقلية أو الوهمية... إن المرتبة... كلما عرجت وزادت قرباً من أعلى المراتب قلّت حدودها واتسع وجودها حتى يبلغ أعلى المراتب فهي مشتملة على كل كمال وجودي من غير تحديد ومطلقة من غير نهاية.
 

ترد على هذا الكلام إشكالات ـ قد أشرنا إلى بعضها في ما تقدم ـ وهي:

1. كما أن جهل الفلاسفة بحقيقة وجود السماوات والارضين كان سببا لاوهام لهم في ذلك كاعتقادهم بكون الارض مركز العالم، ودوران الافلاك حول الارض، وكون أفلاك السماء طبقات زجاجية وغير ذلك، فالجهل بحقيقة النور أوجب لهم أوهاما في تلك أيضا، وإلا فلا أقل مع احتمال كون حقيقة النور موجا أو ذرة لا يبقى مجال للقول ببساطتها أو التشكيك فيها، هذا كله مع العلم بأن ادعاء بساطة مصداق حقيقة النور خطأ محض (وقد تنبه إلى ذلك بعض الفلسفيين ـ ومنهم القائل نفسه ـ واعترف به). وخلاف الضرورة، ولاينبغى الاستناد الى ذلك حتى بعنوان المثال فإن التمثيل بذلك لمعرفة الذات المتعالية لما يزيد من الحق إلا بعدا.

وذلك أنه بعد العلم بأن النور موجود متجزي مركب بلا شبهة، فكيف يجوز حمل أحكامها على ذات متعال عن الجزء والبعض والمقدار والعدد، هو خالق الاشياء كلّها وجاعل الظلمات والنور، لا يشبه خلقه ولا عديل له ولا مثيل.

2. إنه لو كانت حقيقة النور بسيطة للزم أن تكون ببساطته كل الاشياء بناء على قاعدتهم الباطلة القائلة بأن بسيط الحقيقة كل الاشياء، وحينئذ فما هو الفرق بين المثال والممثّل به؟! وهل المثال هو نفس وجود الخالق أو شريكه أو عديله أو...؟! بل وعلى فرض صحة هذا التمثيل فأين المجال لفرض وجود الواجب وهم يقولون مع فرض وجود الموجود البسيط لا يبقى مجال لوجود أي شيء آخر؟! 

وهل يفرون هاهنا إلى القول بأصالة الماهية وكون النور ذا حقيقة عينية، أو الاعتراف بأن النور وما استنتجوا لها من الاحكام لهي أوهام واعتبارات.

3. يلزم على هذا المبنى أن تكون ذات الخالق جل وعلا متجزئة ومركبة عن عدد غير متناه من مراتب وأجزاء مقدارية، ولذلك تراهم اضطروا إلى تحريف معنى التركيب عن معناه الواقعي وتأويله إلى معنى التركب من الوجود والعدم!!

وعليه، فلا مناص لاهل الفلسفة والعرفان عن الالتزام بكون وجود واجبهم متجزئا مركبا من الاجزاء الحقيقية، ولابد لهم عن الاعتراف بضعف أدلتهم عن نفي الاجزاء المقدارية عنه تعالى. وقد جاء في "نهاية الحكمة" في وصف البراهين الفلسفية لاثبات وحدة واجبهم:

وهذه البراهين غير كافية في نفي الاجزاء المقدارية كما قالوا، لانها أجزاء بالقوة لا بالفعل، كما تقدم في بحث الكم من مرحلة الجواهر الاعراض، وقد قيل في نفيها: إنه لو كان للواجب جزء مقداري فهو إما ممكن فيلزم أن يخالف الجزء المقداري كله في الحقيقة وهو محال.
 وإما واجب فيلزم.
 أن يكون الواجب بالذات غير موجود بالفعل بل بالقوة وهو محال.

أقول: بل الصحيح أن يقال: إن الادلة المشار إليها تخبر عن أن المستدلين بها بنوا أدلتهم على توهم كون اللّه‏ تعالى مركبا عن عدد غير متناه من الاجزاء المقدارية،

وأين ذلك من ادعاء أن أدلتهم لا يكون كافيا لنفي الاجزاء المقدارية عن اللّه‏ تعالى؟!

وأما ما جيء به في المقام لنفي الاجزاء المقدارية عن اللّه‏ تعالى فلا يرتبط بالادلة المذكورة، بل يجب على المستدل بهذا الدليل ـ وأمثاله الدالة على نفي الاجزاء المقدارية عن اللّه‏ تعالى ـ أن يعترف ببطلان الادلة الفلسفية المذكورة من أصلها، وذلك لما قلنا من أنها تكون مبنية على كون وجود الخالق تعالي مركبا عن عدد غير متناه من الاجزاء والابعاض والحصص والمراتب ـ على التعابير المختلفة ـ الوجودية المقدارية. وعلى أي حال فوجوب كون الخالق متعاليا عن الاجزاء المقدارية هو نفس الدليل على بطلان ما توهمه الفلسفيون دليلا وبرهانا لاثبات واجبهم.

إنا نرى في أول ما نعقل أن لهذا العالم المشهود الذي هو مؤلف من أشياء كثيرة كل واحد منها محدود في نفسه متميز من غيره وجودا، وليس وجوده ولا وجود شيء من أجزائه من نفسه وقائما بذاته... فوجوده ووجود أجزائه... من غيرها ولغيرها [ولا تغفل عن أن ذاك يكون عندهم على نحو "الوجود الربطي" أي: "الوجود في غيره" وهو ما لا يكون خارجا عن وجود ذاك الغير[ وهذا الغير هو الذي نسميه "اللّه‏" عز اسمه.

ويقال:

إن لازم كون الوجود لا متناهيا [وهو نفس وجود اللّه‏ عندهم] هو أن تكون علاماته مشهودة بالتوجه إلى كل جزء والتدبير في كل شيء: أينما تولوا فثمّ وجه اللّه‏.
 

بل وأصرح مما نقلناه عنهم هو تصريحهم بما يرجع إلى كونه تعالى جزء بنفسه حيث يقال:

وأما سائر أجزاء العالم فإنه تعالى جزء علته التامة ضرورة توقفه على ما قبله من العلل وما هو معه من الشرايط والمعدات.
 

4) الاعتقاد بالتشكيك في أمر الوجود باطل من أساسه وقد تقدم بيان ذلك بالتفصيل.

5) وجوب توقف السلسلة القابلة للاشتداد عند حصول مرتبة معينة من مراتبها خلاف ذاتها، فلا تقف السلسلة في مرتبة إلا وهي محدودة متناهية قابلة لان تكون فوقها مرتبة أخرى أشد منها.

6) الاعتقاد بوجود "فعلية لا فعلية لها" من أظهر مصاديق الاعتقاد بالتناقض.

7)  وصول الذات القابلة للشدة والضعف إلى مرتبة لا أضعف منها خلاف ذات المفروض.

8) "الوجدان والفقدان"، ملكة للذات المقداري والموجود المتجزيء، واللّه‏ الخالق الجليل ـ جلت عظمته ـ لا يتصف بهما ذاتا، فهو تعالى خارج عن السلسلة الموهومة المفروضة بالذات وغير مسانخ لها على الاطلاق.

نقد برهان أصحاب الفلسفة لاثبات واجبهم
تقول الفلسفة الصدرائية المسماة ب) "الحكمة المتعالية" عند منتحليه:

إن الوجود كما مرّ، حقيقة عينية واحدة بسيطة لا اختلاف بين أفرادها لذاتها إلا بالكمال والنقص والشدة والضعف، أو بأمور زائدة كما في أفراد ماهية نوعية، وغاية كمالها ما لا أتم منه، وهو الذي لا يكون متعلقا بغيره، ولا يتصور ما هو أتم منه، إذ كل ناقص متعلق بغيره مفتقر إلى تمامه. وقد تبين في ما سبق أن التمام قبل النقص، والفعل قبل القوة، والوجود قبل العدم، وبين أيضا أن تمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه، فإذن الوجود إما مستغن عن غيره وإما مفتقر بالذات إلى غيره، والاول هو واجب الوجود، وهو صرف الوجود الذي لا أتم منه ولا يشوبه عدم ولا نقص، والثاني هو ما سواه من أفعاله وآثاره ولا قوام لما سواه إلا به... فإذن قد ثبت واتضح أن الوجود إما تام الحقيقة واجب الهوية، وإما مفتقر الذات إليه متعلق الجوهر به. وعلى القسمين يثبت ويتبين أن وجود الواجب غني الهوية عما سواه وهذا ما أردناه. 

النقد:

1) كما أن فرض العينية والواقعية لنفس حقيقة البياض
 والحرارة و... دون الاشياء المبيضة والحارة... ـ القابلة لاضدادها، بل القابلة للعدم من أساسها ـ، يكون موهوما جدا فكذلك فرض العينية لنفس حقيقة الوجود دون الاشياء الموجودة المخلوقة القابلة للعدم في كل ما نراه ونحسه وندركه يكون موهوما وغير معقول، بل الحق هو أن الموجود ـ خالقا كان أو مخلوقا ـ هو الشيء بحقيقة الشيئية إلا أن المخلوق هو الذات المقداري المتجزي الموجود، والخالق تعالى هو شيء بخلاف الاشياء، وهو أيضا ثابت موجود غير باطل ولا موهوم، ولا يدرك ولا يعرف حقيقة وجوده مطلقا.
الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

يا هو، يا من لا يعلم ما هو ولا كيف هو ولا أين هو ولا حيث هو إلا هو.

...قال (الزنديق).: ما هو؟ قال [الصادق عليه السلام ]: هو شيء بخلاف الاشياء، ارجع بقولي: شيء، إلى إثبات معنى وأنه شيء بحقيقة الشيئية غير أنه لا جسم ولا صورة ولا يحس ولا يجس ولا يدرك بالحواس الخمس، لا تدركه الاوهام، ولا تنقصه الدهور، ولا يغيره الازمان.

قال السائل: فله إنية ومائية؟ قال: نعم، لا يثبت الشيء إلا بإنية ومائية.
 

2) إن ادعاء البساطة للحقيقة العينية الواقعة بأعيننا يكون من الغرائب، إلا أنهم يحرّفون أحكام العقول عن مواقعها ـ وكذلك يفعلون ـ فلا يهمم الالتزام بتركيب ذات الخالق عن الاجزاء الخارجية المقدارية، وذلك أن مرادهم من نفي التركيب هاهنا هو تعبير عن معنى اعتباري ـ بل غير معقول في نفسه ـ وهو التركيب عن الوجود والعدم، لا التركيب عن الاجزاء المقدارية، فإنه لا سبيل لهم إلى نفي الاجزاء الحقيقية المقدارية عن اللّه‏ تعالى وهم قائلون ب) "أن اللّه‏ تعالى محيط بنفس وجوده بكل شيء" و"هو عين الاشياء المقدارية حقيقة وغيرها اعتبارا"، و"المعلول لا وجود له خارجا عن وجود علته" وأمثال ذلك!!

3) ادعاء التشكيك لمصداق حقيقة الوجود باطل وذلك لاستحالة وجود موضوعهِِِ أولا ـ كما بيناه ـ، ولعدم معقولية قبول الوجود ـ كيفما تفسر ـ للتضعف والاشتداد ثانيا 

4) إن الحقيقة التي تكون ذات مراتب متزائدة، فهي عددية قابلة للتزايد ـ والاشتداد على تعبيرهم ـ أبدا، فالاعتقاد بوجود مرتبة منها لا يتصور أتم وأكمل وأشد من تلك المرتبة يكون خلاف ذاتها، فوجود الواجب الذي يكون هذا البرهان بصدد إثباته يكون منتفيا ثبوتا، ومحالا موضوعا.

5) إن الذات المتعالية، ليست مقدارية متجزية حتى يصح أن يقال: "هو تمام كل شيء وتمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه!"

وإن الذات المتعالية عن المقدار والاجزاء، تباين الموجود المقداري بالذات فلا يمكن تصور التفاضل أو عدم التفاضل بينهما بوجه، وإن التمامية والنقصان، والقوة والفعل، ملكات الموجود المقداري المخلوق فلايتصف الخالق بطرفيه مطلقا.

6) تقسيم الموجود إلى: "المفتقر وغير المفتقر" لا يستقيم مع الاعتقاد بوحدة حقيقة الوجود مصداقا، فإن الموجود المتجزي هو مجموعة أجزائه، والشيء ذوالمراتب هو عين مراتبه، والفرق بين الشيء ومراتب وجوده امرٌ اعتباري لا يصح أن يكون ملاكا واقعيا للعلية والمعلولية الواقعية، إلا أنهم يؤولون معنى العلية والمعلولية أيضا من حقيقتها إلى ما لا يساعدهم عليه الاعتبار والبرهان بل العرف واللغة أيضا وقد تقدم تفصيل ذلك.

7) إن الاطلاق أمر اعتباري فلا يمكن تحقق الموجود المطلق على إطلاقه وصرافته ومجردا عن قيوده ومشخصات وجوده في الخارج، هذا كله إذا فرضنا الشيء موجودا بشرط إطلاقه وأما إذا فرضناه مطلقا حتى عن الاطلاق والتقييد، فهو أيضا أمر اعتباري قد يصبح في الخارج مجموعة المقيدات ومن هنا تراهم يقولون:

الوجود الحق المطلق أي المطلق عن الاطلاق والتقييد على ما ذهب إليه المحققون من أهل التوحيد حقيقة واحدة ذات شؤون وشجون، ولكل شأن حكم لا يتجافي عنه من حيث إن ذلك الحكم حكم ذلك الشأن وإن كل رقيقة محاكية عن حقيقتها، وكل حقيقة هي واجدة كمال مع ما عليها من الزيادة، فالوجود المطلق الحق منصبغ بتلك الاحكام في عز وحدته وغناه الذاتي، والانصباغ في الحقيقة هو الاتصاف الوجودي الاحدي، ولذا قال بعض مشايخ التوحيد بأن اللّه‏ لا يعرف إلا بجمعه بين الاضداد في الحكم عليه بها.

أو يقال:لا حكم للمعلول إلا وهو لوجود العلة.

و لكن مدرسة الوحي الالهي تقول موافقا لما يخضع لديه العقل والبرهان:

كل ما يوجد في الخلق لا يوجد في خالقه، وكل ما يمكن فيه يمتنع في صانعه.
 

التوحيد أن لا تجوّز على ربك ما جاز عليك.
 

كيف يجري عليه ما هو أجراه؟ ويعود فيه ما هو أبداه؟ ويحدث فيه ما هو أحدثه؟ إذاً لتفاوتت ذاته، ولتجزأ كنهه و... لامتنع من الازل معناه.
 

إن اللّه‏ تعالى خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكل ما وقع عليه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا اللّه‏ عزّ وجلّ.

من شبّه اللّه‏ بخلقه فهو مشرك.

8) إن الاعتقاد بوجود "ما سوى اللّه‏ تعالى" لا يستقيم مع الاعتقاد بعينية الخالق والمخلوق، أو كون المخلوق مرتبة من مراتب ذات خالقه، أو وجودا ربطيا بالنسبة إليه غير خارج عنه.

9) إن ما سوى الخالق تعالى لا يكون قائما بذات الخالق المتعال، بل هو فعله سبحانه أنشأه لا من شيء، فلا يكون جزءه ولا كله ولا مرتبة من مراتب وجوده ولا تطوراً من أطوار حقيقته ولا صورة من صور ذاته. تقول الفلسفة والعرفان:

إن أهل التحقيق في التوحيد أعني المتألهين، قائلون بأن الحق سبحانه ليس له سوى، فضلا عن أن يكون قديما أو حادثا، بل ليس في الوجود الا الحق وآياته.

وتقول: العلة واجدة للمعلول في رتبة ذاتها وفي مرتبة المعلول.

10) إن وحدة الخالق تبارك وتعالى ليست وحدة اعتبارية باجتماع أجزاء أو مراتب معينة واعتبار ذلك واحدة من حيث الاطلاق أو عدم التناهي أو... بل وحدته تعالى وحدة حقيقية غير عدديه بمعنى تعاليه الذاتي عن الاتصاف بالمقدار والجزء والكل والاطلاق والتقييد والتناهي وعدم التناهي. وتفسير الفلسفة عن الوحدة العددية ب:"الوجود المحدود المتناهي" وعن الوحدة غير العددية ب "الوجود اللامتناهي"، خطأ محض.

الفصل التاسع 

الملكة والعدم
تقول الفلسفة والعرفان:

باتصاف وجود الخالق بصفات المخلوقات بل باتحادهما عينا وخارجا،
إن اللّه‏ تعالى هو حقيقة الوجود اللامتناهية الموجود بكل زمان ومكان،
يمتنع حدوث الزمان والمكان،
ويهدف هذا الفصل الردّ على ذلك ببيان:

أن كل ما يدرك ويتوهم من الصفات، ملكة للمخلوق فلا ينسب إلى الخالق مطلقا.

تنزّه وجود الخالق تعالي عن الاتصاف بالزمان والمكان مطلقا،
أنه كيف يمكن أن يوجد الزمان والمكان،
الجواب عن شبهات الفلاسفة في ذلك،
لك أن تفرض معنيين متقابلين  "الانسان واللا إنسان"، "الشجر واللا شجر" "الحجر واللا حجر". 

ومعنيين متقابلين أخرين أيضا، "البصر والعمى"، "الثقيل واللا ثقيل"، "المريض واللا مريض"،
هل ترى اختلافا بين الامثلة الثلاثة الاولى مع الثلاثة الثانية أم لا؟
إذا قلت: "ليس في الدار إنسان" فواضح أنك تريد أن كل ما في الدار ليس بإنسان بل هو لا إنسان، وكذا إذا قلت: "ليس في الدار شجر"، إنك تريد أن كل ما في الدار غير شجر.

وأما إذا قلت: "ليس في الدار بصير" فهل يصح أن يقال: إنك تعني أن كل ما في الدار أعمى حتى الجدار والكتاب والفرش و...؟!! 

أم إذا قلت: "ليس في الدار مريض" فهل تعني أن كل ما في الدار سالم وغير مريض حتى الكرسي والقلم؟!

فبالفرق الواضح بين الثلاثة الاولى مع الثلاثة الثانية يقال لكل من الثلاثة الاولى: "النقيضان"، وهما: أمران احدهما وجودي والاخرعدمي لا يجتمعان ولا يرتفعان، فرفع أحدهما يلازم وضع الاخر ووضع أحدهما يلازم رفع الاخرـ، ويقال لكل من الثلاثة الثانية: "الملكه والعدم" ـ وهما أمران احدهما وجودي والاخرعدمي لا يجتمعان معا ولكن من جهة ارتفاعهما معا ففيه تفصيل حيث إنهما في مورد ما له شأنية الاتصاف بهما فلا يرتفعان معا أيضا بل يلزم من رفع أحدهما وضع الاخر، ولكن في مورد عدم صحة الاتصاف بهما فيرتفعان معا ولا يلزم من رفع أحدهما وضع الاخر. لان السلب حينئذ ليس إلا من جهة عدم قابلية الموضوع للاتصاف بذلك المعنى، فلا يستلزم إيجاب الطرف الاخر.

وعليك بالتأمل في أن هل الصغر والكبر ـ مثلا ـ يكونان نقيضين حتى يلزم من نفي الصغر عن شيء كبره مطلقا؟!

أم هما ملكتان للمقدار فقط وصحة سلبهما عن الخالق ـ مثلا ـ ليس إلا من حيث عدم قابلية الموضوع للاتصاف بالصغر والكبر؟
وحينئذ نقول: 

حيث إن الملكات الخاصة للمقدار المخلوق المعلول المحتاج، أخذت عند عقلاء البشر من النقائض، توهموا أن تلك السلوب عن اللّه‏ تبارك وتعالى تلازم إثبات ما يقابلها له جل وعلا، ولم يتفطنوا إلى أن صحة سلب الموارد المذكورة عن اللّه تعالى ليست إلا من حيث عدم قابلية اتصاف الموضوع بتلك الصفات فلا يدل على إثبات الطرف المقابل له جل وعلا.

ومن هنا توهموا أنه: حيث لايكون وجوده محدوداً بزمان خاص ولا يجوز العدم عليه تعالى في وقت، فهو موجود دائما في كل الازمان!

وحيث لم يصح خروجه عن مكان خاص، فهو موجود بكل مكان!

وحيث لم يصح تركيبه، فهو بسيط! 

وحيث لم يصح أن يكون بالقوة، فهو بالفعل التام!!

وحيث لم يصح أن يكون متناهيا، فهو غير متناه! 

وحيث لم يصح أن يكون صغيرا فهو كبير! 

وحيث لم يصح أن يكون متغيرا، فهو ثابت!! 

وحيث لم يصح أن يكون ناقصا، فهو كل الكل، وكل الكمال، وكل الاشياء!!

وحيث إنه لا يكون متعددا، فيلزم أن يكون واحدا!!

بل وحيث إنه تعالى ليس بمعدوم، فهو موجود بالوجود الخاص المقداري الجائز عليه العدم ذاتا وسنخا، 

وحيث إنه لا يصح أن يكون لا شيء، فيلزم أن يكون شيئا بالمعنى الخاص الذي يكون موجودا بوجود متناه أو غير متناه.( ـ هذا كله، مع الغضّ عن أنّ "الزمان والمكان غير المتناهيين"، "البساطة والكبر المطلق"، "الثبوت بالمعنى الفلسفي"، "الفعلية التامة"، "الكون اللامتناهي" و"الواحد في باب العدد" كل ذلك ليس إلا أوهاما في أنفسها، محالات في ذواتها، فضلا عن اثباتها له تعالى).

مع وضوح أن ذلك كله
ـ بل كل ما يتصور ويدرك ـ ملكات وأعدام خاصة للمقدار فلا ينسب إثباتا إلا إليه، وصحة سلب تلك الموارد عن الخالق تعالى ليس إلا من حيث تعاليه الذاتي عن شأنية الاتصاف بصفات الاقدار ولا يلزم من نفي أحد طرفي تلك الصفات عنه تعالى إثبات الطرف الاخر له، فنفي الصغر عنه تعالى لا يثبت كبره، وسلب التركيب عنه تعالى لا يستلزم بساطته و... 

وبعد الفراغ عن بيان هذه المقدمة فنبحث عن أمرين:

الاول: في نسبة وجود الخالق تعالى إلى الزمان والمكان.

الثاني: في نسبته تعالى إلى مطلق المقدار والعدد.

كيف يتنزه وجود الخالق تعالى عن الزمان؟!

الامر الاول: حدوث الزمان والمكان ونسبة وجود الخالق تعالى إليهما 

نتسائل: أصحيح أن يقال: إن اللّه‏ كان ويكون بكل زمان ومكان؟
وتمهيدا للجواب لا بد لنا عن تقديم مقدمة في الزمان والمكان وهي أنه: 

لا شك في أن الزمان حقيقة عددية وذات مقدارية فهو محدود متناه، 

فإن لنا أن نقول: نصف الازمنة أقل من كلها بالبداهة، فالنصف محدود والكل أيضا يمتنع أن يكون غير متناه، فله أول وابتداء. 

وحينئذ يحق لنا أن نسأل: 

متى كان ابتداء الزمان؟! متى خلق الزمان وما هو الذي كان قبله؟!!

وما قلناه يجري في السؤال عن حقيقة المكان أيضا، فإن نصفه أقل من كله، فالنصف محدود فالكل كذلك.

ناسأل حينئذ، أين وجد المكان؟ وما هو الذي كان قبله وما ذا يكون بعد انتهاء المكان؟!! وهل المكان المحدود واقع في مكان أوسع؟!! وهل الزمان حدث في زمان أبسط؟!!

فالزمان متى خلق والمكان أين وجد؟!!

فنجيبك بأنّه: بينما نحن لا نشك في حدوث الزمان والمكان ومحدوديتهما ـ لقيام الدليل القطعي على ذلك ـ، ولكننا مع ذلك لا يمكننا تصور موضوع حدوثهما بخصوصه إلا بأن نتصور حدوثهما في زمان أو مكان أبسط.

وإنا كلما جهدنا أن نتصور حدوث الزمان أو المكان، لما أمكننا ذلك إلا بأن نتصور زمانا أوسع ولد فيه الزمان، أو مكانا أبسط وجد فيه المكان.

ومن الواضح أنه ليس هذا أيضا إلا حدوثا إضافيا لا حقيقيا.

كما أنا لا يمكننا تصور محدوديتهما أيضا إلا بالنسبة إلى زمان أو مكان أوسع وقعا فيه، وليس هذا إلا تناهيا إضافيا لا حقيقيا؛
فتصور موضوع حدوثهما ومحدوديتهما حقيقيا ممتنع لنا، وكمال العلم والمعرفة بالنسبة إلى ذلك ليس إلا التصديق بحدوثهما والاقرار بمحدوديتهما اقتضاء لقطعية الدليل الدال على ذلك. وواضح أن امتناع تصور موضوع الحدوث الحقيقي ـ لا الاضافي ـ للزمان والمكان لا يمنعنا عن إمكان الحكم بحدوثهما وعدمهما الحقيقيين قبل وجودهما بأن نتصور ما يمكننا من معنى الزمان والمكان أولا ثم نحكم بعد ذلك بعدمهما المطلق قبل حدوثهما ووجودهما.

(الامام الصادق عليه السلام:

هو الذي أيّن الاين حتى صار أين، فعرفت الاين بما أيّن لنا من الاين.).
 

فلا يتوقف الحكم بعدم الزمان والمكان على تصور عدمهما، بل يكفى لذلك تصور وجود الزمان والمكان ثم الحكم بعدمهما الحقيقي قبل وجودهما وحدوثهما، فإنه ليس للناقص في إدراكه إنكار الحقائق والواقعيات الخارجة عن الادراك، وذلك كما أنه ليس للاحول إنكار الواحد إذا دله دليل عقلي قطعي على وجود ذلك؛
وليس للاعمى إنكار وجود اللون بدليل أنه لا يراه، وليس للاصم إنكار وجود الاصوات بدليل أنه لا يسمعها! بل القاضي الفصل والحاكم العدل في ذلك كله هو العقل، وإننا أنفسنا لا يمكننا تصور عدم النور والظلمة معا بل ليس حكمنا بعدمهما إلا بأن نتصور وجودهما أولا ثم نحكم بعد ذلك بعدمهما جميعا عقلا.

قال اللّه‏ تعالى: 

جعل الظلمات والنور.

إن السمك لا يمكنه أن يعيش خارجا عن الماء، بل يعيش في الماء ولكن عليه أن يحكم بأن الحياة خارج الماء شيء بخلاف حياته المدركة إذا دله على ذلك دليل.

فكما أن التصديق بوجود اللون من الاكمه لا يتوقف على رؤيته ذلك، ويصح منه ـ بل يجب عليه ـ التصديق بوجود اللون بعد قيام الدليل على وجود ذلك عنده والتفاته إلى محدودية حواسه وإدراكه، بحيث ليس له حينئذ إلا أن يقول:

لا بد لي من الاقرار بوجود شيء بخلاف ما أحس به، وخارج عما أدركه، وعدم إدراكي اللون بخصوصه لا يمنعني عن جواز تصديقي بذلك، فكذلك، أنت بعد الالتفات إلى أن على وجودك وبصرك وبصيرتك وإدراكك حجابا لايريك إلا المقدار، ليس لك الا التصديق بأن عدم الزمان والمكان أمر واقعي حقيقي، لابد لك من الاقرار بذلك بعد قيام الدليل القطعي عليه وإن امتنع عليك تصور عدم الزمان والمكان بالخصوص.

الامام الصادق عليه السلام:

... والهواء تمسكه القدرة، وليس تحت الريح العقيم إلا الهواء والظلمات، والريح على الهواء، ولا ورآء ذلك سعة ولا ضيق ولا شيء يتوهم...

الامام الصادق عليه السلام: 

تكلموا في ما دون العرش ولا تكلموا في ما فوق العرش، فإن قوما تكلموا في ما فوق العرش فتاهت عقولهم حتى كان الرجل ينادي من بين يديه فيجيب من خلفه، وينادي من خلفه فيجيب من بين يديه.
 

الروايات الدالة على تنزّه الخالق جل وعلا عن الاتصاف بالمكان، وبطلان الاعتقاد بكون ذاته تعالى في كل مكان:

الامام أبو عبد اللّه‏ الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى لا يوصف بزمان ولا مكان، ولا حركة ولا انتقال ولا سكون، بل هو خالق الزمان والمكان والحركة والسكون، تعالى عما يقول الظالمون علوا كبيرا.
 

... سألت زين العابدين على بن الحسين بن علي بن أبي طالب عليهم السلام عن اللّه‏ جلّ جلاله هل يوصف بمكان؟ فقال: تعالى اللّه‏ عن ذلك، قلت: فلم أسرى نبيه محمّدا صلي الله عليه وآله ‏وسلم إلى السماء؟! قال: ليريه ملكوت السماء وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه... 

... أخبرني عن اللّه‏ تعالى أين هو اليوم؟ فقال أمير المؤمنين عليه السلام يا نصراني، إن اللّه‏ تعالى يجل عن الاين ويتعالى عن المكان. كان في ما لم يزل ولا مكان وهو اليوم على ذلك لم يتغير من حال إلى حال...
 

الامام الكاظم عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى كان لم يزل بلا زمان ولا مكان وهو الان كما كان، لا يخلو منه مكان، ولا يشتغل به مكان، ولا يحل في مكان...

... سئل أمير المؤمنين عليه السلام: أين كان ربنا قبل أن يخلق سماء وأرضا؟
فقال: "أين" سوال من المكان وكان اللّه‏ ولا مكان.
 

فلا تتوهمن أنه تعالى موجود في كل مكان وزمان اقتضاء لعدم تناهي ذاته، كما تزعمه الفلسفة والعرفان والمعرفة البشرية:

... سألت أبا عبد اللّه‏ عليه السلام عن قول اللّه‏ عزّوجلّ "وهو اللّه‏ في السموات وفي الارض" قال: كذلك هو في كل مكان، قلت: بذاته؟! قال: ويحك إن الاماكن أقدار، فإذا قلت في مكان بذاته لزمك أن تقول في أقدار وغير ذلك، ولكن هو بائن من خلقه، محيط بما خلق علما وقدرة وإحاطة وسلطانا، وليس علمه بما في الارض بأقلّ مما في السماء، لا يبعد منه شيء والاشياء له سواء علما وقدرة وسلطانا وملكا وإحاطة.
 

... عن أبي عبد اللّه‏ عليه السلام في قوله عزّ وجلّ "ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا"، فقال: هو واحد، أحدي الذات، بائن من خلقه وبذاك وصف نفسه وهو بكل شيء عليم. محيط بالاشراف والاحاطة والقدرة، لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الارض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، بالاحاطة والعلم لا بالذات، لان الاماكن محدودة تحويها حدود أربعة فإذا كان بالذات لزمه الحواية.
 

... قلت لجعفر بن محمّد عليهماالسلام: هل يجوز أن نقول: إن اللّه‏ عزّ وجلّ في مكان؟ فقال: سبحان اللّه‏ وتعالى عن ذلك، إنه لو كان في مكان لكان محدثا لان الكائن في مكان محتاج إلى المكان والاحتياج من صفات الحدث لا من صفات القديم.
 

قد يقال: إن اللّه‏ تعالى يكون ذاته في كل مكان ولكنه تعالى لا يكون محتاجا إلى المكان!

فنقول: كأن هذا القائل زعم أن الاشياء الواقفة في المكان يكون على قسمين: قسم منها محتاج إلى المكان وقسم آخر منه يكون غير محتاج إليه، وهذا أمر غير معقول في نفسه وغفلة واضحة عن معنى كون الشيء محتاج؟ إلى المكان، وذلك أن معنى كون الشيء محتاجا إلى المكان هو نفس كونه متمكنا وليس معنى كونه محتاجا في المكان شيئا غير كونه موجودا في المكان.

وفي حديث طويل يذكر فيه قدوم الجاثليق المدينة مع مأة من النصارى بعد ما قبض رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم وسؤاله أبابكر عن مسائل لم يجبه عنها، ثم أرشد إلى أمير المؤمنين علي بن أبيطالب عليهماالسلام، فسأله فأجابه، فكان في ما سأله أن قال له: أخبرني عن الرب، أين هو وأين كان؟ قال علي عليه السلام: 

لا يوصف الرب جل جلاله بمكان، هو كما كان وكان كما هو، لم يكن في مكان ولم يزُل من مكان إلى مكان ولا أحاط به مكان بل كان لم يزل بلا حد ولا كيف. قال: صدقت، فأخبرني عن الرب أفي الدنيا هو أوالاخرة؟ قال على عليه السلام: لم يزل ربنا قبل الدنيا هو مدبر الدنيا وعالم بالاخرة، فأما أن يحيط به الدنيا والاخرة فلا، ولكن يعلم ما في الدنيا والاخرة، قال: صدقت يرحمك اللّه‏.
 

... إن بعض أحبار اليهود جاء إلى أبيبكر فقال له: أنت خليفة رسول اللّه‏ على الامة؟! فقال: نعم، فقال: إنا نجد في التوراة أن خلفاء الانبياء أعلم أممهم، فخبرني عن اللّه‏ أين هو؟ في السماء هو أم في الارض؟ فقال له أبوبكر: في السماء على العرش. قال اليهودي: فأرى الارض خالية منه فأراه على هذا القول في مكان دون مكان!

فقال أبوبكر: هذا كلام الزنادقة، أعزب عني وإلا قتلتك! فولّى الرجل متعجبا يستهزيء بالاسلام فاستقبله أمير المؤمنين عليه السلام فقال له: يا يهودي قد عرفت ما سألت عنه وما أجبت به وإنا نقول: إن اللّه‏ عزّ وجلّ أيّن الاين فلا أين له، وجلّ من أن يحويه مكان وهو في كل مكان بغير مماسة ولا مجاورة، يحيط علما بما فيها ولا يخلو شيء من تدبيره تعالى، وإني مخبرك بما جاء في كتاب من كتبكم يصدق بما ذكرته لك فإن عرفته أتؤمن به؟ قال اليهودي: نعم، قال: ألستم تجدون في بعض كتبكم أن موسى بن عمران كان ذات يوم جالسا إذ جاء ملك من المشرق فقال له: من أين جئت؟ قال: من عند اللّه‏ عزّ وجلّ ثم جاءه ملك من المغرب فقال له: من أين جئت؟ قال: من عند اللّه‏ عزّ وجلّ، ثم جاءه ملك آخر فقال له: من أين جئت؟ قال: قد جئتك من السماء السابعة من عند اللّه‏ عز وجل وجاءه ملك آخر فقال: من أين جئت؟ قال: قد جئتك من الارض السابعة السفلى من عند اللّه‏ عز وجل، فقال موسى عليه السلام: سبحان من لا يخلو منه مكان ولا يكون إلى مكان أقرب من مكان. فقال اليهودي: أشهد أن هذا هو الحق المبين وأنك أحق بمقام نبيك ممن استولى عليه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

فارق الاشياء لا على اختلاف الاماكن وتمكن منها لا على الممازجة.
 

فيظهر حينئذ أن:

قربه كرامته وبعده إهانته.

الامام الصادق عليه السلام:

هو الذي أيّن الاين حتى صار أين، فعرفت الاين بما أيّن لنا من الاين.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وهو في كل مكان بغير مماسة ولا مجاورة يحيط علما بما فيها ولا يخلو شيء من تدبيره تعالى.
 

الامام الرضا عليه السلام:

وليس شيء من خلقه أقرب إليه من شيء ولا شيء أبعد منه من شيء.
 

... فقال أبو قرّه: فمن أقرب إلى اللّه‏، الملائكة أو أهل الارض؟ قال أبو الحسن عليه السلام: إن كنت تقول بالشبر والذراع، فإن الاشياء كلها باب واحد هي فعله، لا يشتغل ببعضها عن بعض، يدبر أعلى الخلق من حيث يدبر أسفله، ويدبر أوله من حيث يدبر أخره من غير عناء ولا كلفة ولا مؤونة ولا مشاورة ولا نصب، وإن كنت تقول من أقرب إليه في الوسيلة فأطوعهم له. وأنتم تروون أن أقرب ما يكون العبد إلى اللّه‏ وهو ساجد، ورويتم أن أربعة أملاك التقوا، أحدهم من أعلى الخلق وأحدهم من أسفل الخلق أحدهم من شرق الخلق وأحدهم من غرب الخلق فسأل بعضهم بعضا فكلهم قال: من عند اللّه‏ أرسلني بكذا وكذا. ففي هذا دليل على أن ذلك في المنزلة دون التشبيه والتمثيل... 

... إن قوما من ماورآء النهر سألوا الرضا عليه السلام:... عن معتمد رب العالمين أين كان وكيف كان إذ لا سماء ولا أرض ولا شيء؟ فقال عليه السلام: وأما معتمد الرب عزّ وجلّ فإنه أين الاين وكيف الكيف وإن ربي بلا أين ولا كيف وكان معتمده على قدرته سبحانه وتعالى.
 

المعرفة البشرية تصف الخالق بالزمان والمكان
تقول الفلسفة:

إن الحق تعالى لا إشكال في كون وجوده الخارجي غير محدود بحد، وغير فاقد لكمال، وإنه موجود في كل مكان وزمان وجودا حقيقيا خارجيا.

وتقول:

إن الخالق الحقيقي الذي عرّفه أنبياؤه، الذي تعرّفه الفلسفة الالهية الاسلامية هو موجود في جميع الازمنة وفي كل الامكنة ويحيط بكل شيء و«أينما تولوا فثم وجه اللّه‏»«وهو اللّه‏ في السموات وفي الارض»، «وهو معكم أينما كنتم»«واعلموا أن اللّه‏ يحول بين المرء وقلبه، أينما تولوا فثم وجه اللّه‏».

	بس كه هست از همه سو، وز همه رو راه به تو 

	به تو برگردد اگر راهروى برگردد



الحق سبحانه محيط بالعالم ـ من ناحية الاول والاخر ـ بإحاطة توجب له سبق وجوده عليه، ومعيته معه، وبقائه بعده، وإلا لصار وجوده محدودا متناهيا ولفاته أزليته وأبديته.

وتقول:

الثابت بالبرهان والمعتضد بالكشف والعيان أن الحق موجود مع أجزاء العالم، ومع كل جزء من أجزاء العالم، وكذا الحال في نسبة كل علة مفيضة إلى معلولها.
 

إن الواجب تعالى هو لا يتناهي إلى زمان أو مكان أو شرط أو علة أو حيثية أو مرتبة ولا غير ذلك... إن وجود الواجب صرف الوجود إذ لا فقد له حتى يشوبه العدم، بل هو كل الوجود وتمامه. 

فالزمان وسيع إذا كان صاحبه وسيعا! أما تسمع من اللّه‏ تعالى في كتابه المجيد يقول «في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة» فسماه يوما، «فذكرهم بأيام اللّه‏» فلو كان سنة إلهية أو يوم إلهي ألف أضعاف هذا، لم يكن نسبة إلى بقاء من هو غير متناهي البقاء، إذ لا نسبة لغير المتناهي إلى المتناهي ومن مقالات الحكيم الانوري:

	باقى به دوامى كه در اعداد سنينش                        آحاد شمارند الوف دوران را 

	


إنه سبحانه وتعالى دائم الفضل على ما سواه بشؤون جميع أسمائه الحسنى وصفاته العليا كما أخبر عن نفسه بأنه كل يوم هو في شأن، فلا تعطيل في اسم من أسمائه أزلا وأبدا، لانه الحق الاحدي الصمدي الغني. 

هذه الاراء تقع فيها إشكالات:

1. إن اللّه‏ تعالى محيط بالعالم قدرة وسلطانا وإشرافا، ولايكون إحاطته بما سواه من جهة السعة الوجودية وعدم تناهيه المستلزمة لمقارنة وجوده مع غيره.
2. "الصرافة" أمر اعتباري لا واقع موضوعي له، والخالق تبارك وتعالى واحد حقيقي وشيء بحقيقة الشيئية.

3. "الوجدان والفقدان" ملكة وعدم للذات المقداري المتجزي. والخالق جل وعلا يتعالى عن ذلك كله.

4. بقاء الخالق تعالى ليس من حيث الزمان.

5. "المحدودية واللامحدودية"، من أوصاف المقادير، وتعالى اللّه‏ عما ينحله المحددون من صفات الاقدار ونهايات الاقطار.

6. دوام الفضل على الخلق فرع وجود الخلق، وحيث إن الخلق حادث ويمتنع أن يكون قديما ـ خلافا لاهل الفلسفة والعرفان ـ، فلا وجه للاعتقاد بقدم العالم وأبديته من جهة الاعتقاد بدوام فضل الخالق تعالى.

7. ما سوى الخالق تعالى موجود بإيجاده ومشيته وإرادته ولا يكون محققا بشؤون أسمائه تعالى أو صفاته.

8. "اليوم" حادث بحدوث العالم، وحيث لا يوم أزلا فليس هو تعالى في شؤون أزلية وأبدية.

9. الفعل كله حادث ولا معنى لقدمه وأزليته، فلا وجه للقول بعدم التعطيل في أسماء اللّه‏ الدالة على الصفات الفعلية.

10. الحقية والاحدية والصمدية والغناء من الاوصاف الذاتية للخالق تعالى، فخلط أحكامها مع مقتضيات الصفات الفعلية خطأ.

11. الزمان والمكان من ملكات المقدار فلا يتصف بهما خالقهما المتعالى عن صفات الاقدار.

وبكلمة مختصرة نردّ على من يصف الخالق جل وعلا بالزمان والمكان بما قاله مولانا أمير المؤمنين عليه السلام:

ليس بذي كبر امتدت به النهايات فكبرته تجسيما، ولا بذي عظم تناهت به الغايات فعظمته تجسيدا، بل كبر شأنا وعظم سلطانا.
 

جاء في تفسير "الميزان":

ليست أوليته تعالى ولا آخريته ولا ظهوره ولا بطونه زمانية ولا مكانية بمعنى مظروفيته لهما، وإلا لم يتقدمهما ولا تنزه عنهما سبحانه بل هو محيط بالاشياء على أي نحو فرضت وكيفما تصورت، فبان مما تقدم أن هذه الاسماء الاربعة: الاول والاخر والظاهر والباطن، من فروع اسمه المحيط... ويمكن تفريع الاسماء الاربعة على إحاطة وجوده بكل شيء،
...فهو تعالى الاول والاخر والظاهر والباطن على الاطلاق، وما في غيره تعالى من هذه الصفات فهي إضافية نسبية.
 

إن حقيقة الازل كونه تعالى غير متناه في ذاته وصفاته ولا محدود، فإذا اعتبر من حيث انه غير مسبوق بشيء يتقدم عليه كان هو أزله، وإذا اعتبر من حيث إنه غير ملحوق بشى‏ء يتأخر عنه كان هو أبده، وربما اعتبر من الجانبين فكان دواما.

كل ما يحمل معنى الفقد والنقص مسلوب عنه تعالى... كنفي الشريك ونفي التعدد ونفي الجسم والمكان والزمان والجهل والعجز والبطلان والزوال وغيرها. فإن اطلاق وجوده وعدم تقيده بقيد، ينفي عنه كل معنى عدمي أي إثبات الوجود مطلقا فإن مرجع نفي النفي إلى الاثبات.

... "الكبير" يفيد سعته لكل كمال وجودي.
 

وتقول:

ولذلك وصفه تعالى بأنه صمد، وهو المصمت الذي لا جوف له ولا مكان خاليا فيه، وثانيا بأنه لم يلد و... كل هذه الاوصاف مما يستلزم نوعا من المحدودية والانعزال.
 

ونحن نقول:

إن القول بأن وجود الخالق جل وعلا هو الوجود المطلق الصرف اللامتناهي عن كل الجهات من ناحية، وإدعاء تجرده عن الزمان والمكان والجسمية و... من ناحية أخرى يكون من أظهر مصاديق التناقض، والقول بتقدم وجود الخالق على الاشياء الزمانية والمكانية من حيث الاطلاق والاحاطة الوجودية هو عين القول بجريان الزمان والمكان على الذات المتعالية. ولا مناص لاصحاب الفلسفة والعرفان عن الاعتراف بذلك وهم يقولون:

إنه لا يصح لنا أن نحدّ وجود الواجب بحد محدود بأن نقول: إنه ذا صفة فلانة وليس بذي صفة فلانة، بل يكون فيه صفات الممكنات كلها على نحو أعلى وأتم، إن كل واحد من الممكنات حد من خواصه اللامحدودة، ومرتبة من تجلياته، ولذلك يقول أصحاب العرفان: إن كل واحد من الممكنات يكون مظهرا من أسمائه، والحق هو ـ وإن كان استماع هذا الكلام ثقيلا ـ أن الشيطان أيضا يكون مظهر اسمه "يا مضل"؛ بسيط الحقيقة كل الاشياء، إنا نريد أن ننسب إلى وجود الحق خواص كل الاشياء.
 

ولهذا يقول مشايخ علم التوحيد: إنه عين الاشياء وإن اختلفت حدودها فهو محدود بحد كل محدود، فما يحدّ شيء إلا وهو حدّ للحق، فهو الساري في مسمى المخلوقات والمبدعات، ولو لم يكن كذلك ما صح الوجود فهو عين الوجود.
 

الروايات الدالة على تنزه وجود الخالق جل وعلا عن الاتصاف بالزمان، وبطلان توهم كونه تبارك وتعالى موجودا في كل زمان
إن اللّه‏ تعالى كان ولا زمان، فهو قبل كل شيء لا بقبلية زمانية بل كان اللّه‏ تعالى ولا أثر عن وجود المقدار والعدد مطلقا. وتصور المخلوق عن وجود الخالق على نحو يراه موجودا قبل وجود الاشياء، وبعد فناء الاشياء، ومقارنا مع الاشياء بعد وجودها وقبل فنائها، ليس إلا تصورا عن كون الخالق زمانيا مقداريا عدديا؛ والخالق تعالى ليس كذلك.

إن اللّه‏ تبارك وتعالى موجود واقعي وشيء بحقيقة الشيئية ليس بوهم ولا خيال، والعدم لا ينسب إليه تعالى بوجه من الوجوه، كما أن المخلوق أيضا موجود واقعي وشيء حقيقي ليس بوهم ولا خيال، وإنما الكلام في بطلان تصور المقارنة بين وجود الخالق والخلق وتصورهما معاصرين وموجودين في الزمان والمكان، فإن ذلك توهم باطل بالنسبة إلى اللّه‏ الخالق للزمان والمكان قطعا، فإنه كان اللّه‏ ولا زمان، كان اللّه‏ كذلك وكذلك هو اليوم، وهو كذلك لايزال أبدا، فلا ينسب إليه "كان" و"يكون" و"لا يزال" إلا للاشارة إلى عدم كونه تعالى موهوما معدوما.

فليس تصور من يتصور وجود اللّه‏ تعالى ويصفه بأن يكون هو جل وعلا موجودا قبل وجود الاشياء وبعدها ومعها إلا ناشئا عن انحصار إدراك المخلوق وتصوره بالزمان والزماني، واستحالة خروجه عن ذلك ولو تصورا وتوهما.

الامام الباقر عليه السلام: 

إن اللّه‏ تبارك وتعالى كان ولا شيء غيره.
 نورا لا ظلام فيه، وصادقا لا كذب فيه، وعالما لا جهل فيه، وحيا لا موت فيه، وكذلك هو اليوم وكذلك لا يزال أبدا.

الامام الصادق عليه السلام: 

إن اللّه‏ تبارك وتعالى لا يقدر قدرته، ولا يقدر العباد على صفته، ولا يبلغون كنه علمه، ولا مبلغ عظمته وليس شيء غيره، وهو نور ليس فيه ظلمة، وصدق ليس فيه كذب، وعدل ليس فيه جور، وحق ليس فيه باطل، كذلك لم يزل ولا يزال أبد الابدين، وكذلك كان إذ لم تكن أرض ولا سماء، ولا ليل ولا نهار ولا شمس ولا قمر ولا نجوم ولا سحاب ولا مطر ولا رياح. ثمّ إن اللّه‏ تبارك وتعالى أحب أن يخلق خلقا يعظمون عظمته ويكبرون كبريائه ويحلّلون حلاله، فقال: كونا ظلّين. فكانا كما قال اللّه‏ تبارك وتعالى.
 

الامام الكاظم عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى كان لم يزل بلا زمان ولا مكان وهو الان كما كان، لا يخلو منه مكان، ولا يشتغل به مكان، ولا يحل في مكان... ليس بينه وبين خلقه حجاب غير خلقه، احتجب بغير حجاب محجوب واستتر بغير ستر مستور، لا إله إلا هو الكبير المتعال.
 

فلا يقارن وجود الخالق تعالى مع الاشياء، بل الاشياء أنفسها تكون مقارنة، معاصرة، قبلا، بعدا، ملتصقة، مفترقة، وأما هو فليس لنا إلا تنزيهه وتقديسه من وصف الاقتران والدخول والخروج ومن كل ما نتصور ونتوهم، لانه لا يتعلق التصور والتوهم إلا بما يكون ملكة للمقادير.

فكان اللّه‏ ولم يكن معه شيء وكذلك هو اليوم، لا يكون معه شيء أبدا، فإن الاقتران والمعية لا يكونان إلا للمقادير. فهو تعالى لم يزل ولا يزال كان ويكون لا مصاحبا للاوقات ومقارنا لها، ولا بمرور الدهر عليه، وانقضائه عنه. فتعالى اللّه‏ الملك الجبار عن توهم كل متوهم:.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كان ليس له قبل، هو قبل القبل بلا قبل... انقطعت عنه الغايات.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

بل حارت الاوهام أن يكيف المكيف للاشياء ومن لم يزل بلا مكان ولا يزول باختلاف الازمان.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لم يزل أولا قبل الاشياء بلا أوليّة، وآخرا بعد الاشياء بلا نهاية، عظم أن تثبت ربوبيته بإحاطة قلب أو بصر.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وما اختلف عليه دهر فيختلف منه الحال.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

سبق الاوقات كونه.
 

أشهد أنك ربنا الذي إياه نعبد، كنت قبل الايام والليالي وقبل الازمان والدهور وقبل كل شيء وكوّنت كل شيء فأحسنت كونها.
 

الامام الرضا عليه السلام:

ولا تصحبه الاوقات.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لانك لم تزل كنت، الاول بك لا أنت به.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

أللهم إنك كنت قبل الازمان، وقبل الكون والكينونية والكائن... فأنت بادي الابد وقادم الازل ودائم القدم، لا توصف بصفات ولا تنعت بنعت ولا بوصف.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كما كان قبل ابتدائها كذلك يكون بعد فنائها بلا وقت ولا مكان ولا حين ولا زمان، عدمت عند ذلك الاجال والاوقات وزالت السنون والساعات.

كيف يجري الزمان والمكان على الخالق وتحصيل الحاصل ممتنع؟! وذلك أنه لو كان اللّه‏ تعالى يجري عليه الزمان فيلزم أن يكون الزمان موجودا بوجوده تعالى لا أن يكون اللّه‏ جل جلاله خالقه ومبدعه ومُبدعه ومجريه:

الامام الرضا عليه السلام:

كيف يجري عليه ما هو أجراه؟ أو يعود فيه ما هو ابتدأه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

ففرق بها [الاشياء] بين قبل وبعد ليعلم أن لا قبل له ولا بعد، مخبرة بتوقيتها أن لا وقت لموقتها... ولا يوقته متى، ولا يشتمله حين.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

وتعالى الذي ليس له وقت معدود ولا أجل ممدود.

الامام الصادق عليه السلام:

والحمد للّه‏ أبد الابد وبعد الابد وقبل الابد، واللّه‏ اكبر أبد الابد وبعد الابد وقبل الابد، سبحان اللّه‏ أبد الابد وبعد الابد وقبل الابد.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ تعالى لا يوصف بزمان... بل هو خالق الزمان 

عن أبي عبد اللّه‏ الصادق عليه السلام قال: 

جاء حبر من الاحبار إلى أمير المؤمنين عليه السلام فقال لَه: يا أمير المؤمنين متى كان ربك؟ فقال له: ثكلتك أمك ومتى لم يكن حتى يقال متى كان؟ كان ربي قبل القبل بلا قبل، ويكون بعد البعد بلا بعد، ولا غاية ولا منتهى لغايته، انقطعت الغايات عنه فهو منتهى كل غاية. فقال: يا أمير المؤمنين فنبيّ أنت؟ فقال: ويلك، إنّما أنا عبدٌ من عبيد محمّد صلي الله عليه وآله ‏وسلم .
 

فلا وجه للسؤال عنه تعالى بأين ومتى، لانهما تخصان بالمقادير:

الامام الرضا عليه السلام: 

إنما تحد الادوات أنفسها وتشير الالة إلى نظائرها.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لا يتوهم ديمومته.
 

جاء رجل إلى أبي جعفر عليه السلام فقال له: يا أبا جعفر، أخبرني عن ربك متى كان؟ فقال: ويلك، إنّما يقال لشيء لم يكن فكان: "متى كان"؟!.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

ومن قال "متى" فقد وقته.
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام: 

ليس عن الدهر قدمه.
 

كيف يتوهم وجود شيء لا يتقدم أوله على آخره، ولا يتأخر آخره عن أوله؟! واللّه‏ تعالى هو أول بعين أنه آخر، وآخر بعين أنه أول، فلا يدخل تحت التصور والتوهم مطلقا:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

أوليتك مثل آخريتك وآخريتك مثل أوليتك.

وليس معنى ذلك: أنه في الاول والاخر سواء وعلى حالة واحدة!! بل المعنى الصحيح هو أن الاول والاخر له واحد لا اثنان.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لم تسبق له حال حالا فيكون أولا قبل أن يكون آخرا، ويكون ظاهرا قبل أن يكون باطنا.

يقول العلامة المجلسي «قده»: 

قبل خلق العالم، الزمان والزمانيات معدومة مطلقا ونفي صرف لا يجري فيه أمثال هذه الاوهام الكاذبة المخترعة الناشئة من الالفة بالزمان والمكان، فصاحب هذا المسلك يقول: بأن الزمان والحركات وسلسلة الحوادث كلها متناهية في طرف الماضى، وإن جميع الممكنات ينتهي في جهة الماضي في الخارج إلى عدم مطلق ولا شيء بحت، لا امتداد فيه ولا تكمم ولا تدريج ولا قارية ولا سيلان، وقبل ابتداء الموجودات لا شيء إلا الواحد القهار. وقوله: "ينتهي الموجودات إلى عدم مطلق" وكذا قوله: "قبل ابتداء الموجودات لا شيء محض" من ضيق العبارة، ولا تتصور القبلية والانتهاء إلى العدم حقيقة...

وقد روي عن الصادق عليه السلام أنه قال بعد عدّ أجسام العالم: ولا ورآء ذلك سعة ولا ضيق، ولا شيء يتوهم. فكذا الحال في انقطاع الزمان وجميع الموجودات الممكنة في جهة الماضي لا يتصور فيه امتداد أصلا، لا موجود كما زعم الحكماء، ولا موهوم كما توهمه المتكلمون، فلا يمكن فيه حركات كما استدل به الحكماء على عدم تناهي الزمان، بل لا شيء مطلق وعدم صرف.

ولما ألف الناس بالابعاد القارة وجسم خلف جسم، تعسّر تصور عدمه على بعض المتكلمين، وذهب إلى الابعاد الموهومة غير المتناهية وقال بالخلا وكذا لما شاهدوا موجودا قبل موجود، وزمانا قبل زمان، صعب عليهم تصور اللا شيء المحض. فذهب طائفة من الحكماء إلى لا تناهي الزمان الموجود، وطائفة من المتكلمين إلى لا تناهي الزمان الموهوم.

ولكن تصور اللازمان المطلق أصعب.
 من تصور اللامكان ويحتاج إلى زيادة دقة ولطف قريحة.
 

وبما حققناه يظهر الجواب عما قد يقال:

ما صوره المتكلمون في حدوث العالم، يعني ما سوى الباري سبحانه زمانا بالبناء على استحالة القدم الزماني في الممكن، ومحصله: أن الموجودات الامكانية منقطعة من طرف البداية، فلا موجود قبلها إلا الواجب تعالى، والزمان ذاهب من الجانبين إلى غير النهاية وصدره خال عن العالم وذيله مشغول به ظرف له، ففيه إن الزمان نفسه موجود ممكن مخلوق للواجب تعالى، فليجعل من العالم الذي هو فعله تعالى، وعند ذلك ليس وراء الواجب وفعله أمر آخر، فلا قبل حتى يستقر فيه عدم العالم استقرار المظروف في ظرفه، على أن القول بلا تناهي الزمان أولا وآخرا يناقض قولهم باستحالة القديم الزماني، مضافا إلى أن الزمان كم عارض للحركة القائمة بالجسم وعدم تناهيه يلازم عدم تناهي الاجسام وحركاتها وهو قدم العالم المناقض لقولهم بحدوثه.
 

توضيح الجواب: أن المتكلم القائل بحدوث العالم لا يجب عليه أن يقول بقدم الزمان ـ كما ظهر من تصريح العلامة المجلسي قدس سره بذلك، ويأتي في نص كلام الكراجكي إن شاء اللّه‏ تعالى ـ ولا يخفى على المتأمل أن من شأن أصحاب الفلسفة غالبا هو إرائتهم مذهب المتكلمين على الاطلاق على نحو واضح البطلان عند من لا خبرة له بالمباني الكلامية الرصينة حتى يسهل لهم النقض عليهم. وهذا ذنب في طريق التحقيق لا يغفر، أعاذنا اللّه‏ تعالى منه.

وقد ظهر أيضا بما حققناه بطلان قول القائل:

إن من قال بحدوث الزمان فقد قال بقدمه من حيث لا يشعر.
 

أو آخر وهو يقول:

افرضوا العالم متناهيا، وشخص واقف في انتهاء العالم، يمد يده إلى الخارج من كرة العالم وحينئذ فإما أن يكون هو قادرا على أن يمد يده خارج الكرة، فيلزم أن يكون البُعد في خارج العالم موجودا، وإما أن لا يقدر على إخراج يده فيعلم بذلك أن هناك جسم مانع فيلزم أن يكون البعد هناك موجودا أيضا، ولا يكون هناك إنتهاء العالم.
 

فإن كل هذه التصورات الخاطئة لارباب الفلسفة والقائلين بقدم العالم تنشأ من خلط أحكام الوهم بالعقل كما أوضحنا ذلك.

يقول الكراجكى(ره). أيضا في ردّ شبهات الفلاسفة لاثبات قدم العالم:

ولسنا نقول: إن هذا التقدم موجب للزمان، لان الزمان أحد الافعال، واللّه‏ تعالى متقدم لجميع الافعال، وليس أيضا من شرط التقدم والتاخر في الوجود أن يكون ذلك في زمان... والكلام في هذا الموضع جليل، ومن فهم الحق فيه سقطت عنه شبه كثيرة.

فلو قلنا: إن بين القديم وأول الافعال أوقاتا في الحقيقة، لناقضناه ودخلنا في مذهب خصمنا، نعوذ باللّه‏ من القول بهذا،... لا ينبغي أن نقول: "بين القديم وبين المحدث"، لان هذه اللفظة إنّما تقع بين شيئين محدودين، والقديم لا أول له، والواجب أن نقول: إن وجود القديم لم يكن عن عدم،... ولسنا نريد بذلك: أنه كان قبل أن فعل مدة يزيد امتدادها، لان هذا هو الحدوث والتجدد وهو معنى الزمان والحركة.

فإن قال قائل: إنه لا يثبت في الاوهام إلا هذا الامتداد، قيل له: ليس يجب إذا ثبت في الوهم أن يكون صحيحا. 

وعلى هذا فأوهن الادلة على قدم الزمان هو ما يعدّ عند أصحاب الفلسفة أهمها حيث نقلنا عنهم قولهم: 

إن من قال بحدوث الزمان قال بقدمه من حيث لايشعر. 

بل نحن نقول إنّ نسبة عدم الشعور إلى البشر الخاطيء، أولى من نسبة ذلك إلى من خلق وهو اللطيف الخبير، وإلى الانسان الظلوم الجهول الناظر بأوهامه إلى خالقه المتعالي عن الوهم أليق من نسبته إلى أولياء اللّه‏ تعالى الشهداء على الخلق وهم ينادون بأعلى الاصوات بحدوث الزمان والمكان وعدمهما الحقيقي ووجودهما الحقيقي أيضا بعد العدم الحقيقي. 

فبناء أصحاب الفلسفة على استحالة حدوث الزمان ـ بل وساير الاشياء بتبعها ـ، وتأويلهم الحدوث إلى الحدوث الذاتي أو الدهري أو الحدوث والقدم بالحق أو... من تركيب الجهل.

وهم ودفع: 

إن قيل: إنكم قلتم لاثبات حدوث الزمان والمكان وتناهيها: "إن حقيقة الزمان والمكان أمر مقداري وكل مقداري قابل لفرض الزيادة والنقصان فيه، فهما متناهيان وحادثان"، مع أن من الواضح أنه لا يمكن فرض الزيادة والنقصان بالنسبة إلى واقع الزمان والمكان فإنهما غير قابلين للارتفاع مطلقا،
نقول: هذا التوهم ينشأ من النظر إلى عدم الزمان والمكان من عين لا تُري إلا الزمان والمكان، فإن حكم هذا السائل بامتناع فرض الزيادة والنقصان بالنسبة إلى واقع الزمان والمكان، ليس إلا من جهة أنه يريد أن ينظر في مرآة المقدار إلى عدم المقدار وهو ما قلناه مرارا من أن حكم أصحاب الفلسفة بقدم الزمان ليس إلا من حيث إنهم ينظرون إلى غير المقدار في مرآت المقدار، وينظرون إلى عدم الزمان والمكان من عين لا تُريهم إلا الزمان والمكان، فيرون عدم الزمان زمانا وعدم المكان مكانا. نعم، فإن الاحول حيث يرى بعينه كل واحد اثنين، فلا لؤم عليه إن حكم بجهله بخطأ من يرى الواحد واحدا والاثنين اثنينا!!

الامر الثاني: 

ما يدل من نصوص علم السماء على أن كل ما يتصور ويدرك يكون ملكة للمقدار فيسلب بطرفيه النقص والكمال عن اللّه‏ تعالى
الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

تأويل الصمد لا اسم، ولا جسم، ولا شبه، ولا صورة، ولا تمثال، ولا حد، ولا حدود، ولا موضع، ولا مكان، ولا كيف، ولا أين، ولا هنا، ولا ثمّة، ولا ملا، ولا خلا، ولا قيام، ولا قعود، ولا سكون، ولا حركة، ولا ظلماني، ولا نوراني، ولا روحاني، ولا نفساني، ولا يخلو منه موضع، ولا يسعه موضع، ولا على لون، ولا على خطر قلب، ولا على شم رائحة، منفي عنه هذه الاشياء.

الامام المجتبى عليه السلام: 

[الحمد للّه‏] الذي لم يكن له... شخص فيتجزئُ، ولا اختلاف صفة.
 فلا تدرك العقول وأوهامها ولا الفكر وخطراتها ولا الالباب وأذهانها صفته.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

جل أن تحله الصفات، لشهادة العقول أن كل من حلته الصفات، مصنوع.

... سأل الزنديق عن الصادق عليه السلام فقال:... أمختلف هو أم مؤتلف؟ قال: لا يليق به الاختلاف ولا الائتلاف، إنّما يختلف المتجزيء ويأتلف المتبعض، فلا يقال له مؤتلف ولا مختلف. 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

داخل في الاشياء لا كشيء في شيء داخل، وخارج من الاشياء لا كشيء من شيء خارج، سبحان من هو هكذا ولا هكذا غيره.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

لا يشبه صورة، ولا يقاس بالناس، بعيد في قربه، فوق كل شيء ولا يقال شيء تحته، وتحت كل شي ولا يقال شيء فوقه، أمام كل شيء ولا يقال شيء خلفه، وخلف كل ولا يقال شيء أمامه، داخل في الاشياء لا كشيء في شيء، سبحان من هو هكذا لا هكذا غيره.

الامام الصادق عليه السلام: 

من زعم أن اللّه‏ في شيء، أو على شيء، أو يحول من شيء إلي شيء، أو يخلو منه شيء، أو يشتغل به شيء، فقد وصفه بصفة المخلوقين. واللّه‏ خالق كل شيء، لا يقاس بالقياس ولا يشبه بالناس، لا يخلو منه مكان ولا يشتغل به مكان، قريب في بعده، بعيد في قربه، ذلك اللّه‏ ربنا لا إله غيره. فمن أراد اللّه‏ وأحبّه بهذه الصفة فهو من الموحدين، ومن أحبه بغير هذه الصفة فاللّه‏ منه بريء ونحن منه براء.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

إن اللّه‏ تبارك وتعالى لا يوصف بزمان ولا مكان ولا حركة ولا انتقال ولا سكون، بل هو خالق الزمان والمكان والحركة والسكون، تعالى عما يقول الظالمون علوا كبيرا.
 

الامام الباقر عليه السلام: 

إن ربي لا يوصف بالبعد والحركة والسكون والقيام.

الامام أبو إبراهيم موسى بن جعفر عليهماالسلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى أجل وأعظم من أن يحد بيد، أو رجل، أو حركة، أو سكون، أو يوصف بطول، أو قصر، أو... 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

إن ربي لا يوصف بالبعد ولا بالحركة ولا بالسكون ولا بالقيام قيام انتصاب ولا بجيئة ولا بذهاب، لطيف اللطافة لا يوصف باللطف، عظيم العظمة لا يوصف بالعظم، كبير الكبرياء لا يوصف بالكبر، جليل الجلالة لا يوصف بالغلظ، رؤوف الرحمة لا يوصف بالرّقة،... هو في الاشياء على غير ممازجة، خارج منها على غير مباينة،... داخل في الاشياء لا كشيء في شيء داخل، وخارج منها لا كشيء من شيء خارج.
 

الامام الرضا عليه السلام:

ولكنه عزّ وجلّ لم يخلق شيئا لحاجة ولم يزل ثابتا لا في شيء ولا على شيء إلا أن الخلق يمسك بعضه بعضا ويدخل بعضه في بعض ويخرج منه، واللّه‏ جل وتقدس بقدرته يمسك ذلك كلّه وليس يدخل في شيء ولا يخرج منه ولا يؤوده حفظه ولا يعجز من إمساكه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

ليس مذ خلق استحق معنى الخالق، ولا بإحداثه البرايا استفاد معنى البرائية، كيف ولا تغيبه مذ، ولا تدنيه قد، ولا يحجبه لعل، ولا يوقته متى، ولا يشمله حين، ولا تقارنه مع، إنّما تحد الادوات أنفسها وتشير الالة إلى نظائرها.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

من قال "كيف؟" فقد شبهه، ومن قال "لم؟" فقد علله.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

ومن قال "كيف؟" فقد استوصفه.
 

الامام أبو جعفر الثاني عليه السلام:

الكيفية للمخلوق المكيف.
 

الامام الصادق عليه السلام:

وإنما الكيف بكيفية المخلوق.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

أما التوحيد، فأن لا تجوز على ربك ما جاز عليك.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

فلم يحلل فيها (الاشياء). فيقال: هو فيها كائن، ولم ينأ عنها فيقال: هو عنها بائن، ولم يخل منها فيقال: له أين، لكنه سبحانه أحاط بها علمه وأتقنها صنعه وأحصاها حفظه.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

فاللّه‏ تبارك وتعالى داخل في كل مكان وخارج من كل شيء.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

هو في الاشياء كلها غير متمازج بها ولا بائن عنها، ظاهر لا بتأويل المباشرة، متجل لا باستهلال رؤية، بائن لا بمسافة، قريب لا بمداناة.

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

علوه من غير توقل، ومجيئه من غير تنقل.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ليس في الاشياء بوالج ولا عنها بخارج.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لا تجري عليه الحركة والسكون.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

فمعاني الخلق عنه منفية [لاستحالة التحقق وقبول الوجود إلا في المعاني والكيفيات المقدارية المخلوقة].
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام: 

هو في الاشياء كائن لا كينونة محظور بها عليه 
 ومن الاشياء بائن لا بينونة غائب عنها.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وكل ظاهر غيره غير باطن، وكل باطن غيره غير ظاهر.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لم يحلل في الاشياء فيقال: هو فيها كائن، ولم ينأ عنها فيقال: هو عنها بائن، ولم يخل منها فيقال أين، ولم يقرب منها بالالتزاق، ولم يبعد عنها بالافتراق، بل هو في الاشياء
. بلا كيفية وهو أقرب إلينا من حبل الوريد وأبعد من الشبه من كل بعيد.

الباب الثانى 

اللّه‏ تعالى واحد، ما معناه؟ وما هو البرهان عليه؟!

الفصل الاول 

تقول الفلسفة والعرفان:

الوجود اللامتناهي لا يقبل التعدد، وهذا هو دليل إثبات وحدة الخالق،
الوحدة العددية هي محدودية الوجود، وحقيقة التوحيد هي سلب الحدود،
العالم وليد ذات الخالق وصادر عنه، أو تجليه الذاتي،
أهداف الفصل:

بيان انتفاء موضوع اللامتناهي ثبوتا،
الواحد الحقيقي هو المتعالي عن الوجود المقداري،
الوحدة العددية هي أمر اعتباري صرف،
لا يمكن إثبات وحدة الخالق جل وعلا مع الالتزام بالمباني الفلسفية العرفانية،
إثبات وحدة الخالق تعالي بعد الكشف عن عجز المدارس المعرفة البشرية بأسرها عن ذلك،
تفنيد القول بصدور الاشياء عن ذات الخالق، أو تجلي الخالق عز اسمه بصور المخلوقات،
الخلقة هي: الايجاد لا من شيء.

التوحيد والتحريف 

إن كلمة التوحيد هي الكلمة العليا في الاسلام بل عند أهل الاديان بأسرهم، القرآن هو المبين لحقيقتها بأوضح بيان كما أن عترة الرسول صلي الله عليه وآله ‏وسلم الذين هم أعدال الكتاب ومفسرو القرآن ومحال معرفة اللّه‏ تعالى هم المؤكدون على معناه أشد التأكيد. 

ثم إن كلمة التوحيد عندهم هو: 

الاقرار بوجود خالق متعال عن المقدار والعدد والجزء والكل والاتصاف بالتناهي وعدم التناهي، وعن وجود الخلق بأسره، هو المنشيء للاشياء لا من شيء، والخالق الباريء لما سواه لا عن وجود؛
هذا، وقد أصبح هذا المعنى عند البعض من المتأخرين محرفا عن حقيقته إلى معنى آخر، فالتوحيد عند هؤلاء هو أن:

حقيقة الوجود ـ وهو عندهم نفس ذات المعبود جل عن وصف الواصفين وأوهام المتوهمين ـ حقيقة محضة صرفة لا متناهية، هي المتجلي بالصور المتخالفة، والمتعيّن بأعيان الاشياء المتبائنة أزلا وأبدا، وحيث إن لهذه الحقيقة الشدة والسعة الوجودية غير المتناهية ـ بل فوق ما لا يتناهى [!]بما لا يتناهى [!!] ـ فلا مجال لفرض وجود غيره مطلقا. هو كل الاشياء وكل الاشياء هو، وليس في الدار غيره ديار.

هم المبتهجون بتحقيق هذا المعنى أشد الابتهاج، ويعدون ذلك من أعلى وأغلى ما وصلت إليه يد التحقيق والتفكر والتعمق في معرفة الذات الالهية.

ونحن نروم بالاختصار إلى بيان معنى حقيقة التوحيد على أساس البرهان ونصوص الوحي والقرآن أولا، ثم نكشف الستر عن بطلان ما عليه أصحاب الفلسفة والعرفان في ذلك ثانيا.

هو تعالى واحد، ما معناه؟ وما هو البرهان عليه؟!

للواحد معنيان: معنى اعتباري ـ وليس من العدد إلا ذاك ـ ومعنى حقيقي؛
أما المعنى الاعتباري فهو أن تعتبر مقدارا معينا من الشيء واحدا، فتعدّ ذلك الشيء بإعتبار الواحد المفروض، فتعتبر مثلا الانسان واحدا ـ وهو في الحقيقة أجزاء متكثرة ـ فتعدّ أفراد قوم باعتبار آحادهم.
ولك أن تفرض القوم شيئاًًً واحدا ـ وهو كثير في الحقيقة ـ فتعدّ بإعتباره الاقوام، ولك أن تعتبر كل جزء من الاجزاء المختلفة في وجود الانسان واحدا فتعدّ باعتباره يدا ورجلا وبطنا ورأسا وفما و...

وتعتبر كل جزء مما يتركب منه كل عضو واحدا، فتعدّ كل عضو من أعضاء الانسان باعتبار الواحد المفروض لحما وعظما ودما و... 

من الظاهر أنه لا شيء تتصوره ثم تعتبره واحدا، إلا وهو قابل لزيادة مثله عليه، وبذلك يدخل في باب الاعداد، كما أنه لا شيء تتصوره وتعتبره واحدا إلا وهو قابل للانقسام والدخول في باب الاعداد، ولذلك نقول: ما من شيء يتصور إلا كان مقداريا عدديا قابلا للزيادة والنقصان.

وأما الواحد الحقيقي، فهو ما يكون بخلاف الذات المقدارية المتجزية، فلا جزء ولا مقدار لها حتى تقسمها أو تعتبر بعضها واحدا ويدخل باعتبار ذلك البعض في باب الاعداد، فالتعديد فرع المقدار وقابلية المعدود للزيادة والنقصان، وأما ما يكون بخلاف المقدار فلا يتعدد بذاته، وذلك لانتفاء قابلية التعديد والتحديد في موضوعه، فلا شبيه له ولا نظير، ولا شريك له ولا عديل، ولا جزء له ولا كل ثبوتا.

فهو الواحد الاحد الفرد المتفرد بوحدانيته، المتعالي عن الاشباه والانداد والنظائر، وهو المسمى بالواحد الحقيقي المعبر عنه بالصمد، أي ما لا جوف له، أي لا داخل له ولا مدخل ولا جزء ولا بعض:

الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم: 

اللّه‏ واحد وأحدي المعنى والانسان واحد ثنوي المعنى، جسم، وعرض، وبدن وروح.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

يوحد ولا يبعض.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل مسمى بالوحدة غيره قليل.

وذلك لان المقدار والعدد قابل للزيادة دائما، وأما الخالق جل وعلا فلا تنسب إليه القلة والكثرة والمحدودية وغير المحدودية لان كل ذلك فرع المقدار والعدد:

الامام الباقر عليه السلام: 

الاحد الفرد المتفرد، والاحد والواحد بمعنى واحد وهو المتفرد الذي لا نظير له، والتوحيد الاقرار بالوحدة وهو الانفراد؛ والواحد: المتبائن الذي لا ينبعث من شيء ولا يتحد بشيء، ومن ثم قالوا: إن بناء العدد من الواحد وليس الواحد من العدد، لان العدد لا يقع على الواحد بل على الاثنين، فمعنى قوله: اللّه‏ أحد، أي: المعبود الذي يأله الخلق عن إدراكه والاحاطة بكيفيته فرد بإلهيته متعال عن صفات خلقه.
 

... قال [الزنديق] فكيف هو اللّه‏ الواحد؟
قال [الامام الصادق عليه السلام ]: واحد في ذاته فلا واحد كواحد، لان ما سواه من الواحد متجزي وهو تبارك وتعالى واحد لا متجزي ولا يقع عليه العد.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

واحد لا من عدد.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

أحد لا بتأويل عدد.
 

فلا مصداق للواحد الحقيقي إلا الذات المتعالية،
 وكل شيء غيره تعالى فهو متجزيء، كثير متعدد في ذاته:

الامام السجاد عليه السلام:

لك يا إلهي وحدانية العدد.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لا يشمل بحد ولا يحسب بعدّ.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

واللّه‏ جل جلاله واحد لا واحد غيره لا اختلاف فيه ولا تفاوت ولا زيادة ولا نقصان.
 

وحدة الخالق تعالى ذاتية له،كما أن الكثرة لما سواه تكون ذاتية كما أن التعدد للموجود المخالف للمقدار يكون مستحيلا ثبوتا وبالذات، فكذلك يكون فرض الوحدة للذات المقداري والعددي محالا ثبوتا.

وهذا هو سرّ ضعف كل دليل أقيم على إثبات وحدة الخالق في الفلسفة والفكرة البشرية، ومن هناك أيضا اضطر كثير من الباحثين إلى الاقرار بغموض الادلة العقلية التي أقيمت على إثبات توحيد الباري، فإنه ليس ذلك إلا من حيث أنهم يرومون إثبات ما لا يمكن ثبوتا وبالذات، ولكنك ترى بالتفرقة بين الواحد الاعتباري المقداري والواحد الحقيقي المتعالي عن المقدار، أن الطريق إلى إثبات توحيده تعالى يصبح سهلا واضحا بل أسهل كل شيء.

وإن تعجب فاعجب منهم حيث يجعلون مسألة إثبات وحدة الخالق وردّ الشبهة الموهونة المعروفة لابن كمونة، من الصعوبة بدرجة يقولون: إنه لو ظهر مولانا صاحب الزمان عجل اللّه‏ تعالى فرجه الشريف، لا نطلب منه معجزة سوى حل هذه المعضلة!!

وأعجب من ذلك وأغرب، هو حل تلك الشبهة على مبان أوهن من أصل الشبهة ـ كالقول بصرافة الوجود وأصالته، وادعاء الكثرة في عين الوحدة والوحدة في عين الكثرة، ونفي وجود الغير مطلقا، وكون بسيط الحقيقة كل الاشياء، وأمثال ذلك ـ مما يكون صريحا في الالتزام بالتركب والتعدد الحقيقي لذات المعبود، وتحريف معنى وحدة الخالق تعالى من الوحدة الحقيقية إلى الوحدة الاعتبارية.

توضيح ذلك: إن مما استدل به أصحاب الفلسفة لاثبات وحدة واجبهم هو قولهم:

لو كان هناك واجب وجود آخر لتشارك الواجبان في كونهما واجبي الوجود، فلا بد من تميز أحدهما عن الاخر بشيء وراء ذلك الامر المشترك. وذلك يستلزم تركب كل منهما من شيئين: أحدهما يرجع إلى ما به الاشتراك، والاخر إلى ما به الامتياز، وقد عرفت أن واجب الوجود بالذات بسيط ليس مركبا لا من الاجزاء العقلية ولا الخارجية.
 

ويقال في هذا المعنى أيضا:

لو تعدد الواجب بالذات، كأن يفرض واجبان بالذات وكان وجوب الوجود مشتركا بينهما وكان تميزهما بأمر وراء المعنى المشترك بينهما فإن كان داخلا فيالذات لزم التركب وهو ينافي الوجوب...
 

بطلان هذا الاستدلال واضح وذلك أن:

ألف.إن وجوب الوجود، من المعقولات الثانية الفلسفية عندهم،فلا حقيقة له في الخارج في عرض حقيقة الشيء الذي حكم بوجوبه حتى يلزم التركب المفروض من وجوب الوجود وشيء آخر. قال العلامة الحلي "قدس سره": 

وهذا إنما يتمشي بعد إثبات كون الوجوب ثبوتيا.
 

كما أن الفاضل المقداد "قدس سره" أيضا يقول:

إن مفهوم واجب الوجود شيء ما له وجوب الوجود، والوجوب أمر عدمي، وما جزؤه عدمي فهو عدمي، فلا يوجب الاشتراك فيه التركيب، ولان سلمنا أن الوجوب ثبوتي، لكن الشيئية والوجوب من المعقولات الثانية (والمعقولات الثانية لا توجد إلا في العقل). اللاحقة للمعقولات الاولى، والاشتراك فيهما لا يوجب الاشتراك في الذوات. كما أنه لا يلزم من اشتراك ممكنين في حمل هذا المعنى عليهما تركيبهما من هذا المفهوم ومن فصل آخر.
 

ب. لا دليل لاهل الفلسفة والعرفان على امتناع تركيب واجبهم، بل هذا الادعاء منهم أمر غريب وهم يحرفون معنى التركيب عن معناه الحقيقي إلى معنى التركيب من الوجود والعدم!! ويلتزمون بكون واجبهم عين الاشياء الخارجية المركبة المتجزية مصداقا!!

ثم إنه ينسب إلى إبن كمونه أنه قال: 

لم لا يجوز أن يكون هناك ماهيتان بسيطتان مجهولتا الكنه، متبائنتان بتمام الذات.
 

وجاء في نهاية الحكمة ردا على ما قاله "ابن كمونة":

وأجيب عن الشبهة بأنها مبنية على انتزاع مفهوم واحد عن مصاديق كثيرة متبائنة بما هي كثيرة متبائنة وهو محال.

ولكن بطلان هذا الجواب واضح، لانه:

ألف. هذا الجواب أجنبي عن الشبهة، لانه يدل على استحالة انتزاع مفهوم واحد عن حقائق متبائنة بما أنها متبائنة، ولكن الشبهة تبتني على الحكم على حقائق متبائنة بما هي مشتركة في أمر واحد ـ وهو أصل التحقق والوجود الذي ينكر صاحب الشبهة أصالته الفلسفية‏ـ، لا بما هي متبائنة فلا يلزم محال أصلا؛ بل كيف، وجوابهم هذا هو بعينه حكم واحد ـ وهو امتناع انتزاع مفهوم واحد ـ على مصاديق كثيرة متبائنة، فكيف يكون أمرا ممتنعا؟!.

ب.لا دليل على كون مفهوم الوجود أمرا انتزاعيا عن مصاديقه، بل كيف يمكن التفوه بذلك في شأن الخالق الذي لا يدخل تحت التصور والوصول مطلقا حتى يمكن انتزاع مفهوم عنه تعالى؟!


والصحيح في الجواب هو أن يقال: إن فرض التعدد لشيء يناقض فرض بساطته بالذات، لان فرض التعدد لشيء متفرع على كونه مقداريا عدديا قابلا للتعدد وهو خلاف فرض كونه بسيطا، فالشبهة ساقطة من أصلها.

ثم هذا الاستدلال لاثبات توحيد الخالق جل وعلا، والشبهة فيه، والجواب عن الشبهة، كل ذلك أجنبي عن حقيقة معنى توحيد الرب تبارك وتعالى كماترى،لان مبنى الكلام في كل ذلك على كون الخالق تعالي قابلا للتعدد والتكثر وهو خروج عن الموضوع اللائق بالخالقية والربوبية.

والحق في الجواب هو التذكير بأن الخالق جل وعلا يتعالى بنفس ذاته القدوس، عن المقدار والعدد والزيادة والنقصان وساير صفات الاشياء ذو المقدار والعدد القابلة للزيادة والنقصان والتعدد والتكثر:

الامام الرضا عليه السلام:

... ليس في محال القول حجة... ولا في إبانته عن الخلق ضيم إلا بامتناع الازلي أن يثنى... 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وخرج بسلطان الامتناع من أن يؤثر فيه ما في غيره.
 

الامام الرضا عليه السلام:

الحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه مما يمكن في ذواتهم، ولامكان ذواتهم مما يمتنع منه ذاته، ولافتراق الصانع والمصنوع.
 

و على ما بيناه تعلم أن وجود الشريك للّه‏ تعالى محال ثبوتي، فلا نحتاج لنفيه إلى إقامة الدليل، فإن تعدد الالهة فرع إمكان التعدد، وإمكان التعدد فرع المقدار، والمقدارية آية المخلوقية ولا تليق بالاله الخالق المعبود المتعال. 

فما لم تفرض الذات بخلاف المقدار وغير قابلة للتعدد بالذات فلا تليق بأن تكون إلها، ولو فرضت بخلاف المقدار فهي غير قابلة للتعدد بنفسها لا بدليل آخر.

فمن يفرض للخالق جل وعلا ثانيا، ويطلب الدليل لنفي ذلك الثاني بعد إمكان فرض وجوده، فقد أخرجه عما يليق به من معنى الالوهية وجعله مخلوقا أولا، ثم يفحص عن وجود الدليل لجعل المخلوق خالقا!! ولاثبات كون الكثير واحدا!! والحال هذه، فإن أثبت من هذا الموجود القابل للتعدد بالذات ألوفا لم يضرنا ذلك في دعوانا من وحدة الباري، وإن نفى وجود كلها ـ أو أثبت وحدتها على الفرض المحال ـ لم ينفعنا ذلك شيئا أيضا من إثبات الخالق الواحد المتعال، لانه خارج عن الفرض، وكلامه حينئذ في وحدة المخلوق لا الخالق!! وقد قلنا كما أن تعدد الخالق محال ذاتا، فكذلك وحدة المخلوق محال أيضا ذاتا وثبوتا. فأنّى يتيسر لهم إثبات ما هم بصدده؟! فإن كل ثان دليل على أنه نفسه وما تقدم عليه كلاهما مخلوقان متجزيان فلا يمكن فرض الوحدة لهما فضلا عن إثباتها لهما!!

إن التوحيد ليس بمعنى "كون الخالق تعالى واحدا أم أكثر"،فإن هذه الوحدة والكثرة ملكتا المقادير المخلوقة، بل يكون التوحيد بمعنى كونه تعالى بخلاف كل الاشياء والمقادير والتوهمات والتصورات،وكونه بلا شبيه ولا نظير ثبوتا وبالذات، فالتوحيد هو ما يقابل العدد، وليس معناه ما يقابل الثاني والثالث.

وعليك بالتأمل في كلام أمير الكلام عليه صلوات اللّه‏ الملك العلام حتى ترى كيف أخرج عليه السلام معنى توحيد الباري جل وعلا عما يكون عدديا وجعله في معنى مقابل للمقدار والعدد:

إن أعرابيا قام يوم الجمل إلى أمير المؤمنين عليه السلام فقال: يا أمير المؤمنين، أتقول: إن اللّه‏ واحد؟ قال: فحمل الناس عليه وقالوا: يا أعرابى أما ترى ما فيه أمير المؤمنين من تقسّم القلب؟ فقال أمير المؤمنين عليه السلام: دعوه، فإن الذي يريده الاعرابي هو الذي نريده من القوم، ثم قال: يا أعرابى، إن القول في أن اللّه‏ واحد على أربعة أقسام، فوجهان منها لا يجوزان على اللّه‏ عزّ وجلّ، ووجهان يثبتان فيه، فأما اللذان لا يجوزان عليه فقول القائل: "واحد" يقصد به باب الاعداد فهذا ما لا يجوز، لان ما لا ثاني له لا يدخل في باب الاعداد، أما ترى أنه كفر من قال: إنه ثالث ثلاثة. وقول القائل: هو واحد من الناس، يريد به النوع من الجنس فهذا ما لا يجوز، لانه تشبيه وجل ربنا وتعالى عن ذلك، وأما الوجهان اللذان يثبتان فيه فقول القائل: هو واحد ليس له في الاشياء شبه، كذلك ربنا. وقول القائل: إنه عزّ وجلّ أحدي المعنى، يعني به: أنه لا ينقسم في وجود ولا عقل ولا وهم، كذلك ربنا عزّ وجلّ.

التوحيد هو المدعى وهو الدليل 

بما أن نفس حقيقة وجود الخالق جل وعلا تستلزم وحدته، فالدليل هو نفس المدعى:

قال اللّه‏ تعالى:

«شهد اللّه‏ أنه لا إله إلا هو».
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

اسم اللّه‏ الاعظم وعماد التوحيد للّه‏: لا إله إلا هو. ثم قرء: 

«شهد اللّه‏ أنه لا إله إلا هو».
 

فكلمة "لا إله إلا اللّه‏" لا يحتاج إلى إثبات، بل هي المدعى وهي الدليل:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

معرفته توحيده... وتوحيده تمييزه من خلقه، وحكم التمييز بينونة صفة
 لا بينونة عزلة [فإن العزلة ليست إلا ملكة للمقادير أيضا] ما تصور فهو بخلافه.

الامام الرضا عليه السلام: 

أول عبادة اللّه‏ معرفته، وأصل معرفة اللّه‏ توحيده، ونظام توحيد اللّه‏ نفي الصفات عنه، لشهادة العقول أن كل صفة وموصوف مخلوق وشهادة كل موصوف أن له خالقا ليس بصفة ولا موصوف، وشهادة كل صفة وموصوف بالاقتران، وشهادة الاقتران بالحدث، وشهادة الحدث بالامتناع من الازل الممتنع من الحدث، فليس اللّه‏ عرف من عرف بالتشبيه ذاته، ولا إياه وحد من اكتنهه، ولا حقيقته أصاب من مثله، ولا به صدق من نّهاه، ولا صمد صمده من أشار إليه، ولا إياه عنى من شبهه ولا له تذلل من بعضه، ولا إياه أراد من توهمه... 

الامام الصادق عليه السلام:

جل عن الاشباه والاضداد
 وتكبر عن الشركاء والانداد.
 

الامام العسكري عليه السلام: 

اللّه‏ واحد أحد، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد... جل ثناؤه وتقدست أسمائه أن يكون له شبه، هو لا غيره، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير.

إن
 كون ما سوى اللّه‏ تعالى مقداريا قابلا للوجود والعدم، هو وجه تعليل التوحيد:

ولا تدع مع اللّه‏ إلها آخر لا إله إلا هو، كل شيء هالك
 إلا وجهه له الحكم وإليه ترجعون.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وعلا عن اتخاذ الابناء، وتطهر وتقدس عن ملامسة النساء، وعزّ وجلّ عن مشاركة الشركاء فليس له في ما خلق ضد، ولا في ما ملك ند، ولم يشرك في ملكه أحد.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وارتفع عن مشاركة الانداد، وتعالى عن اتخاذ صاحبة وأولاد.
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

فذلك اللّه‏ لا سمي له تعالى ليس كمثله شيء وهو السميع البصير.
 

وحدته
 تعالى يختص به، ولا يجري على خلقه إلا دون المعنى الجاري عليه تعالى:

الامام الباقر عليه السلام: 

إن اللّه‏ عزّ وجلّ ـ تبارك أسماؤه وتعالى في علو كنهه ـ أحد، توحّد بالتوحيد في توحده، ثم أجراه على خلقه، فهو أحد صمد ملك قدوس، يعبده كل شيء ويصمد إليه، وفوق الذي عسينا أن نبلغ، ربنا وسع كل شيء علما.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وخص نفسه بالوحدانية.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

التوحيد ظاهره في باطنه، وباطنه في ظاهره، ظاهره موصوف لا يرى وباطنه موجود لا يخفى، يطلب بكل مكان، ولم يخل منه مكان طرفة عين، حاضر غير محدود، وغائب غير مفقود.
 

إن ما يكون قابلا للتجزية والتوليد بالذات ـ وهو المعبر عنه بالاناث، ـ فلا يوحد بالذات:

قال اللّه‏ تعالى:

«إن يدعون من دونه إلا إناثا».

كما أن ما يكون بخلاف ذلك ويتعالى عنه ـ وهو المعبر عنه بالصمد ـ لا يتعدد بالذات:

«بسم اللّه‏ الرحمن الرحيم، قل هو اللّه‏ أحد، اللّه‏ الصمد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوا أحد».
 

إن نفس فرض وجود اللّه‏ تعالى بحيث يجوز أن يكون خالقا مبدعا يستلزم كونه واحدا أحدا، لان ملاك الوحدة والخالقية واحد وهو كون الشيء متعاليا عن المقدار، قال اللّه‏ تعالى:

«بديع السموات والارض، أنى يكون له ولد ولم يكن له صاحبة وخلق كل شيء وهو بكل شيء عليم، ذلكم اللّه‏ ربكم لا إله إلا هو خالق كل شيء فأعبدوه».

الفصل الثاني 

الاوهام حول التوحيد
تقول الفلسفة اليونانية والسينوية: إن العالم صدر عن وجود الخالق المتعال؛
والحكمة الصدرائية والعرفان المدعي الاسلاميتة يقولان: إن العالم متوهم، ليس له وجود حقيقي، وإن الخالق يظهر بصور المخلوقات، فالعالم هو تجلي وجود الخالق ورقص الذات الالهية.

وبما بيّنا من معنى التوحيد الحقيقي والفرق بينه وبين التوحيد الاعتباري، يظهر أن الفلسفة والعرفان في حجاب مستور عن معرفة توحيد الاله، ولا يمكن للقائل بالصدور أو التجلي، الاعتقاد بالتوحيد ثبوتا فضلا عن الاثبات.

وأما التابع لما جاءت به مدرسة الوحي الالهي القائلة بإيجاد الخالق تبارك وتعالى العالم لا من شيء، فلا يحتاج لاثبات توحيد الخالق جل وعلا إلى أي دليل سوى إثبات خالقية الخالق وإبطال العقيدة القائلة بالصدور والتجلي الواهنة والموهونة:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

إنه كل يوم في شأن، من إحداث بديع لم يكن، الذي لم يولد فيكون في العزّ مشاركا، ولم يلد فيكون موروثا هالكا.

إن الوحدة العددية أمر محال في نفسها فضلا عن إثبات معناها لشيئين متمايزين، كواحد صدر عن واحد! أو واحدين متحدين كالعاقل والمعقول! ودليل توحيد الخالق عزّ وجلّ هو نفس الدليل على عدم تجزيه تبارك وتعالى، الذي ينافي القول بالتجلي والصدور من اصله:

الامام الباقر عليه السلام:

له القدرة والملك أنشأ ما شاء بمشيته لا يحد ولا يبعض ولا يفنى.

إن التوحيد يعلل ببطلان الصدور والتجلى، فكيف يمكن ابتناء حقيقته على قاعدة "الواحد" وصدور الاشياء عن ذات الخالق تعالي المستلزم لتركبه وتجزيه جل وعلا؟!!:

الامام الصادق عليه السلام:

فرداني لا خلقه فيه ولا هو في خلقه.

الامام الصادق عليه السلام:

من شبه اللّه‏ بخلقه فهو مشرك، إن اللّه‏ تبارك وتعالى لا يشبه شيئا ولا يشبهه شيء، وكل ما وقع في الوهم فهو بخلافه.

ومن هنا نشير بالتنزيه إلى تعليل نفي الشريك:

«أم لهم إله غير اللّه‏ سبحانه عما يشركون».
 

فحقيقة معنى التوحيد ليس إلا التنزيه، وحقيقة معنى الشرك ليس إلا التشبيه؛ و"الوحدة" هي ما يقابل "الشباهة" لا ما يقابل الثاني والثالث و..:

... سأل بعض أصحابنا الصادق عليه السلام فقال له: أخبرني أي الاعمال أفضل؟ قال: توحيدك لربك. قال: فما أعظم الذنوب؟ قال: تشبيهك لخالقك.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

التوحيد أن لا تجوز على ربك ما جاز عليك [من صفات الاقدار ونهايات الاقطار].
 

الامام الصادق عليه السلام: 

واللّه‏ واحد وهو له اسم ولا شيء له شبيه... والانسان واحد في الاسم وليس بواحد في الاسم والمعنى والخلق، فإذا قيل للّه‏، فهو الواحد الذي لا واحد غيره لانه لا اختلاف فيه.

الامام أبو عبداللّه‏ الصادق عليه السلام:

...سألت رحمك اللّه‏ عن التوحيد وما ذهب فيه من قبلك، فتعالى اللّه‏ الذي ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير، تعالى اللّه‏ عما يصفه الواصفون المشبهون اللّه‏ تبارك وتعالى بخلقه، المفترون على اللّه‏، واعلم رحمك اللّه‏ أن المذهب الصحيح في التوحيد ما نزل به القرآن من صفات اللّه‏ عز وجل، فانف عن اللّه‏ البطلان والتشبيه فلا نفي ولا تشبيه هو اللّه‏ الثابت الموجود، تعالى اللّه‏ عما يصفه الواصفون ولا تعد القرآن فتضل بعد البيان.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

للناس في التوحيد ثلاثة مذاهب: نفي وتشبيه وإثبات بغير تشبيه، فمذهب النفي لا يجوز، ومذهب التشبيه لا يجوز لان اللّه‏ تبارك وتعالى لا يشبهه شيء، والسبيل في الطريقة الثالثة، إثبات بلا تشبيه.

نقد عقيدة التوحيد الفلسفِي والعرفاني
تقول الفلسفة والعرفان:

إن ذات الواجب لذاته عين الوجود الذي لا ماهيه له ولا جزء عدمي فيه، فهو صرف الوجود، وصرف الشيء واحد بالوحدة الحقة التي لا تتثني ولا تتكرر، إذ لا تتحقق كثرة إلا بتميز آحادها باختصاص كل منهما بمعني لا يوجد في غيره وهو ينافي الصرافة، فكل ما فرضت له ثانيا عاد أولا، فالواجب لذاته واحد لذاته.
 

وتقول: 

فرض التعدد والتكثر في اللامتناهي محال.
 

وتقول: 

إن الموجود المحدود المتناهي مقهور للحدود، والقيود حاكمة عليه... ومن هنا يتضح أن وحدته تعالى ليست وحدة عددية ولا مفهومية، قال العلامة الطباطبائي: إن كلا من الوحدة العددية والوحدة النوعية... مقهور بالحد الذي يميز الفرد عن الاخر والنوع عن مثله، فإذا كان تعالى لا يقهره شيء هو القاهر فوق كل شيء فليس بمحدود في شيء فللّه من كل كمال محضه.
 

وتقول: 

الموجود اللامتناهي لا يقبل التعدد؛ إن وجود الواجب بالذات غير متناه، فإن محدودية الوجود ملازمة لتلبسه بالعدم وهو واضح، وعلى هذا الاساس لا يمكن اعتبار ذاته سبحانه محدودة، لان لازم المحدودية الفقدان والانعدام بالنسبة إلى مرتبة من الوجود والكمال الوجودي الموجود في النظير، والفقدان مساوق للنقص والحاجة وهي تنافي وجوب الوجود بالذات. وبعبارة أخرى تعدد واجب الوجود بالذات، هو تعدد موجودين غير متناهيين بلحاظ الوجود والكمالات الوجودية، وهو يستلزم تناهي كل واحد منهما، فإن التعدد فرع التمايز، وهو مستلزم تناهي كل أمرين من بعض الجهات حتى يصح أن نقول: هذا غير ذاك، هذا خلف.
 

وتقول: 

إن معنى تصديق موجود خارجي غير محدود بحدّ في مرتبة من مراتب الوجود، ملازم للتصديق بأنه لا شريك له في الوجود الخارجي... لا يلائم القول بموجود خارجي آخر غير فاقد لمرتبة من مراتب الوجود الخارجي.
 

وتقول:

إن من عجائب الامور أن كثيرا من القشريين يرون هذه الايات والاحاديث الكثيرة ولا سيما كلام أمير المؤمنين وهي صريحة في وحدة الوجود، ويقولون بأنفسهم إن وجود الحق غير محدود، ومع ذلك لا يقولون بوحدة الوجود، إن وحدة الوجود إن لم تكن صحيحة فيلزم أن يكون الحق تعالى محدودا، تعالى اللّه‏ عن ذلك علوا كبيرا.
 

وتقول الفلسفة والعرفان أيضا:

إن العقل والنقل ناهضان على أن وجوده سبحانه صرف لا يتثنى ولا يتكرر بذاته وحقيقته.

وتقول:

الواحد الذي لا حدّ لمعناه ولا نهاية له فلا يحتمل فرض الكثرة... ولا يشذ عن وجوده شيء من معناه... بل كل ما فرض له ثان في معناه فإذا هو هو.
 

وتقول:

له تعالى من كل كمال محضه، وإن شئت زيادة تفهم وتفقه لهذه الحقيقة القرآنية، فافرض أمرا متناهيا وآخر غير متناه، تجد غير المتناهي محيطا بالمتناهي بحيث لا يدفعه المتناهي عن كماله المفروض أي دفع فرضته، بل غير المتناهي مسيطر عليه بحيث لا يفقده المتناهي في شيء من أركان كماله... فكلما فرضنا شيئا من الاشياء ذا شيء من الكمال في قباله تعالى ليكون ثانيا له وشريكا، عاد ما بيده من الكمال للّه‏ سبحانه محضا،... وهذا المعنى هو الذي ينفي عنه تعالى الوحدة العددية...فهو تعالى واحد بمعنى أنه من الوجود بحيث لا يحد بحد حتى يمكن فرض ثان له في ما وراء ذلك الحد.

وتقول:

إن أمتن البراهين على توحيد اللّه‏ سبحانه، هو أنه موجود مطلق غير مقيد بشيء ولا نهاية لوجوده، فحينئذ لا مجال لفرض إله آخر، لانه فرض محال، لا أنه فرض للمحال، إذ إدراك الموجود المطلق الغير المتناهي لا يدع مجالا لفرض واجب آخر، حيث إن غير المتناهي قد ملا الوجود كله، فأينما تولّوا وجوه عقولكم فثم وجه الواجب الغير المحدود، فأين المجال لفرض غيره؟ وهذا الاصل أعني كون الواجب موجودا صرفا غير محدود بحد وغير متناه إلى نهاية، هو الاساس لغير واحد من المعارف المستفادة من العترة الطاهرة.

والدليل عليه أيضا هو أنه لو كان محدودا لكان مخلوقا لان كل محدود فله حدّ لا يتعداه، وليس واجدا لما وراء حدّه فله حادّ يعين حدّه الخاص، فكل محدود مخلوق، وكل مخلوق فله خالق لا يكون مثله محتاجا إلى خالق. لان وجوده عين ذاته فلا يحتاج إلى غيره ـ كما أن الحادث يحتاج إلى قديم لا يكون مثله، فمبدء الحادث، هو الممتنع من الحدوث وهو القديم في الازل.

فبهذا التحليل يمكن أن يستدل لوحدة الخالق بنفس وجوده الغير المتناهي، لان إطلاق الوجود وعدم تناهيه ليس وصفا زائدا، فحينئذ يكون إطلاقه وعدم تناهيه الذي هو عبارة عن أصل وجوده ومتن حقيقته ـ دليلا على وحدته.

وتقول:

وهذا هو الحريّ بأن يستفاد من قوله تعالى «شهد اللّه‏ أنه لا إله إلا هو« أي ألوهيته تشهد بوحدته، لان الالوهية المطلقة الغير المتناهية، تكون شاهدة بأنه لا شريك له تعالى، ولا مجال لفرضه أصلا.

فهو تعالى دليل نفسه في التوحيد ـ كما أنه كذلك في أصل الثبوت ببرهان الصديقين ـ لان الوجود الحق الذي لا يشوبه شيء فهو واجب بذاته وجوبا أزليا ـ كما في محله ـ وحيث إنه صرف الوجود وصرف الشيء لا تتكرر، فالواجب الخالق لا يتثنى ولا يتكرر. وحيث إنه بسيط محض، والبسيط المحض لا يفقد شيئا وإلا صار مركبا من وجدان شيء وفقدان آخر، وهذا هو شر التراكيب ـ كما قيل
 لعدم رجوعه إلى البساطة أصلا، فلا مجال حينئذ لفرض الواجب الثاني وإلا لزم أن يكون كل واحد منهما واجدا لنفسه وفاقدا لشقيقه، فيصير مركبا لا بسيطا.

	وليس صرف الشيء إلا واحدا       إذ لم يكن له بوجه فاقدا
فهو لقدس ذاته وعزّته             صرف وجوده دليل وحدته 


	
	


الاشكالات الواردة على استدلال أصحاب الفلسفة والعرفان لاثبات التوحيد:

1. تصور العينية والواقعية لشيء هو نفس حقيقة الوجود لا غير، خطأ. توضيح ذلك: لا شك في أن الاشياء هي حقايق ولها واقعيات بل هي نفس الواقعيات الخارجية وهي مصاديق الوجود والموجود على نحو الحقيقة دون أي مجاز كما قال مولانا الامام الصادق عليه السلام ـ ردا على أصحاب الفلسفة والعرفان القائلين بأن الاشياء هي أوهام وخيالات ـ في تفسير قول اللّه‏ تعالى "من كان في هذه أعمى فهو في اللاخرة أعمى وأضل سبيلا":

يعني أعمى عن الحقائق الموجودة

ولكن مع هذا كله من الغريب هو قول أصحاب الفلسفة بأن لحقيقة الوجود واقعية وعينية هي الاصيلة وما سواها أوهام واعتبارات ـ وذلك كما أنهم يقولون أنه إن كان للبياض حقيقة وواقعية فهي أولى بكونها بيضاء مما يكون أبيض ولا يكون حقيقة البياض!!
 هذه الحقيقة عندهم حقيقة لا متناهية أزلية وأبدية غير قابلة للعدم لذاتها، هي نفس ذات واجبهم المتجلية بالصور المتخالفة. هذا هو قولهم بأصالة الوجود واعتبارية غيره وهو نفس القول بوحدة الوجود لا غير،ثم إن هذا الاعتقاد يغنينا عن بيان بطلانه نفس استحالة موضوعه،فضلا عن الادلة التي قد أقيم على إبطاله. وحيث إن بطلان هذا الاعتقاد غني عن البيان ثبوتا وإثباتا فينهدم بذلك بنيان ما أسسوه لاثبات وحدة واجبهم الذي يكون في الحقيقة دليلا على إثبات وحدة الوجود لا وحدة واجبهم في الوجود).

2. احتساب العدم جزءا للشيء غير سديد، بل أمر غريب وتحريف واضح لحقيقة معنى التركيب. فإن من الغريب جدا هو جعل اصطلاح موهون للتركيب ـ وهو التركيب عن الوجود والعدم! ـ وتسمية ذلك بشر التراكيب؛
وأغرب منه عدم الاعتناء بشأن لزوم تركيب الذات المتعالية عن أجزاء خارجية لا متناهية!.

3. الوحدة الحقة التي لا تتعدد بالذات، هي ما يتصف بها الشيء لتعاليه عن المقدار والاجزاء وكونه بخلاف الاشياء كلها، والصرافة عند أصحاب الفلسفة هي ما يفسر بمعنى عدم التناهي الذي يكون مصداقها نفس الاشياء الخارجية المركبة المتجزية، فبأي مناط تسمى بالوحدة الحقة؟!.فإن اللامتناهي المزعوم المسمى بالواحد بالوحدة الحقة، متركب عن أجزاء لا متناهية، فهو في الحقيقة مجموعة أشياء وأجزاء لا متناهية، وكم بين الواحد واللا متناهي من البعد والفرق!!

4. اللامتناهي محال موضوعا.

5. "الوجدان والفقدان" ملكة وعدم للشيء المقداري المتجزيء المخلوق فلا يتصف بهما الخالق جل وعلا ويكون توصيفه بواجدية الكمالات الوجودية خطأ محضا.

6. انّ كون حقيقة الوجود ذات مراتب، توهم باطل، وذلك لاستحالة وجود موضوعها أولا، ووضوح بطلان ادعاء بساطتها ثانيا، واستحالة فرض التعدد لما فرض بسيطا ثالثا، ووضوح استناد تعدد الاشياء بتمايز أجزائها العينية لا غير ذلك رابعا و...

7. لا يلزم من عدم كون الخالق محدودا أن يكون غير محدود وغير متناه، بل المحدودية وغير المحدودية ملكة وعدم للشيء المقداري المتجزيء،وعليه فتسلب المحدودية واللا محدودية بطرفيهما عن ذات الخالق جل جلاله لعدم قابلية اتصاف الموضوع بهما وخروجه تعالى عن سنخ الوجود المقداري بالذات. فاستنتاج وجوب الالتزام بوحدة الوجود، لكل من يقول إن اللّه‏ تعالى غير محدود، غير وجيه.

8. التعبير عن محدث العالم بمبدء الحادث غير سديد وغير موافق لما يقتضيه البرهان والاديان، بل التعبير المذكور يوافق اعتقاد أصحاب الفلسفة القائلين بأزلية العالم وصدور الاشياء عن ذات الخالق.

كما أن عبارة "كل مخلوق له خالق" لا يلائم المباني الفلسفية التي تؤوّل حقيقة معنى الخلق والايجاد إلى معان خاطئة كالصدور والتولد والتجلي والتطور وما يشبه ذلك.

الفصل الثالث 

الاوهام حول اللامتناهي!!

تتوهم المعرفة البشرية:

أن كمالات الخالق والخلق
من سنخ واحد،
الخالق هو تمام كل شيء، فلا يخرج عن حيطة وجوده شيء،
و هذا الفصل من الكلام،
يكشف عن خطأهم في ذلك ويكشف الستر عن تخالف ذات الخالق والخلق وتباينهما من كل الجهات.

إثبات وحدة الخالق تعالى من حيث ما يقال: "إنه صرف الوجود أو المرتبة اللا متناهية منه، فهو بوحدته كل الاشياء وليس بشيء منها"، واضح البطلان لان من البديهي أن الشيء ذا المراتب هو نفس الحقيقة المقدارية العددية ولا يخرج عن المقدار والمحدودية أبدا، وسلب المقدار والحد عنه يساوي سلب الوجود منه، والموجود اللا بشرط الاطلاقي والبسيط المحض لا يتجاوز فرض وجوده عن الاعتبار ولا يمكن تحققه خارجا إلا بكونه عين الاشياء المقدارية المحدودة المتجزئة المقيدة المخلوقة المحتاجة إلى خالقٍ وموجِدٍ بخلافهاـ وقد تعترف بذلك الفلسفة والعرفان صريحاـ.

وليس لاحد أن يقول: إن الشيء يخرج بالاشتداد عن الحد والمقدار فيصل إلى حد غير متناه، ـ بل فوق ما لا يتناهي!! بما لا يتناهي!!! ـ 

لان ما يشتد ـ وهو لا محالة يكون مقداريا ـ، في أي حد فرض وجوده فلا يكون في الحقيقة إلا صغيرا قابلا للاشتداد والزيادة دائما فلا ينسب إليه الكبر إلا إضافيا، فالحد ـ وبالنتيجة النقص ايضا ـ لازم مساو لما لا يأبى بالذات عن قبول الوجود والتعريف والتوصيف والتعيين والتشكيك. وعليه فليس قول مولانا أمير المؤمنين عليه السلام "بحد ولا نقص" إلا وصفا توضيحيا حيث يقول عليه السلام:

الذي سئلت الانبياء عنه فلم تصفه بحد ولا نقص، بل وصفته بأفعاله ودلت عليه بآياته.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

ولا تحدّ فتكون محدودا.

الامام الصادق عليه السلام:

ويله، أما علم أن الجسم محدود متناه، والصورة محدودة متناهية فإذا احتمل الحد احتمل الزيادة والنقصان، وإذا احتمل الزيادة والنقصان كان مخلوقا. قال: قلت: فما أقول؟ قال عليه السلام: لا جسم ولا صورة وهو مجسم الاجسام، ومصور الصور، لم يتجزأ ولم يتناه ولم يتزايد ولم يتناقص، لو كان كما يقول لم يكن بين الخالق والمخلوق فرق، ولا بين المنشيء والمنشأ، لكن هو المنشيء، فرق بين من جسمه وصوره وأنشأه، إذ كان لا يشبهه شيء، ولا يشبه هو شيئا.
 

إن تقسيم المقدار وما هو قابل للزيادة ـ أو الاشتداد ـ إلى المتناهي واللامتناهي يكون تقسيم الشى‏ء¨ إلى نفسه وغيره، كما أن تقسيم الجسم إلى قسمين في قول من يقول: "إنه جسم لا كالاجسام"، هو أيضا يكون تقسيم الشيء إلى نفسه وغيره. ومن هنا تعلم أيضا أن الجسم عنوان عام لجميع المقادير ويشمل ما سوى اللّه‏ تعالى بأسره:

الامام الصادق عليه السلام: 

إن كل شيء جرى فيه أثر التركيب لجسم،... فما... نالته الحواس فهو غير اللّه‏ سبحانه، لانه لا يشبه الخلق...، وليس المخلوق كالخالق.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ليس بذي كبر امتدت به النهايات فكبرته تجسيما، ولا بذي عظم تناهت به الغايات فعظمته تجسيدا، بل كبر شأنا وعظم سلطانا.

إن الاعتقاد بالعظمة الوجودية اللامتناهية للّه تبارك وتعالى، لهو صريح الاعتقاد بجسميته ومقداريته ونفس القول بتجسده!!:

...قلت لابي إبراهيم عليه السلام: إن... زعم أن اللّه‏ تعالى جسم ليس كمثله شيء، عالم سميع بصير، قادر متكلم ناطق، والكلام والقدرة والعلم يجري مجرى واحد ليس شيء منها مخلوقا، فقال: قاتله اللّه‏، أما علم أن الجسم محدود والكلام غير المتكلم؟
معاذ اللّه‏، وابرأ إلى اللّه‏ من هذا القول، لا جسم ولا صورة ولا تحديد، وكل شيء سواه مخلوق، وإنما تكون الاشياء بإرادته ومشيته من غير كلام وتردد نفس ولا نطق بلسان.

... قلت له ـ يعنى أبا الحسن عليه السلام: جعلت فداك أمرنى بعض مواليك أن أسألك عن مسألة، قال...:وفي أي شيء المسألة؟ قلت: في التوحيد، قال: وأي شيء من التوحيد؟ قال: يسئلك عن اللّه‏ جسم أو لا جسم؟
فقال: إن للناس في التوحيد ثلاثة مذاهب، إثبات بتشبيه، ومذهب النفي، ومذهب إثبات بلا تشبيه، فمذهب الاثبات بتشبيه لا يجوز، ومذهب النفى لا يجوز، والطريق في المذهب الثالث إثبات بلا تشبيه.

... قلت لابى عبداللّه‏ عليه السلام:إن بعض أصحابنا يزعم أن للّه صورة مثل الانسان، وقال آخر: إنه في صورة أمرد جعد قطط! فخر أبوعبداللّه‏ عليه السلام ساجدا ثم رفع رأسه فقال: سبحان الذي ليس كمثله شيء، ولا تدركه الابصار، ولا يحيط به علم، لم يلد لان الولد يشبه أباه ولم يولد فيشبه من كان قبله، ولم يكن له من خلقه كفوا أحد، تعالى عن صفة من سواه علوا كبيرا.

الامام الصادق عليه السلام:

من زعم أن للّه‏ وجها كالوجوه فقد أشرك، ومن زعم أن للّه‏ جوارح كجوارح المخلوقين فهو كافر باللّه‏، فلا تقبلوا شهادته، ولا تأكلوا ذبيحته، تعالى اللّه‏ عمّا يصفه المشبهون بصفة المخلوقين.
 

الامام الكاظم عليه السلام:

أي فحش أو خناء أعظم من قول من يصف خالق الاشياء بجسم، أو صورة، أو بخلقة، أو بتحديد وأعضاء، تعالى اللّه‏ عن ذلك علوا كبيرا.
 

الامامان الهمامان الجواد والهادي عليهماالسلام: 

من قال بالجسم فلا تعطوه من الزكاة ولا تصلوا وراءه.
 

الامام أبو جعفر الثاني عليه السلام:

لا تصلوا خلفهم ولا تعطوهم الزكاة وابرؤوا منهم، بريء اللّه‏ منهم.
 

ومما يشهد بالصراحة على وجوب الالتزام بجسمية الخالق تعالى على مباني أصحاب الفلسفة والعرفان هو فحصهم عن حقيقة ذاته تعالى وحكمهم الاثباتي (وهو قولهم بأن ذات الخالق تعالى هو حقيقة الوجود وهو كل الاشياء). في جواب "ماهو؟"، بعد الفراغ عن إثبات واجبهم، ومن البديهي أن كل حكم إيجابي بالنسبة إلى السؤال عن حقيقة ذاته تعالى بعد الحكم بوجوده لا يخرج عن التشبيه والتجسيم:

الامام الصادق عليه السلام: 

إن الحق الذي تطلب معرفته من الاشياء هو أربعة أوجه، فأولها: أن ينظر أموجود هو أم ليس بموجود؟ والثاني: أن يعرف ما هو في ذاته وجوهره؟ والثالث: أن يعرف كيف هو وما صفته؟ والرابع: أن يعلم لما ذا هو ولاية علة؟
فليس من هذه الوجوه شيء يمكن المخلوق أن يعرفه من الخالق حق معرفته غير أنه موجود فقط، فإذا قلنا: كيف هو؟ فممتنع علم كنهه وكمال المعرفة به. وأما لما ذا هو؟ فساقط في صفة الخالق، لانه جل ثناؤه علة كل شيء وليس شيء بعلة له.
 

الفصل الرابع 

هل تكون ذات اللّه‏ تعالى منبعا لكل كمال وواجدة لكل شيء؟!!

لا شك في أن اللّه‏ تعالى غني عن العالمين ولكنه ليس ذلك من حيث أنه واجد لذوات الاشياء كلها لا يشذ عنه شيء بحيث لو أن خرج عنه شيء يلزم نقصانه وخلوه عن الكمال!!

بل هو أجل وأعظم شأنا من أن يتصف بالكمال المقداري الذي لا يأبى عن العدم لذاته ويكون الشيء بوجدان ذلك الكمال كاملا وبفقدانه ناقصا! فهو متعال عن كل ما يوجد ويفقد، ولا يتصف بالوجدان والفقدان وبما يقبل الوجود والعدم، ولا تستكمل بذلك إلا المقداري المخلوق المحتاج، ألم يعلموا أن وجدان ذات الخالق الاشياء مستلزم لتجزيه وتركبه؟ ـ وتعالى اللّه‏ عما يقول الظالمون علوا كبيراـ:

(وهذا ملاصدرا وهو يعترف ويقول:

ولا تصغ إلى قول من يقول هذه المكونات الجسمانية وإن كانت في حدود أنفسها جسمانية متغيرة، لكنها بالاضافة إلى ما فوقها من المبدأ الاول وعالم ملكوته ثابتة غير متغيرة. وذلك لان نحو وجود الشيء في نفسه لا يتبدل بعروض الاضافة، وكون الشيء ماديا عبارة عن خصوصيات وجوده، ومادية الشيء وتجرده عنها ليسا صفتين خارجتين عن ذات، كما أن جوهرية الجوهر ووجوده الخاص شيء واحد، وكذا عرضية العرض ووجوده، فكما أن وجودا واحدا لا يكون جوهرا وعرضا باعتبارين، كذلك لا يكون مجردا وماديا باعتبارين).
 

الامام الرضا عليه السلام:

... كل ما يوجد في الخلق لا يوجد في خالقه.
 

الامام الباقر عليه السلام:

إن اللّه‏ تعالى خلو من خلقه وخلقه خلو منه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

... كيف يجري عليه ما هو أجراه أو يعود فيه ما هو بدأه؟!!
 

الامام الرضا عليه السلام:

الحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه مما يمكن في ذواتهم، ولامكان ذواتهم مما يمتنع منه ذاته، ولافتراق الصانع والمصنوع. 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

فمعاني الخلق عنه منفية.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... لا يليق بالذي هو خالق كل شيء إلا أن يكون مبائنا لكل شيء متعاليا عن كل شيء سبحانه وتعالى.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

مبائن لجميع ما أحدث في الصفات.
 

ولا شك أنه تعالى له الكبرياء والعظمة والجلال، لكنه ليس ذاك من جهة أنه تعالى أكبر الاشياء وأعظمها!! بل إنّما هو يتعالى عن أن يتصف بما يقبل الصغر والكبر، ويجلّ عن كبر لا يأبى عن الصغر لذاته، فإن كل ما كان قابلا للوجود والعدم ففرض وجوده أيضا نقص للذات المتعالية لانه آية المصنوعية والاحتياج، والخالق يتعالى عنه:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... ليس بذي كبر امتدت به النهايات فكبرته تجسيما.
 

ولا شك أنه تعالى وتقدس غني عن كل قادر وقدرته، هو أقدر القادرين وأعظم المتجبرين ولكنه ليس ذاك بمعنى أنه واجد لقدرة كل قادر بعينها وأكثر كما يذهب إلى ذلك الاوهام الخاطئة، بل هو أعزّ وأجلّ من أن يتصف بقدرة تكون بالالات والادوات، قابلة للزيادة والنقصان، يصبح الشيء بوجدانها كاملا وبفقدانها ناقصا، ولا تأبى عن العدم لذاتها، هذه هي قدرة المخلوقين فلا تنسب إلى الخالق المتعال:

الامام الصادق عليه السلام:

... ولو كانت قوته تشبه قوة الخلق لوقع عليه التشبيه، وكان محتملا للزيادة وما احتمل الزيادة كان ناقصا،... واللّه‏ عزّ وجلّ لا يشبه بشيء، وإنما قلنا إنه قويّ للخلق القوي وكذلك قولنا العظيم الكبير، ولا يشبّه بهذه الاسماء اللّه‏ تبارك وتعالى.

إنه هو الغني عن كل عالم وعلمه، لا لانه واجد بذاته لنفس علومهم وأكثر! بل هو أجلّ من أن يتصف بعلم لا يأبى عن العدم لذاته ـ وهو العلم المخلوق ـ فإن الوجدان والفقدان ملكة وعدم للمقدار وهو تعالى أجل من أن يكون كاملا بما يكون بفقدانه ناقصا!!:

الامام الصادق عليه السلام:

... ولم نصف عليما بمعنى غريزة يعلم بها، كما أن للخلق غريزة يعلمون بها...
 

الامام الصادق عليه السلام:

هو نور لا ظلمة فيه، وحياة لا موت فيه، وعلم لا جهل فيه، وحق لا باطل فيه
 

فإن العلم الذي يكون به العالم عالما قابل للوجود والعدم والزيادة والنقصان، ويكون محدودا دائما. واللّه‏ تبارك وتعالى عالم لا كغيره من الذوات الذين يكونون عالمين بوجدان العلم وجاهلين بفقدانه، فلا تدرك حقيقة علمه ولا تتصور لان الادراك والتصور لا يتعلقان إلا بالمقاديرالمخلوقة مطلقا.

الامام الصادق عليه السلام:

... ولا يبلغون كنه علمه...
 

فادعاء: "أنه:

لو كان شيء خارجا عن ذات اللّه‏ تعالى بائنا منه للزمه النقص والخلو عن الكمال والوجود، فهو تمام كل شيء وفوق التمام"،ـ كما يقوله أصحاب الفلسفة ـ باطل من رأسه، ويكون حكمهم بذلك ناشئا عن رؤية انحصار الكمال بالكمال المقداري والعددي، والغفلة عن وجوب تباين ذات الخالق والمخلوق:

الامام الرضا عليه السلام:

... ليس في محال القول حجة... ولا في إبانته عن الخلق ضيم إلا بامتناع الازلي أن يثنى...

الامام الرضا عليه السلام:

... إذا لتفاوتت ذاته ولتجزء كنهه ولامتنع من الازل معناه، ولما كان للباري معنى غير المبروء... 

(هاهنا سقط فليصحح)

وقالت الفلسفة:

إن الاطلاق الذاتي لا يشذ عن شيء ولا يشذ عنه شيء.
 

وقالت:

ليس الموجود الازلي إلا واحدا مطلقا غير محدود، فلا غير هناك حتى يتباين معه، إذ لا مجال للغير في تجاه الموجود الغير المتناهي.

وقالت:

الواجب بالذات وجود بحت لا سبيل للعدم إلى ذاته ولا يسلب عنه كمال وجودي، لان كل كمال وجودي ممكن فإنه معلول مفاض من علته والعلل منتهية إلى الواجب بالذات، ومعطي الشيء لا يكون فاقدا له. فله تعالى كل كمال وجودي من غير أن يداخله عدم، فالحقيقة الواجبية بسيط بحت فلا يسلب عنها شيء وهو المطلوب.
 

وقالت:

إن الواجب لذاته تمام كل شيء.
 

إن تمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه.
 

وقالت:

إن الوجود الواجبي لا يسلب عنه كمال وجودي قط، فما في الوجود من كمال كالعلم والقدرة فالوجود الواجبي واجد له بنحو أعلى وأشرف وهو محمول عليه على ما يليق بساحة عزته وكبريائه.
 

وقالت:

الذات المتعالية... هي وجود صرف جامع لكل كمال وجودي بنحو أعلى وأشرف... الذات المتعالية... هي وجود صرف لا يسلب عنه كمال.
 

وقالت:

له كل كمال وكل الكمال.
 

وقالت:

إنه صرف الوجود الذي لا يفقد شيئا من الكمال الوجودي.

وجاء في "تفسير الميزان":

إن أقدم ما نواجهه في البحث عن المعارف الالهية أنا نذعن بانتهاء كل شيء إليه، وكينونته ووجوده منه، فهو يملك كل شيء لعلمنا أنه لو لم يملكها لم يكن أن يفيضها ويفيدها إلى غيره... فهو سبحانه يملك ما وجدناه في الوجود من صفة كمال كالحيوة والقدرة والعلم والسمع والبصر والرزق والرحمة والعزة وغير ذلك...

وجاء فيه:

إن جهات الخلقة وخصوصيات الوجود التي في الاشياء ترتبط إلى ذاته المتعالية من طريق صفاته الكريمة، أي إن الصفات وسائط بين الذات وبين مصنوعاته، فالعلم والقدرة والرزق والنعمة التي عندنا بالترتيب تفيض عنه سبحانه بما أنه عالم قادر رازق منعم بالترتيب،... وإن شئت فقل بنظر آخر هو يقهرنا بقهره، ويحدنا بلا محدوديته، وينهينا بلا نهايته،...

وجاء فيه:

فتبين أنا ننتسب إليه تعالى بواسطة أسمائه، وبأسمائه بواسطة آثارها المنتشرة في أقطار عالمنا المشهود، فآثار الجمال والجلال في هذا العالم هي التي تربطنا بأسماء جماله وجلاله من حياة وعلم وقدرة وعزة وعظمة وكبرياء، ثم الاسماء تنسبنا إلى الذات المتعالية التي تعتمد عليها قاطبة اجزاء العالم في استقلالها.
 

وتقول الفلسفة:

كل ما ندركه فهو وجود الحق في أعيان الممكنات... فالعالم متوهم ماله وجود حقيقي، فهذا حكاية ما ذهب إليه العرفاء الالهيون والاولياءالمحققون.
 

وتقول:

و محصل الكلام إن جميع الموجودات عند أهل الحقيقة والحكمة الالهية المتعالية عقلا كان أو نفسا أو صورة نوعية، من مراتب أضواء النور الحقيقي وتجليات الوجود القيومي. 

وتقول:

ليس في الدار غيره ديّار، كل ما يترائى في عالم الوجود أنه غير الواجب المعبود، فإنما هو من ظهورات ذاته وتجليات صفاته التي هي في الحقيقة عين ذاته. 

الاشكالات الواردة على ما قالته الفلسفة:

1.إنا كما نذعن بانتهاء كل شيء إلى اللّه‏ تعالى وكون وجوده منه مملوكا له من جهة أن الاشياء كلها مخلوقات له بايجاده تعالى لها لا من شيء،فكذلك نذعن بأن ذلك لا يمكن أن يكون على نحو الصدور عن ذات الخالق المتعال، أو بكون الاشياء مراتب وجوده المتعالي عن المقدار والاجزاء، أو تجليه بصور الاشياء المختلفة كما يتوهمه أصحاب الفلسفة والعرفان.

2.إن الشيء لا يمكن أن يكون مفيضا لوجود غيره وخالقَه إلا إذا كان متعاليا عن وجوده لا واجدا له بذاته وإلا لزم تحصيل الحاصل وهو محال، وذلك على عكس ما تتوهمه الفلسفة من لزوم كون المعطي واجدا لما يعطيه.

3.إن صفات الاشياء من العلم والحيوة والقدرة و... كلها مقدارية مخلوقة قابلة للوجود والعدم، والخالق المتعالي عن المقدار والاجزاء يباين ذلك كله بالذات ولا يمكن أن يكون واجدا لها بأعيانها، ومالكا لها بنحو الاتصاف بها.

4.الاعتقاد بالارتباط الذاتي السنخي بين الخالق وما سواه خطأ محض وموجب لانهدام بناء التوحيد وخالقية الخالق تعالي من الاساس.

5.إن اللّه‏ تعالى لا يتصف بالصفات مطلقا،وذلك لانتفاء موضوع الاتصاف في شأنه تعالى بل هو ذات علم قدرة حياة نور...

6.الصفة ـ وهي التي لا استقلال لها في وجودها ـ لا يمكن أن يفرض لها وجود متوسط بين شيء وشيء.

7.القاهرية هي التسلط على المخلوق إيجادا وإعداما وحكما وسلطانا، ولا يكون بالحواية والاحاطة الوجودية كما تتوهمه الفلسفة.

8.اللامتناهي منتف ثبوتا وموضوعا.

9.إذا كان العالم بقاطبة أجزائه معتمدا على الذات المتعالية فكيف يمكن الاعتقاد بأن وجود الخالق متعال عن الاجزاء والابعاض؟!

و جاء في الميزان أيضا:

قوله "الكبير المتعال" اسم من أسمائه تعالى الحسنى، والكبر ويقابله الصغر من المعاني المتضايفة، فإن الاجسام إذا قيس بعضها إلى بعض من حيث حجمها المتفاوت فما احتوى على مثل حجم الاخر وزيادة كان كبيرا وما لم يكن كذلك كان صغيرا، ثم توسعوا فاعتبروا ذلك في غير الاجسام، والذي يناسب ساحة قدسه تعالى من معنى الكبرياء إنه تعالى يملك كل كمال لشيء ويحيط به فهو تعالى كبير أي له كمال كل ذي كمال وزيادة.
 

نقول: التوسع الذي يدعونه لا يمكن أن يكون له مصداق غير الاجسام ذوات الحجم القابلة للزيادة والنقصان التي ذكروها، وهم يصرحون بأن:"له تعالى كمال كل ذي كمال وزيادة!!" بداهة أن هذا المعنى لا يفترق عن معنى الكبر الجسمي شيئا. فتفسير اسم "الكبير" بما زعموه،يكون كقول القائلين بـأن "اللّه‏ تعالى جسم لا كالاجسام" حيث زعموا أن للجسم معنى غير الشيء المقداري المتجزيء القابل للاتصاف بالتناهي وعدم التناهي، ثمّ يزعمون أن اللّه‏ تعالى يكون مصداق ذلك بالتوسع. ولكن هذا هو الامام أمير المؤمنين عليه السلام يقول:

ليس بذي كبر امتدّت به النهايات فكبّرته تجسيما، ولا بذي عظم تناهت به الغايات فعظّمته تجسيدا، بل كبر شانا وعظم سلطانا.
 

فالكبر اللائق بساحة قدسه هو عظم الشأن والمقام، لا الكبر المفسر بعدم تناهي الذات والاحاطة الوجودية بكل شيء والواجدية لذات كل شيء وأكثر!! الذي تخبر عنه الفلسفة بقولها:

إنه تعالى في نفسه موجود ذو كمال غير متناه وأي كمال فرض غيره فهو متناه والمتناهي متعلق الوجود بغير المتناهي.
 

الباب الثالث
أسطورة المجردات
تزعم المعرفة البشرية:

لا يصدر عن ذات الخالق تعالى إلا شيء واحد، وذلك أنها تقول: "إن الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد"

لا محيص عن القول بوجود وسائط مجردة عن الزمان والمكان والقوة والاستعداد و... بين الخالق والعالم الجسماني حتى يستقيم أمر الخلقة وصدور الاشياء عن ذات الخالق المتعال.

يجب تعدد الموجودات المجردة وتكثرها
والعلوم الالهية البرهانية تشددّ الانكار على ذلك ببيان:

أن اللّه‏ تعالى خالق الاشياء لا من شيء وليس بمصدر لها
هو الواحد الحقيقي المتعالي عن المقدار
التوسيط في أمر الخلقة محال ذاتى وذلك أن الخلقة أمر دفعى لا يقبل التوسيط لذاته
التعدد والتجرد يتناقضان
قاعدة الواحد تناقض نفسها
وإليك تفصيل البحث عن ذلك:

الفصل الاول 

قد تحقق أنه:

ألف). إن ما يجوز عليه الوجود والعدم ـ وهو كل ما سوى اللّه‏ تعالى ـ يمتنع أن يتحقق ويوجد في غير المقدار والعدد والحدود والاجزاء وقابلية الزيادة والنقصان‏ء
ب). إن الخالق لا يليق به إلا أن يكون متعاليا عن المقدار والعدد، مبائنا لكل شيء
ج). لا ثالث بين الخالق والمخلوق، أي بين المقدار وما يباينه.

د). الموجود المبائن للمقدار لا يتعدد بالذات؛ كما الملك الموجود المقداري أيضا لا يتوحد بالذات
فما ترى إذا الاسطورة الحاكية عن وجود مجردات خارجة عن المقدار والاجزاء والزمان والمكان والقوة والتغير والحركة والسكون؟!!

يقول اللّه‏ تبارك وتعالى:

«وجعلوا للّه‏ شركاء الجن وخلقهم وخرقوا له بنين».
 

نعم، بعد التأمل في النقاط المذكورة فينبغي أن نسأل:

ما هو ملاك تقسيم الشيء إلى الثابت والمتحرك!؟، الحادث الذاتي والحادث الزمانى؟!، ما بالقوة وما بالفعل؟! المتناهي واللامتناهي؟! الواجب والممكن؟! المجرد والمادي؟!

هذه التقسيمات ليست إلا تقسيمات بلا واقع موضوعي، وليست إلا تقسيمات للمقدار إلى نفسه وغيره، بل إلى نفسه وإلى ما يمتنع تحققه ثبوتا!!

وضرورة الوجدان وواضح حكم العقل والبرهان وسياق ـ بل صريح ـ الروايات المتظافرة ـ بل المتواترة معنى ـ، تشهد بأن الموجود لا ينقسم إلا إلى الخالق والمخلوق، مع أن الثاني هو المقداري العددي القابل للزيادة والنقصان، والاول هو ما يكون على خلاف ذلك، وهما متبائنان بكلّهما فلا يدخل الاول في الثاني ولا الثاني في الاول أبدا.

ما ندري كيف يمكن الجمع بين الاعتقاد بتجرد المجردات والاعتقاد بتعددها؟! مع أن بين الكثرة وعدم التجرد تلازم بيّن، كما أن من البديهي أيضا أن التجرد وعدم إمكان التعدد متلازمان.

إن خروج وجود الخالق جل جلاله عن الزمان والمكان و... أمر ذاتي ثبوتي له، وهو متفرع على تعاليه جل وعلا عن المقدار والاجزاء الذي يختص به تعالى ولا يمكن أن يوصف بذلك غيره مطلقا:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وخرج بسلطان الامتناع من أن يؤثر فيه ما في غيره.
 

فنفس القول بتعدد المجردات، شاهدة على التناقض في القول بوجودها، فإن التعدد فرع المقدار المبائن للتجرد.

الامام الصادق عليه السلام: 

إن اللّه‏ تبارك وتعالى لا يوصف بزمان ولا مكان، ولا حركة ولا انتقال ولا سكون، بل هو خالق الزمان والمكان والحركة والسكون، تعالى عما يقول الظالمون علوا كبيرا.

إن ما يقبل الوجود فلا يتحقق إلا في المقدار ولا يخرج عنه أبدا... وإن ما يكون بالقوة لا يخرج عن القوة مطلقا أبدا ولا ينفك عنها ذاتا، وإن ما يتصف بالزمان والمكان لا يخرج عنهما أبدا وإن ما يكون مكيفا مقدرا محدودا لا يخرج عن ذلك أبدا... 

وبكلمة واحدة: إن ما يقبل الزيادة والنقصان بذاته لا يكون إلا قابلا للزيادة والنقصان أبدا، وخروجه عن ذلك يستلزم خروجه عن ذاته. فمن المحال أن يتحرك الشيء في جوهره وذاته فيصبح بلا زمان ولا مكان ولا مقدار، فينقلب عن ذاته القائم فيها الموجود بها،فإن كل مخلوق قائم بأجزائه وأبعاضه.

كيف يصح ادعاء التجرد لما يقال إنه يتحرك في جوهره حتى يصل عالم التجرد؟! أليس الحركة والتغير متفرعا على كون الشيء مقداريا عدديا بالبداهة؟!

أوليس نفس اتصاف الشيء بالبعدية والقبلية نفس اتصافه بالزمان؟!!

وكيف يمكن القول بتجرد أشياء ومخلوقات، مع أن كل ما سوى اللّه‏ تعالى في معرض التغيير والزوال؟
الامام الصادق عليه السلام:

إنه ليس شيء إلا يبيد أو يتغير، أو يدخله التغيير والزوال، أو ينتقل من لون إلى لون، ومن هيئة إلى هيئة، ومن صفة إلى صفة، ومن زيادة إلى نقصان ومن نقصان إلى زيادة، إلا ربّ العالمين، فإنه لم يزل ولا يزال واحدا... لا تختلف عليه الصفات والاسماء كما تختلف على غيره مثل الانسان الذى... يتبدل عليه الاسماء والصفات واللّه‏ عز وجل بخلاف ذلك.

الفصل الثاني 

المجردات شركاء اللّه‏ تعالى في الوجود!!

إنك ترى بالرجوع إلى روايات أهل العصمة أنهم عليهم السلام في مقام نفي الشبيه عن اللّه‏ تعالى وبيان انحصار عنوان المعبود اللائق به الالوهية فيه تعالى، يكتفون بإقامة الدليل على نفي الجسمية والصورة والشبح والتخطيط والمقدار عنه تعالى، ولو كان هناك واسطة بين اللّه‏ الخالق والمقدار المخلوق كما تزعمه الفلسفة القائلة بوجود عالم المجردات، لما كان الاستدلال بذلك كافيا لبيان ما يتمايز به الخالق عن المخلوق وتمييز ما يختص اللّه‏ تعالى به من التعريف ويباين به غيره، بل كانت المجردات حينئذ تدخل في تعريف الخالق، وكان يثبت تعدد الالهة لا وحدة الخالق، وكان ذلك إثبات التشبيه لا نفيه!!

وبالجملة فإنهم عليهم السلام اكتفوا في مقام تمييز ذات الخالق عن مطلق ما سواه بسلب صفات المقدار عنه فقط، وذلك لا يصح إلا إذا كان مطلق ما سواه مقداريا متجزئا.

الامام أبو جعفر الثاني عليه السلام:

... الكيفية للمخلوق المكيف، فربنا تبارك وتعالى لا شبه له ولا ضد ولا ند ولا كيفية ولا نهاية ولا تصاريف.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

... وإنما الكيف بكيفية المخلوق، لانه الاول لا بدء له، ولا شبه، ولا مثل، ولا ضد، ولا ندّ.
 

سأل الزنديق عن الصادق عليه السلام: إن اللّه‏ تعالى ما هو؟ فقال عليه السلام: هو شيء بخلاف الاشياء. إرجع بقولى، "شيء" إلى أنه شيء بحقيقه الشيئية، غير أنه لا جسم، ولا صورة، ولا يحس، ولا يجس، ولا يدرك بالحواس الخمس، لا تدركه الاوهام، ولا تنقصه الدهور، ولا تغيره الازمان.

فانظر إلى التقابل الموجود بين المخلوق الاجوف المقداري، والخالق الصمد الواحد الاحد، أي بين الموجود ذو المقدار والموجود المتعالي عنه، واستنتج من ذلك عدم إمكان وجود الواسطة بينهما فإنه من ناحية يقال: 

الحمد للّه‏ الذي لا يحس، ولا يمس، ولا يدرك بالحواس الخمس، ولا يقع عليه الوهم، ولا تصفه الالسن، 

ومن ناحية أخرى يقال:

فكل شيء حسته الحواس، أو جسته الجواس، أو لمسته الايدي فهو مخلوق.

... فقال كيف صعدت الشياطين إلى السماء وهم أمثال الناس في الخلقة والكثافة؟! وقد كانوا يبنون لسليمان بن داوود من البناء ما يعجز عنه ولد آدم؟! قال: [الامام الصادق عليه السلام ]: غلظوا لسليمان كما سخروا، وهم خلق رقيق غذائهم التسنم، والدليل على ذلك صعودهم إلى السماء لاستراق السمع، ولا يقدر الجسم الكثيف على الارتقاء إليها إلا بسلّم أو سبب...

الامام الصادق عليه السلام:

والروح جسم رقيق ألبس قالبا كثيفا.

لا يوصف اللّه‏ تعالى بأنه لطيف إلا بمعنى أنه جل ولطف عن الحس والوهم والدرك:

الامام الرضا عليه السلام: 

... وأما اللطيف فليس على قلة وقضافة وصغر، ولكن ذلك على النفاذ في الاشياء والامتناع من أن يدرك، كقولك: لطف عني هذا الامر، ولطف فلان في مذهبه، وقوله يخبرك أنه غمض فبهر العقل وفات الطلب وعاد متعمقا متلطفا لا يدركه الوهم، فهكذا لطف اللّه‏ تبارك وتعالى عن أن يدرك بحد أو بوصف، واللطافة منا الصغر والقلة...
 

وليس اللطيف في أوصافه تعالى بمعنى أنه لطف في ذاته فأصبح ألطف الاشياء وأرقها، فإن شدة اللطافة في الذات لا يخرج الشيء عن الجسمية والمقدار وإن بلغ ما بلغ:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... لطيف لا بالتجسم... 

إن ما سواه تعالى ليس إلا جسما بمعناه العام الشامل لكل ما يوجد ويتحقق في المقدار والاجزاء:

الامام الصادق عليه السلام:

إن كل شيء جرى فيه أثر تركيب لجسم.
 

ففي مقام تنزيه وجود الخالق جل وعلا عن الاشباه والانداد وتمييزه عن مطلق ما سواه يكفي سلب الصورة والجسم عنه تعالى فقط: 

الامام أبو الحسن الهادي عليه السلام: 

سبحان من ليس كمثله شيء لا جسم ولا صورة.

الامام الصادق عليه السلام: 

سبحان من لا يعلم كيف هو إلا هو، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، لا يحد، ولا يحس، ولا يجس، ولا يمس، ولا يدركه الحواس، ولا يحيط به شيء، لا جسم، ولا صورة، ولا تخطيط، ولا تحديد.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

... ويله، أما علم أن الجسم محدود متناه، والصورة محدودة متناهية، فإذا احتمل الحدّ احتمل الزيادة وإذا احتمل الزيادة والنقصان كان مخلوقا. قلت: فما أقول؟! قال عليه السلام: لا جسم ولا صورة، هو مجسم الاجسام، ومصور الصور، لم يتجزأ، ولم يتناه، ولم يتزايد، ولم يتناقص، لو كان كما يقول لم يكن بين الخالق والمخلوق فرق، ولا بين المنشيء والمنشأ، ولكن هو المنشيء، فرق بين من جسمه وصوره وأنشأه إذ كان لا يشبهه شيء ولا يشبه هو شيئا.
 

الموجود إما له صورة ومقدار، وإما يكون متعاليا عن ذلك ولا ثالث غيرهما:

الامام الصادق عليه السلام:

من زعم أنه يعرف اللّه‏ بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك، لان الحجاب والمثال والصورة غيره. وإنما هو واحد موحّد فكيف يوحّد من زعم أنه عرفه بغيره، إنما عرف اللّه‏ من عرفه باللّه‏ فمن لم يعرفه به فليس يعرفه إنما يعرف غيره، ليس بين الخالق والمخلوق شيء، واللّه‏ خالق الاشياء لا من شيء.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

حد الاشياء كلها عند خلقه إياها.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

... كل جسم مغذى بغذاء إلا الخالق الرازق، فإنه جسّم الاجسام وهو ليس بجسم ولا صورة، لم يتجزأ ولم يتناه ولم يتزايد ولم يتناقص، مبرأ من ذات ما ركب في ذات من جسمه وهو اللطيف الخبير، السميع البصير، الواحد الاحد الصمد، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد، منشيء الاشياء ومجسم الاجسام ومصور الصور، لو كان كما تقول المشبهة
 لم يعرف الخالق من المخلوق، ولا الرازق من المرزوق، ولا المنشيء من المنشأ، لكنه المنشيء، فرق بين من جسمه وصوره وشيأه وبينه إذا كان لا يشبهه شيء.
 

فهل ترى مجالا للقول بوجود الموجود المجرد ويقول الامام الجواد عليه السلام:

إن ما سوى الواحد متجزيء، واللّه‏ واحد أحد لا متجزيء ولا متوهم بالقلة والكثرة، وكل متجزيء أو متوهم بالقلة والكثرة فهو مخلوق دال على خالق له.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

إن اللّه‏ تبارك وتعالى خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكل ما وقع عليه اسم شيء ما خلا اللّه‏ عز وجل فهو مخلوق، واللّه‏ خالق كل شيء، تبارك الذي ليس كمثله شيء .

الامام الصادق عليه السلام: 

وكل شيء وقع عليه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا اللّه‏ عز وجل، فأما ما عبرت الالسن عنه أو عملت الايدي فيه فهو مخلوق.
 

فلا شيء سواه تعالى إلا مختلفا في ذاته متجزيا مقداريا:

الامام المجتبى عليه السلام: 

الحمدللّه‏ الذي لم يكن له... شخص فيتجزيء ولا اختلاف صفة فيتناهي.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

فهو الواحد الذي لا واحد غيره لانه لا اختلاف فيه.
 

قال [الزنديق]: فكيف هو اللّه‏ الواحد؟ قال [الامام الصادق عليه السلام [ واحد في ذاته فلا واحد كواحد، لان ما سواه من الواحد متجزيء، وهو تبارك وتعالى واحد لا متجزيء ولا يقع عليه العد.

الامام الصادق عليه السلام: 

واللّه‏ جل جلاله واحد لا واحد غيره، لا اختلاف فيه، ولا تفاوت، ولا زيادة، ولا نقصان.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

فاللّه‏ تبارك وتعالى فرد واحد لا ثاني معه يقيمه ولا يعضده ولا يكفه، والخلق يمسك بعضه بعضا بإذن اللّه‏ ومشيته وإنما اختلف الناس في هذا الباب حتى تاهوا وتحيروا وطلبوا الخلاص من الظلمة بالظلمة في وصفهم اللّه‏ بصفة أنفسهم فازدادوا من الحق بعدا، ولو وصفوا اللّه‏ عز وجل بصفاته ووصفوا المخلوقين بصفاتهم لقالوا بالفهم واليقين ولما اختلفوا... 

فلا ينسب إلى ما بخلاف المقدار إلا ما يمتنع منه الموجود المقداري وكذا العكس:

الامام الرضا عليه السلام:

... لا يوصف بالكون على العرش لانه ليس بجسم، تعالى عن صفة خلقه علوا كبيرا.
 

إن كان يمكن فرض عدم التلازم بين كون الشيء مخلوقا وكونه مقداريا عدديا، فما هو الطريق إلى إثبات كون ما سوى اللّه‏ موجودا بإيجاده ومخلوقا بإحداثه؟!!

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... ما عرفت اللّه‏ عز وجل بمحمّد صلي الله عليه وآله ‏وسلم، ولكن عرفت محمّدا باللّه‏ عز وجل حين خلقه وأحدث فيه الحدود من طول وعرض.
 

الاوهام حول عالم المجردات
تقول الفلسفة عند التحدث عن عالم المجردات:

العالم المادي عالم الحركة والتكامل، والنفس أيضا لتعلقها بالبدن المادي بل اتحادها به محكوم بهذا الحكم فهي لا تزال تسير في منازل السير وتعرج على مدارج الكمال وتقرب إلى الحق تعالي حتى تصل إلى ثغور الامكان والوجوب فعندئذ ينتهي السير وتقف الحركة " وأن إلى ربك المنتهى". ومنازل السير هي المراتب المتوسطة بين المادة وبين أشرف مراتب الوجود وهي بوجه ينقسم إلى مادية وغير مادية، والاولى هي المراحل التي تقطعها حتى تصل إلى التجرد، والثانية هي المراتب الكمالية العالية فوق ذلك، وحيث إن نسبة كل مرتبة عاليه بالنسبة إلى ما تحته نسبة العلة إلى المعلول، والمعنى الاسمي إلى الحرفي، والمستقل إلى غير المستقل، كانت المرتبة العالية مشتملة على كمالات المرتبة الدانية من غير عكس، فكلما أخذ قوس الوجود في النزول ضعفت المراتب وكثرت الحدود العدمية، وكلما أخذ في الصعود اشتدت المراتب وقلت الحدود إلى أن تصل الى وجود لا حد له أصلا.

ووصول النفس إلى كل مرتبة عبارة عن تعلقها بتلك المرتبة، وبعبارة أخرى بمشاهدة النفس ارتباطها بها، بحيث لا ترى لنفسها استقلالا بالنسبة إليها، وإن شئت قلت: بفنائها عن ذاتها وخروجها مما له من الحدود بالنسبة إليها.

وتقول:

إن من الضروري أن النشأة نشأة المادة والحاكم فيها قانون التحول والتكامل، فما من موجود من الموجودات التي هي أجزاء هذا العالم إلا وهو متدرج الوجود، متوجه من الضعف إلى القوة ومن النقص إلى الكمال في ذاته وفي جميع توابعه ولواحقه من الافعال والاثار.

و من جملتها الانسان الذي لا يزال يتحول ويتكامل في وجوده وأفعاله وآثاره التي منها آثاره التي يتوسل إليها بالفكر والادراك.

فما من واحد منا إلا وهو يرى نفسه كل يوم أكمل من أمس ولا يزال يعثر في الحين الثاني على سقطات في أفعاله وعثراث في أقواله الصادرة منه في الحين الاول. وهذا أمر لا ينكره من نفسه إنسان ذو شعور.
 

وتقول:

إن في الاشياء المكوّنه تدريجا الحاصلة بتوسط الاسباب الكونية المنطبقة على الزمان والمكان جهة معراة عن التدريج خارجة عن حيطة الزمان والمكان هي من تلك الجهة أمره وفعله وكلمته، وأما الجهة التي هي بها تدريجية مرتبطة بالاسباب الكونية منطبقة على الزمان والمكان فهي بها خلق. قال تعالى: "إلا له الخلق والامر" 
 فالامر هو وجود الشيء من جهة استناده إليه تعالى وحده، والخلق هو ذلك من جهة استناده إليه مع توسط الاسباب الكونية فيه.
 

وتقول:

لا تزال الخلقة تقع مرحلة بعد مرحلة، وتنال غاية بعد غاية حتى تتوقف في غاية لا غايه بعدها، وذلك رجوعها إلى اللّه‏ سبحانه، قال تعالى "وأن إلى ربك المنتهى.

إن مقام النفس الانسانية يكون فوق التجرد... يقول [السبزواري] في منظومته:

	وإنها بحت وجود ظل حق
	عندي وذا فوق التجرد انطلق


وتقول الفلسفة لتوجيه تعدد أفراد المجردات وتميزها عرضا:

إن كل مجرد فنوعه منحصر في فرد ... نعم يمكن الكثرة الافرادية في العقل المجرد فيما لو استكملت أفراد عن نوع مادي ـ كالانسان بالسلوك الذاتي والحركة الجوهرية ـ من نشأة المادة والامكان إلى نشأة التجرد والفعلية، فيستصحب التميز الفردي الذي كان لها عند كونها في أول وجودها في نشأة المادة والقوة.
 

نقد وإشكال:

1 . إن العقيدة الفلسفية القائلة بالحركة الجوهرية إلى الكمال تخالف الاديان والوجدان:

يقول اللّه‏ تعالى:

«إن الانسان لفي خسر إلا الذين...»
 

ويقول: 

«لقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم ثم رددناه أسفل سافلين»

«ومن نعمره ننكسه في الخلق أفلا يعقلون».

«لقد ذرأنا لجهنم كثيرا من الجن والانس، لهم قلوب لا يفقهون بها، ولهم أعين لا يبصرون بها، ولهم آذان لا يسمعون بها، أولئك كالانعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون».
 

«إنا هديناه السبيل إما شاكرا وإما كفورا».

«واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها فاتبعه الشيطان فكان من الغاوين. ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى الارض واتبع هواه فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث ذلك مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا فاقصص القصص لعلهم يتفكرون. ساء مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا وأنفسهم كانوا يظلمون».

«فأما عاد فاستكبروا في الارض بغير الحق».

«وأما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى».
 

«وقوم نوح لما كذبوا الرسل أغرقناهم وجعلناهم للناس آية».

ويقول الامام الصادق عليه السلام:

ومن نعمره ننكسه في الخلق أفلا يعقلون" فإنه ردّ على الزنادقة الذين يبطلون التوحيد ويقولون: "إن الرجل إذا نكح المرأة وصارت النطفة في الرحم تلقته أشكال من الغذاء ودار عليه الفلك، ومر عليه الليل والنهار، فيولد الانسان بالطبايع من الغذاء ومرور الليل والنهار"، فنقض اللّه‏ عليهم قولهم في حرف واحد فقال: «ومن نعمره ننكسه الخلق أفلا يعقلون» قال: لو كان هذا كما يقولون ينبغي أن يزيد الانسان أبدا ما دامت الاشكال قائمة، والليل والنهار قائمان، والفلك يدور، فكيف صار يرجع إلى النقصان كلما ازداد في الكبر إلى حد الطفولية ونقصان السمع والبصر والقوة والفقه والعلم والمنطق حتى ينقص وينتكس في الخلق ولكن ذلك من خلق العزيز الحكيم وتقديره.
 

2 . القول بتعلق النفس بالبدن المادي يناقض القول بإتحادهما.

3 . التقرب إلى الحق تعالي ليس من حيث الحقيقة الوجودية،فإن الخالق والخلق متبائنان وجودا بالكلية فلا يتصور بينهما القرب والبعد الوجودي:

سيد الشهداء عليه ‏السلام:

قربه كرامته وبعده إهانته.

ليس بين الخالق والمخلوق حجاب يمكن رفعه، ولا يكون بينهما ثغر يمكن الاقتراب والدنو منه، فإن الانسان مقداري مخلوق متجزيء وذاك خالق متعال عن المقدار والاجزاء، وليس التفاوت بينهما بالتفاضل أو التناقص، أو الصغر والكبر حتى يمكن التقرب منه بالتزايد، أو الاشتداد، أو التشابه، وليس بينه تعالى وبين خلقه حجاب إلا أنهم خلقه وفعله، فكيف يمكن ارتفاع هذا الحجاب أو ترقيقه و؟!

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

هو أقرب إلينا من كل قريب، وأبعد من الشبه من كل بعيد.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

الحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه مما يمكن في ذواتهم، ولامكان ذواتهم مما يمتنع منه ذاته، ولافتراق الصانع والمصنوع.

4 . إذا كان السير بين درجات الامكان والوجوب ممكنا بالذات، فما هو الموجب للتوقف في درجة خاصة منها؟! واذا كان الصعود في المراتب الوجودية ممكنا بالذات فما هو المانع من الوصول إلى درجة الوجوب؟!

كما أن الاية المستشهد بها وهي قوله تعالى: "أن إلى ربك المنتهى"، على فرض دلالتها على إمكان السير بين المراتب الموهومة الواقعة بين الواجب والممكن ـ وهو فرض باطل ـ فينبغي أن يستدل بها على وصول الممكن إلى مرتبة الوجوب لا التوقف دونها!!

والاعجب من ذلك كله أنهم يلتزمون بهذا التالي الفاسد ويعتقدون بعينية ذات الخالق والمخلوق وفناء ذوات الاشياء واندكاكهافي الذات المتعالية مطلقا.

5 . الوجود يستحيل أن يكون مشككا وذا مراتب.

6 . وجود الممكن الاشرف محال، وذلك لاقتضاء نفس القاعدة الفلسفية المسماة بقاعدة إمكان الاشرف، فإن كل مرتبة من مراتب الامكان يجب أن لا توجد إلا بعد وجود فرد أشرف منها، فيجب أن لا يوجد فرد من أفراد السلسلة مطلقا، وذلك لانه لا يمكن تحديد مراتب الكمال والشرف الواقعة بين كل مرتبين من السلسلة، بل تحديد السلسلة القابلة للزيادة والنقصان بمرتبة خاصة منها خلاف ذاتها.

7 . تقسيم الوجود إلى مراتب مادية وغير مادية باطل، والقول بوجود عالم التجرد وهم، بل نفس القول بإحاطة ذات المجرد على ما دونه من الماديات يخالف معنى التجرد ويناقضه.

8 . خروج الشيء المقداري المتجزيء عن أجزائه يساوي عدمه، فما هو معنى وصوله إلى مرتبة التجرد بالاستكمال؟!

9 . إذا كان الموجود المجرد عند منتحلي الفلسفة بريئا عن القوة والاستعداد، فما هو معنى السير في المراتب الكماليه العالية فوق التجرد؟!

10 . تأويل معنى العلة والمعلول إلى المعنى الاسمي والحرفي تحريفا وتمويها لا يساعده العرف واللغة والبرهان والوجدان.

فإن علة الوجود هي ما توجد المعلول، ولا يمكن أن يكون المعلول جزءاً من ذات العلة أو مرتبة من مراتب وجوده بالبداهة، وعدم استقلال المعلول في وجودها ليس بمعنى دخوله في ذات العلة وعدم خروجه عنها بل يكون بمعنى قبوله الوجود بعد عدمه بواسطة العلة إيجادا وإبداعا. 

11 . المرتبة المشتملة على مراتب وكمالات، تكون متجزية ولا يمكن تجردها.

12 . تفسير النيل إلى المراتب بمعنى التعلق تارة، وبمشاهدة عدم الاستقلال أخرى، وبالفناء عن الذات مرة ثالثة، يكون تفسيرا بالمتناقضات وليس تعبيرات مختلفة عن معنى واحد.

13 . ما هو معنى استصحاب التميز الفردي للسالك الواصل إلى نشأة التجرد بعد خروجه عن عالم المادة؟!! أهو حكم تعبدي فقهي، أم أمر فلسفي، أو...؟!

الفصل الثالث 

الحركة الجوهرية الموهومة
(3). 

ثم إنه ما هو الدليل والبرهان الملزم على جعل الاصل في جوهر الاشياء هي الحركة إلى التجرد والكمال؟! حتى يلزمنا تأويل النقائص والمعاصي والكفر والجحود الواقع بأعيننا إلى غير معانيها الواقعية؟!! وقد مرّ الحديث عن الامام الصادق عليه السلام: 

... «ومن نعمره ننكسه في الخلق أفلا يعقلون» فإنه رد على الزنادقة الذين يبطلون التوحيد ويقولون: إن الرجل إذا نكح المرأة وصارت النطفة في الرحم تلقته أشكال من الغذاء ودار عليه الفلك ومر عليه الليل والنهار فيولد الانسان بالطبائع من الغذاء ومرور الليل والنهار، فنقض اللّه‏ عليهم قولهم في حرف واحد فقال: «ومن نعمره ننكسه في الخلق أفلا يعقلون؟» قال: لو كان هذا كما يقولون ينبغي أن يزيد الانسان أبدا ما دامت الاشكال قائمة والليل والنهار قائمان والفلك يدور، فكيف صار يرجع إلى النقصان كلما ازداد في الكبر إلى حد الطفولية ونقصان السمع والبصر والقوة والفقه والعلم والمنطق حتى ينقص وينتكس في الخلق، ولكن ذلك من خلق العزيز الحكيم وتقديره.
 

قيل للامام الباقر عليه السلام:

... إنهم يقولون إن الفلك إن تغير فسد. قال: ذلك قول الزنادقة، فأما المسلمون فلا سبيل لهم إلى ذلك، وقد شق اللّه‏ القمر لنبيه صلي الله عليه وآله ‏وسلم، وردّ الشمس قبله ليوشع بن نون، وأخبر بطول يوم القيامة وقال: «كألف سنة مما تعدون».

تقول الفلسفة حول عالم المجردات أيضا: 

إن الصادر الاول الذي يصدر من الواجب تعالى عقل واحد هو أشرف موجود ممكن وإنه نوع منحصر في فرد، وإذ كان أشرف وأقدم في الوجود فهو علة لما دونه وواسطة في الايجاد، وإن فيه أكثر من جهة واحدة يصح به صدور ما دون النشأة العقلية بما فيه من الكثرة البالغة، فمن الواجب أن يترتب صدور العقول نزولا إلى حد يحصل فيه من الجهات عدد يكافي الكثرة التي في النشأة التي بعد العقل.

وتقول: 

إن الممكن الاشرف يجب أن يكون أقدم في مراتب الوجود من الممكن الاخس، فلا بد أن يكون الممكن الذي هو أشرف منه قد وجد قبله

وتقول:

وحيث إنه موجود بسيط واحد محض، يصح القول بأن فيضه الصادر منه أمر واحد بسيط مطلق داخل في الاشياء لا بالممازجة وخارج عنه لا بالمبائنة، من دون أن يراد من الفيض الواحد، الفعل الواحد العددي، لان العدد وغيره من الكميات وهكذا سائر الاعراض إنما تقع في المراتب النازلة والوسطى من مراتب ذلك الفيض الواحد بالوحدة الاطلاقية، فلا مجال للوحدة العددية بالنسبة إلى فيضه العميم ولطفه المطلق ـ المعبر عنه بوجه اللّه‏ والفيض المنبسط ـ وهذا هو المراد من القاعدة الفلسفية الناطقة بأن "الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد".
 

وتقول:

قد تحقق في مباحث العلة والمعلول أن الواحد لا يصدر منه إلا الواحد، ولما كان الواجب تعالى واحدا بسيطا من كل وجه، لا يتسرب إليه جهة كثرة لا عقلية ولا خارجية، واجدا لكل كمال وجودي وجدانا تفصيليا في عين الاجمال، لا يفيض إلا وجودا واحدا بسيطا به كل كمال وجودي لمكان المسانخة بين العلة والمعلول، له الفعلية التامة من كل جهة، والتنزه عن القوة والاستعداد.

غير أنه وجود ظلي للوجود الواجبي، فقير إليه، متقوم به، غير مستقل دونه فيلزمه النقص الذاتي والمحدودية الامكانية التي يتعين بها مرتبتها في الوجود ويلزمها الماهية الامكانية، والموجود الذي هذه صفتها عقل مجرد ذاتا وفعلا متأخر الوجود عن الواجب تعالى من غير واسطة، متقدم في مرتبة الوجود على سائر المراتب.

نقد وإشكال:

1 . تفسير "العلية والمعلولية" بمعنى "ربطية الوجود" ـ كما عليه صاحب الكلام المذكور تبعا للحكمة الصدرائية ـ مناقض مع تفسيره بمعنى الصدور ـ كما عليه إبن سينا في فلسفته فكيف يجمع بينهما في كلام واحد؟ هذا كله مع الغض عن أن كلا التفسيرين أجنبيان عن حقيقة معنى العليه والمعلولية.

2 . ما سوى الخالق تعالى يكون موجودا بإيجاده جل وعلا، لا بالصدور والتولد عن ذاته القدوس، ولا بظهور ذاته المقدسة في صور الاشياء وأعيانها وكون الصادر والمصدر واحدا عينا. 

3 . الواحد الحقيقي لا يمكن أن يصدر عن ذاته شيء، وإن ما يصدر عنه شيء فلا يمكن أن يكون واحدا، فإن صدور شيء من شيء متفرع على كونهما مقداريين عدديين متجزئين.

4 . الواحد الحقيقي هو المتعالى عن الاجزاء والمقادير فلا يتعدد بالذات، وعلى هذا فالواحدان المذكوران (الصادر والمصدر). كيف يصح تعددهما وبِمَ يتميز وجود أحدهما عن الاخر؟! فنفس فرض إمكان التعدد والصدور فيهما، يكشف عن بطلان وحدتهما الحقيقية.

وقد جاء في "تفسير الميزان" ما هو صريح في الالتزام بما بيناه من امتناع فرض الوحدة الحقيقية مع التعدد والتكثر وذلك حيث يقول:

إن المفروضين من الموجودين لو لم يتميز أحدهما عن الاخر بشيء خارج عن ذاته، كان سبب الكثرة المفروضة غير خارج من ذاتهما فيكون الذات صرفة غير مخلوطة، وصرف الشيء لا يتثنى ولا يتكرر، فكان ما هو المفروض كثيرا واحدا وهذا خلف. فكل موجود مغاير الذات لموجود آخر.
 

5 . التركيب الباطل والمحال في الواجب الفلسفي والعرفاني هو التركيب عن الوجود والعدم لا التركيب عن الاجزاء الخارجية أو العقلية.

كيف وإنهم قائلون بوحدة ذات الخالق مع الاشياء المركبة الخارجية وعينيتهما معا، فلا يمكنهم إدعاء بساطة الذات وعدم تسرب الكثرة العقلية أو الخارجية إليه؛ وذلك أن الفلسفة تقول: 

وهذا المعنى، أعني دخول الاعدام في مراتب الوجود المحدودة وعدم دخولها المؤدّي إلى الصرافة، نوع من البساطة والتركيب في الوجود غير البساطة والتركيب المصطلح عليها في موارد أخرى ـ وهو البساطة والتركيب من جهة الاجزاء الخارجية أو العقلية أو الوهمية
 

6 . "الوجدان التفصيلي" و"الوجدان الاجمالي" متناقضان فلا يجتمعان. توضيح ذالك؟
7 . لا يتصف بالوجدان التفصيلي أو الاجمالي إلا الذات المقدارية العددية واللّه‏ جل جلاله يتعالى عن ذلك كله.

8 . إذا فرض كل واحد من الصادر والمصدر بسيطا واجدا لكل كمال وجودي ولهما الفعلية التامة من كل جهة والتنزه عن القوة والاستعداد، فبم يكون أحدهما علة والاخر معلولا ولا يقصر أحدهما عن الاخر في أي كمال وجودي فرض على ما صرحوا به؟!

9 . المسانخة بين العلة والمعلول محال، فإن العلة الموجودة هي ما توجد المعلول وتخلقه، والخالق لا يكون إلا بخلاف خلقه:

الامام الصادق عليه السلام: 

لا يليق بالذي هو خالق كل شيء إلا أن يكون مبائنا لكل شيء متعاليا عن كل شيء سبحانه وتعالى.

إن ما يعدّ عند أصحاب الفلسفة علة ومعلولا ـ وقد يوجد بينهما المشابهة والمسانخة ـ فليس من العلة الموجِدة والمعلول الموجَدة في شيء، بل هو تطور شيء واحد بأطوار مختلفة، وتغيره بصور متكثرة؛ هذا، مع أن الحلو قد ينتج حامضا والحامض حلوا،
قال اللّه‏ تعالى: 

«يخرج الحي من الميت ومخرج الميت من الحي».

وعن الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم في حكاية المعراج: 

... ثم رأيت ملكا من الملائكة جعل اللّه‏ أمره عجبا، نصف جسده النار، والنصف الاخر ثلج، فلا النار تذيب الثلج، ولا الثلج يطفيء النار، وهو ينادي بصوت رفيع ويقول: سبحان الذي كف حرّ هذه النار فلا تذيب الثلج، وكف برد الثلج فلا يطفيء حرّ هذه النار، اللهم يا مؤلف بين الثلج والنار ألّف بين قلوب عبادك المؤمنين.
 

مضافا إلى أن وجوب السنخية المزعومة لا يستنتج إلا من العلل المسماة عندهم بالعلل الاعدادية، فبأي وجه يتسرّى حكمها إلى العلة الايجادية؟!

10 . إذا كان المعلول عند المستدل عين الربط إلى العلة، فلا يصح التعبير عنه بالوجود الظلي، فإن معنى الظل أمر واضح لا خفاء فيه، والتعبير به عن الوجود الربطي يكون مبعدا عن فهم المعنى المراد، ولا يكون مقرّبا.

11 . إن اللّه‏ تعالى هو الخالق لما سواه لا من شيء، وهذا هو معنى كونه علة لما سواه وكون ما سواه معلولا له، فقيرا إليه، غير مستقل دونه؛ فتفسير العلية والمعلولية بكون المعلول جزءا من ذات العلة، أو مرتبة من مراتب وجوده، أو صورة وتطورا من صوره وتطوراته ـ كما عليه أصحاب الفلسفة والعرفان، ـ خلاف الوجدان والبرهان والاديان بل خلاف العرف واللغة، فتفسيرهم الفقر والتقوم بالغير وعدم الاستقلال والمعلولية بذلك خطأ واضح.

12 . استنتج وجود العقل المجرد عن مقدمتين:

ألف). وجوب الشباهة والسنخية بين الخالق والمخلوق
ب: المحدودية الرتبية الوجودية للمخلوق
وبعد وضوح بطلان المقدمتين تصبح النتيجة أيضا واضحة البطلان.

13 . الوجوه المتكثرة المزعومة في العقول المجردة إن كانت أمورا واقعية فيها فكيف لا تنثلم بها وحدة العقول وتجردها؟ وإن كانت أمورا وهمية اعتبارية غير واقعية فكيف يستند إليها صدور الواقعيات الكثيرة الموجودة؟!

يقول العلامة نصيرالدين الطوسي "قدس سره" في شأن قاعدة "الواحد" الفلسفية:

وأدلة وجوده [العقل المجرد] مدخولة كقولهم: "الواحد لا يصدر عنه أمران.
 

ويقول العلامة الحلّي "قدس سره" بعد توضيح الكلام المذكور:

إذا عرفت هذا الدليل فنقول بعد تسليم أصوله: إنه إنما يلزم لو كان المؤثر موجبا، أما إذا كان مختارا فلا، فإن المختار تتعدد آثاره وأفعاله، وسيأتي الدليل على أنه مختار.
 

ويقول العلامة الطوسي "قدس سره" في إثبات أنه تعالى قادر:

وجود العالم بعد عدمه ينفي الايجاب، والواسطة غير معقولة.
 

ويقول العلامة الحلي "قدس سره" في توضيح كلامه:

والدليل على أنه تعالى قادر، أنا قد بينا أن العالم حادث فالمؤثر فيه إن كان موجبا لزم حدوثه أو قدم ما فرضناه حادثا أعني العالم، والتالي بقسميه باطل، بيان الملازمة: أن المؤثر الموجب يستحيل تخلف أثره عنه وذلك يستلزم إما قدم العالم ـ وقد فرضناه حادثا ـ أو حدوث المؤثر ويلزم التسلسل، فظهر أن المؤثر للعالم قادر مختار،... والواسطة غير معقولة لانا قد بينا حدوث العالم بجملته وأجزائه، والمعنىّ بالعالم كل ما سوى اللّه‏ تعالى، وثبوت واسطة بين ذات اللّه‏ تعالى وبين ما سواه غير معقول.
 

الفصل الرابع 

التمسك بالمتشابهات لاثبات عالم المجردات
قد أولت الفلاسفة الايات والروايات الواردة في أوصاف الروح والملائكة إلى معان ينطبق بزعمهم على ما يعتقدون فيه التجرد، مع أن الروح والملك وكل ما سوى الخالق جل وعلا يكون عند الشرع ـ كما أنه كذلك عند العقل أيضا ـ قد وصف بأوصاف ينافي التجرد، ولا يخرج عن المقدار والاجزاء والصورة والشكل والزمان والمكان:

قال اللّه‏ تبارك وتعالى: 

«بسم اللّه‏ الرحمن الرحيم الحمد للّه‏ فاطر السموات والارض وجاعل الملائكة رسلا أولى أجنحة مثنى وثلاث ورباع، يزيد في الخلق ما يشاء، إن اللّه‏ على كل شيء قدير».
 

«يوم تشقق السماء بالغمام، ونزل الملائكة تنزيلا». 

«وترى الملائكة حافين من حول العرش، يسبحون بحمد ربهم».
 

«يوم يقوم الروح والملائكة صفا».

«ونبئهم عن ضيف إبراهيم، إذ دخلوا عليه فقالوا سلام، قال: إنا منكم وجلون، قالوا: لا توجل إنا نبشرك بغلام حليم».
 

«قال: فما خطبكم أيها المرسلون؟ قالوا: إنا أرسلنا إلى قوم مجرمين».
 

«فلما جاء آل لوط المرسلون، قال: إنكم قوم منكرون».
 

«وجاء أهل المدينة يستبشرون، قال:إن هؤلاء ضيفي فلا تفضحون، واتقو اللّه‏ ولا تخزون، قالوا: أو لم ننهك عن العالمين».

ويقول الامام الباقر عليه السلام في الروح:

إنما إضافه إلى نفسه لانه اصطفاه على سائر الارواح، كما اصطفى بيتا من البيوت فقال: "بيتي"، وقال لرسول من الرسل: "خليلي" وأشباه ذلك، وكل ذلك مخلوق، مصنوع، محدث، مربوب، مدبر.

وعن الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى أحد، صمد، ليس له جوف، وإنما الروح خلق من خلقه.
 

التمسک بالواهيات
الباب الرابع
امتناع معرفة ذات اللّه‏ تعالى
إشارة
تقول الفلسفة:

إن كنه وجود الخالق هو حقيقة الوجود اللامتناهية المتصورة بالصور المختلفة، 

ويقول العرفان:

لا وجود إلا وجود الله! وحيث إن کل شيء حاضر وموجود عند نفسه حضورا ووجودا حيث يستحيل سلب الشيء عن نفسه، فالاشياء بأجمعها هي نفس وجود الله! وهذا الحضور والوجود هو نفس معني علم الله بالاشياء وإدراکه لها. وعليه عندهم كل من أدرك شيئا فقد أدرك ذات الخالق بعينها.

ويهدف هذا الفصل الى الردّ على ذلك بأنه:

العلم ليس هو الوجود
لا تعرف ذات الخالق تعالي مطلقا،
لا تعرف إلا الحقيقة المقدارية المخلوقة، وأن كل معروف بنفسه مصنوع،
لا مجال للقول بوجود حقيقة الوجود الصرف،
الفحص عن حقيقة الذات المتعالية جهالة او زندقة،
كمال معرفة الخالق هو التصديق بوجوده،
تشبيه الخالق بخلقه الحاد،
حقيقة التوحيد هي تنزيه وجود الخالق تعالي عن کل ما سواه ذاتا ووصفا
الفصل الاول 

التجاوز عن حريم المعرفة الممكنة
المعرفة البشرية تقسم العلم إلي قسمين:

ألف ) العلم الحضوري 

 ب) العلم الحصولي 

 والعلم الحضوري عندها هو نفس حضورالشيء في نفسه ومن هاهنا تقول إن العلم هو الوجود لا غير. ومن هناک أيضا تعترف بأن العلم الحضوري لا يحتمل النسيان والتذکر والغفلة والجهل و...

لان کل ذلک من شؤون العلم الحصولي وأما العلم الحضوري فهو خارج عن إمکان الاتصاف بتلک الاوصاف موضوعا وإلا کان يلزم سلب وجود الشيء عن نفسه وهو محال. وأما قول من زعم أن توجه الانسان الي نفسه يکون علما حضوريا مرکبا بعد کونه عالما بنفسه علما حضوريا بسيطا فقد خلط بين العلم الحصولي والحضوري ولم يفهم معني العلم الحضوري کما ينبغي فإن توجه الانسان الي العلم الحضوري بنفسه (أي إلي العلم بأن نفسه نفسه) فهو من مصاديق العلم الحصولي لا العلم الحضوري فإن العلم الحضوري عند القائلين به هو نفس وجود الشيء وذلک لا يقبل الاتصاف بالبساطة والترکيب والتوجه وعدم التوجه والتذکر والغفله و... موضوعا.

وتقول المعرفة البشرية:

إن کل شيء يکون واجدا وشاملا بمرتبته الوجودية (عند اهل الفلسفة ) وبطوره الخاص به (عند أهل العرفان) مرتبة أو حصة أو قبسا من حقيقة وجود الله تعالي وهذه الواجدية المسمي عندهم بالحضور والشهود والوجدان هو معني علم کل شيء بوجود خالقه ومعرفته لربه، وذلک أنه لا وجود إلا وجود الله، ووجود الاشياء ليس شيئا غير وجود الله، فمعني وجدان کل شيء لربه وعارفا وعالما به هو نفس کونه واجدا لمرتبة أو لحصة أو قبس أو جزء من وجود الله وجدانا حقيقيا ضروريا ذاتيا وهذا معني من العلم لا يمکن سلبه عن شيء. فالعلم بحقيقة کنه ذات الله تعالي إن کان بالحصول وبالصورة العقلية أو الوهمية فهو محال بالذات وإن کان بالحضور والواجدان والواجدية فهو ضروري غير قابل للسلب عن شيء مطلقا. فکل شيء حيث إنه واجد لنفسه وغير غائب عنها فهو مع الغض عن حدود وجوده وتعيناته الناشأة عن مرتبته أو حصته الوجودية يکون حقيقة غير متناهية أزلية أبدية، فکل وجود هو الله، والله هو نفس وجود الاشياء بلا تمايز بينهما أصلا إلا أنا إذا نظرنا إلي مرتبة کل شيء أو حصة الوجودية الخاصة به وتعينه فقد نراه شيئا غير الله ومرتبة من مراتب الوجود اللامتناهي الذي يکون هو الله، أو حصتة من حصص ذاته اللامتناهية لا نفس وجوده اللامتناهي غير المتعين الازلي الابدي.

فکل شيء يکون بهذا النظر الاعتباري الخاطي بل الموهوم شيئا غير الله، وإلا فمن حيث الحقيقة والواقع فالله هو نفس وجود الاشياء، والاشياء هي نفس ذات الله. فاالعارف الحقيقي والسالک الواصل الفاني هو الناظر إلي نفسه بالنظر الاوليّ بل غير ناظر إلي التعينات أصلا، والاحول الجاهل هو من يري لنفسه وجودا دون وجود الله.

وبکلمة واحدة: إن العلم الحضوري عند القائلين به هو کون الشيء نفسه، وحيث إن کل شيء يکون هو هو بالضرورة ولا يکون وجوده غير وجوده فأصبح معني العلم الحضوري عندهم نفس وجود الشيء، وحيث إن وجود الاشياء لا يباين وجود الخالق عندهم ولا يکون خارجة عنها فمعني علم الخالق بالاشياء هو نفس وجود الاشياء في ذات الخالق، کما أن وجودها (الاشياء ) في ذات خالقها هو معني علمها بذات خالقها ووجدانها لربها عندهم.

ثم إنا بعد وضوح أن هذه الاوهام والخيالات لا ربط لها بحقيقة معني العلم اصلا وبل هي تحريفا واضح واضح عن معناه الحقيقي، بل وهي أشبه شئ بالهزل في تعريف العلم دون جده، لا نري محيصا عن نقل أقوالهم في ذلک أولا، ثم تلخيصها، ثم الرد والاشکال عليها فنقول:

نقد واشکال 

إن المعرفة والادراك _ حسا كان، أو عقلا، أو وهما ـ لا يمكن أن يتعلق بشيء إلا إذا كان مقداريا عدديا متجزيا، قابلا للوجود والعدم والزيادة والنقصان، وما لا يكون كذلك فمحال أن يتعلق به الادراك والمعرفة، ولا يحصل العلم بوجوده إلا من غيره ـ وهو أثره الدال عليه ـ وحيث إن الخالق لا يكون إلا بخلاف المقدار والعدد فلا يعرف بنفسه وبلا واسطة خلقه وفعله، فهاهنا مطالب ثلاثة:

1 . لا سبيل إلى معرفة الذات المتعالية ثبوتا.

2 . إن كل ما عرف بنفسه فهو مقداري مصنوع.

3 . لا يعرف الخالق تعالي إلا بأثره وفعله.

بيان ونقد حضوري 

المطلب الاول: 

في استحالة تعلق المعرفة بذات الخالق المخالف للمقدار والعدد
إن جواز تعلق المعرفة والادراك والوصف لشيء متفرع على كونه مقداريا ثبوتا، فلا سبيل إلى معرفة ذات الخالق مطلقا، فإن الشيء ما لم يكن متعاليا عن المقدار لما كان لائقا للخالقية، وإن كان بخلاف المقدار فلا يكون قابلا لان يعرف.

توضيح ذلك: لو كان هناك أحول يريد أن يرى الواحد بعينه، فكيف سبيل إلي ذلك؟!

أو كان هناك إنسان أعمى قد أقرّ بوجود اللون لقيام دليل عليه عنده، وهو يريد أن يرى اللون بعينه؛ فما تصنع لارائتك إياه مصداق اللون؟!

هل يمكنك أن تريه ذلك؟ أو هل يمكنه أن يحس به ويدركه؟! وهل لك إلا أن تقول له: إعلم أن اللون لا سبيل لك إلى إدراكه مطلقا، وليس لك وراء الاقرار بوجوده شيء، وغاية معرفتك الممكنة لك في هذا الباب أن تقول: اللون موجود وهو شيء بخلاف ما عسي أن أکون أراه أو إدركه، وعلى هذا فلا يكون كمال معرفة الاعمى هاهنا إلا التسليم والاقرار بوجود اللون فقط وترك الفحص عن ماورآء ذلك؛ وإن لم يكتف بذلك وطلب إدراك حقيقة اللون إعجابا منه بنفسه وغرورا، فيمكن أن يختار بجهله وتجاوزه عن حده مكان اللون إما صوتا وإما رائحة وإما... فيصبح بذلك جاهلا بجهله، وهو قد يقدّر نفسه عارفا بحقيقة اللون ومدركا لمصداقه.

والمتعمق في معرفة ذات اللّه‏ تعالى أجهل من ذلك بمراتب، لان اللّه‏ تعالى ومعرفته فوق هذا المثال بما لا نهاية له:

الامام الصادق عليه السلام: 

بل فوق هذا المثال بما لا نهاية له لان الامثال كلها تقصر عنه، 

كيف وإن العمى والحول ليسا ذاتيين للانسان بل يمكن سلبهما عنه، وأما المقدار فكيف يوصف بذلك الخالق المتعال، أم كيف يسلب ذلك عن المخلوق، فيوجد ويتحقق دون أجزائه وورآاء أبعاضه؟!!

مضافا إلى أن اللون والصوت في عين تخالفهما يكونان حقيقتين مقداريتين عدديتين واللّه‏ تعالى يخالف خلقه ويباينه كل التخالف والتباين.

قال اللّه‏ تعالى: 

«وللّه‏ المثل الاعلى».
 

«فلا تضربوا للّه‏ الامثال».

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

اتقوا أن تمثلوا بالرب الذي لا مثل له أن تشبهوه من خلقه، أو تلقوا عليه الاوهام، أو تعملوا فيه الفكر، أو تضربوا له الامثال، أو تنعتوه بنعوت المخلوقين، فإن لمن فعل ذلك نارا.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

... إنه لا يليق بالذي هو خالق كل شيء إلا أن يكون مبائنا لكل شيء، متعاليا عن كل شيء، سبحانه وتعالى، فإن قالوا: كيف يعقل أن يكون مبائنا لكل شيء متعاليا، قيل لهم: الحق الذي تطلب معرفته من الاشياء هو أربعة أوجه، فأولها: أن ينظر أموجود هو أم ليس بموجود، والثاني: أن يعرف ما هو في ذاته وجوهره، الثالث: أن يعرف كيف هو وما صفته. والرابع: أن يعلم لما ذا هو ولاية علة؟! فليس من هذه الوجوه يمكن المخلوق أن يعرفه من الخالق حق معرفته غير أنه موجود فقط. فإذا قلنا: كيف وما هو؟ فممتنع علم كنهه وكمال المعرفة به، وأما لماذا هو؟ فساقط في صفة الخالق، لانه جل ثناؤه علة كل شيء وليس شيء بعلة له، ثم ليس علم الانسان بأنه موجود يوجب له أن يعلم ما هو.
 

كما أن عدم رؤية اللّه‏ تعالى ليس ناشئا عن ضعف أبصارنا حتى يمكن أن نراه مع تقوية نور الابصار، أو نقول بتخصيص عدم إمكان الرؤية بقوم دون آخرين، بل لا يكون ذلك إلا من حيث إن ما يرى ليس إلا مقداريا متجزيا واقعا في جهة و... واللّه‏ تعالى يباين ذلك كله بذاته، فكذلك امتناع معرفة كنه ذات اللّه‏ تعالى ليس ناشئا عن ضعف وقصور في إدراكنا وبصائرنا حتىّ يمكن أن يظهر في آخر الزمان نوابغ او عباقرة!! قوي إدراكهم! فيدركوه بذاته ويدركوا حقيقة وجوده ويشاهدوا ذاته المتعالية ويحكموا بأوهامهم أن كنه ذاته هو حقيقة الوجود الصرف اللامتناهية وهي كل الاشياء، بل امتناع إدراكه ومعرفته تعالى ليس إلا من حيث أن الادراك والمعرفة لا يتعلقان ثبوتا إلا بالمقدار، وأن ما يباينه يباينه. 

ليس من يجدّ في طلب العلم بحقيقة وجود اللّه‏ تعالى كمن يطلب العلم بأبعاد السموات والارضين بشبره، أو كمن يكيل مياه البحار بكفّه بل ليس إلا كمن يطلب علم فواصل السيارات بما يوزن به المثاقيل، فما أجهله وأضله!! كيف يدرك الفواصل والابعاد بالاوزان والمثاقيل؟! بل هو أسوء حالا ممن يضرب له هذا المثال أيضا، لان البعد والوزن في عين أنهما متبائنان إلا أن كليهما مقداريان عدديان وذاته تعالى تخالف الاشياء من هذه الحيثية أيضا.

إن نهي اللّه‏ تعالى وأوليائه المعصومين صلوات اللّه‏ عليهم عن التفكر والتعمق في ذات الخالق تعالى لا يكون نهيا تعبديا، وإنهم ما أبهموا في توجيه ذلك وما قصروا في التبليغ عن اللّه‏ تعالى حتى يمكن تأويل كلماتهم في نواهيهم الصريحة الشديدة الرادعة عن التفكر في معرفة ذات المعبود ( ـ وان فرضنا انه كان كذلك لماكان ينبغي لنا أيضا التأويل بل ماكان لنا إلا التعبد بامرهم ونهيهم، فإن فوق كل ذى‏علم عليم، وهم عليهم السلام ابواب معرفة اللّه‏ ومساكن توحيده).، بل بينوا بأوضح بيان سر امتناع ذلك، وبالغوا في تبيين ذلك حتى جعلوا الاعتراف بالعجز عن إدراك ذات الخالق تعالي حقيقة المعرفة ـ بل بتعبير أصح، جعلوا العلم بأنه لا يعلم ولا يدرك كمال العلم وحق المعرفة، والعلم بأن ما لا يعلم لا يعلم، وما لا يعرف فلا يعرف، هو كمال العلم، وخلافه هو غاية الجهل.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... واعلم أن الراسخين في العلم هم الذين أغناهم اللّه‏ عن الاقتحام في السدد المضروبة دون الغيوب، فلزموا الاقرار بجملة ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب، فقالوا "امنا به كل من عند ربنا (فامنوا به من جهة دلالة اثاره وما يكون من عنده). " فمدح اللّه‏ عز وجل اعترافهم بالعجز عن تناول ما لم يحيطوا به علما، وسمى تركهم التعمق فيما لم يكلفهم (لا يكلف اللّه‏ نفسا إلا وسعها). البحث عنه منهم رسوخا، فاقتصر على ذلك ولا تقدر عظمة اللّه‏ سبحانه على قدر عقلك فتكون من الهالكين.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

نحن الراسخون في العلم.

و في الرواية في تفسير الايه الشريفة :

الامام السجاد عليه السلام: 

... لم يجعل في أحد من معرفة إدراكه أكثر من العلم بأنه لا يدركه، فشكر معرفة العارفين بالتقصير عن معرفته، وجعل معرفتهم بالتقصير شكرا كما جعل علم العالمين أنهم لا يدركونه إيمانا.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

لم تجعل للخلق طريقا إلى معرفتك إلا بالعجز عن معرفتك
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

من تفكر في ذات اللّه‏ الِحَدَ.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

من تفكر في ذات اللّه‏ سبحانه تزندق.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

من نظر في اللّه‏ كيف هو هلك.

(1). 

ما هو الفرق بين من يطلب معرفة ذات الخالق بالحس ومن يطلبها بالعقل والوهم والحال أنهما يقيسان بغير قياس؟ فإن البصر والبصيرة، والحس والعقل والمعرفة مطلقا لا يتعلق إلا بالمقداري المتجزي المخلوق المصنوع.

الامام الصادق عليه السلام: 

... وأعجب منهم جميعا... الذين راموا أن يدرك بالحس ما لا يدرك بالعقل... فقالوا: ولم لا يدرك بالعقل؟ قيل: لانه فوق مرتبة العقل
 كما لا يدرك البصر ما هو فوق مرتبته فإنك لو رايت حجرا يرتفع في الهواء علمت أن راميا رمى به فليس هذا العلم من قبل البصر بل هو من قبل العقل
.. ثم إن علم الانسان بأنه موجود لا يوجب له أن يعلم ما هو...
 

الامام الصادق عليه السلام: 

لان العقل هو الذي يميزه فيعلم أن الحجر لا يذهب علّواً من تلقاء نفسه، أفلا ترى كيف وقف البصر على حدّه فلم يتجاوزه؟ فكذلك يقف العقل على حدّه من معرفة الخالق فلا يعدوه، ولكن يعقله بعقل أقرّ أن فيه نفسا ولم يعاينها ولم يدركها بحاسة من الحواس وعلى حسب هذا أيضا نقول: إن العقل يعرف الخالق من جهة توجب عليه الاقرار ولا يعرفه بما يوجب له الاحاطة بصفته.
 

(2). 

إن امتناع ذات اللّه‏ تعالى عن الادراك ليس بعد إمكان معرفته حتى نحتاج لنفيه إلى إقامة الدليل، بل يكون امتناع ذلك أمرا ثبوتيا ذاتيا:

الامام الصادق عليه السلام: 

...فإن قالوا: ولم استتر؟ قيل لهم: لم يستتر بحيلة يخلص إليها كمن يحتجب عن الناس بالابواب والستور وإنما معنى قولنا: استتر أنه لطف عن مدى ما تبلغه الاوهام...فإن قالوا: ولم لطف؟ وتعالى عن ذلك علوا كبيرا ـ كان ذلك خطأ من القول لانه لا يليق بالذي هو خالق كل شيء إلا أن يكون مبائنا لكل شيء متعاليا عن كل شيء، سبحانه وتعالى

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

وممتنع عن الادراك بما ابتدع من تصريف الذوات.
 

(3). 

بم تعرف الذات التي لا حد له ولا مثل ولا شبح ولا ظل ولا مقدار ولا وصف؟!

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

فلا إليه حد منسوب، ولا له مثل مضروب... تعالى عن ضرب الامثال والصفات المخلوقة.

الامام الصادق عليه السلام: 

أحدا صمدا أزليا صمديا لا ظل له يمسكه وهو يمسك الاشياء بأظلتها.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

فالحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه مما يمكن في ذواتهم، [من صفات الاقدار] ولامكان ذواتهم مما يمتنع منه ذاته، ولافتراق الصانع والمصنوع، والرب والمربوب، والحاد والمحدود
 

كما أن ادعاء رؤية ما لا يرى ذاتا يكون من الجهل، فكذلك إدعاء معرفة ما لا يدرك بالذات ليس أيضا إلا من الجهل:

الامام الرضا عليه السلام:

قد جهل اللّه‏ من استوصفه، وقد تعداه من استمثله، وقد أخطأه من اكتنهه.

الامام الرضا عليه السلام: 

ومن وصفه فقد ألحَدَ فيه.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

لا ديانة إلا بعد معرفة، ولا معرفة إلا بعد إخلاص، ولا إخلاص مع التشبيه، ولا نفي مع إثبات الصفات للتشبيه، فكلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكل ما يمكن فيه يمتنع في صانعه.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

ألحمد للّه‏ الّذي لا يبلغ مدحته القائلون... لا يدركه بعد الهمم، ولا يناله غوص الفطن، الّذي ليس لصفته حد محدود، ولا نعت موجود، ولا وقت معدود ولا أجل ممدود.
 

فبم يدرك ويعرف؟ بالحواس الظاهرة أم الباطنة؟! وكلاهما لا يتعلقان إلا بالمقدار:

الامام الجواد عليه السلام: 

إن أوهام القلوب أدق من أبصار العيون... فأوهام القلوب لا تدركه فكيف 

... كتبت إلى الرجل ـ يعني أبا الحسن عليه السلام ـ إن من قبلنا من مواليك قد اختلفوا في التوحيد فمنهم من يقول: "جسم"، ومنهم من يقول: صورة، فكتب عليه السلام بخطه: سبحان من لا يحد ولا يوصف، ليس كمثله شيء وهو السميع العليم. أو قال: البصير.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

وكمال معرفته التصديق به.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

الحمد للّه‏ الذي أعجز الاوهام أن تنال إلا وجوده، وحجب العقول عن أن تتخيل ذاته في امتناعها من الشبه والشكل، بل هو الذي لم يتفاوت في ذاته، ولم يبتعض بتجزئة العدد في كماله... فسبحانه وتعالى عن قول من عبد سواه واتخذ إلها غيره علوا كبيرا.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

لا تناله الاوهام فتقدره، ولا تتوهمه الفطن فتصوره، ولا تدركه الحواس فتحسه، ولا تلمسه الايدي فتمسه... ولا يوصف بشيء من الاجزاء، ولا بالجوارح والاعضاء، ولا بعرض من الاعراض، ولا بالغيرية والابعاض.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

محرم على بوارع ثاقبات الفطن تحديده، وعلى عوامق ثاقبات الفكر تكييفه، وعلى غوائص سابحات النظر تصويره... ممتنع عن الاوهام أن تكتنهه، وعن الافهام أن تستغرقه، وعن الاذهان أن تمثله، قد يئست من استنباط الاحاطة به طوامح العقول، ونضبت عن الاشارة إليه بالاكتناه بحار العلوم، ورجعت بالصغر عن السمو إلى وصف قدرته لطائف الخصوم...

يراه في كل شيء وعين كل شيء ؟!

الامام سيد الشهداء عليه السلام: 

أيها الناس اتقوا هؤلاء المارقة الذين يشبهون اللّه‏ بأنفسهم، يضاهؤن قول الذين كفروا من أهل الكتاب، بل هو اللّه‏ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار وهو اللطيف الخبير... ولا يقدر الواصفون كنه عظمته، ولا يخطر على القلوب مبلغ جبروته، لانه ليس له في الاشياء عديل، ولا تدركه العلماء بألبابها، ولا أهل التفكير بتفكيرهم، إلا بالتحقيق إيقانا بالغيب، لانه لا يوصف بشيء من صفات المخلوقين، وهو الواحد الاحد، ما تصور في الاوهام فهو خلافه، ليس برب من طرح تحت البلاغ، ومعبود من وجد في هواء أو غير هواء،... احتجب عن العقول كما احتجب عن الابصار، وعمن في السماء احتجابه عمن الارض... يصيب الفكر منه الايمان به موجودا، ووجود الايمان لا وجود صفة، به توصف الصفات لا بها يوصف، وبه تعرف المعارف لا بها يعرف، فذلك اللّه‏ لا سمي له سبحانه، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير.

لا يعرف ولا يوصف إلا المكيف المقدر:

الامام أبو الحسن الثالث عليه السلام:

... كيّف الكيف بغير أن يقال: "كيف"؟ وأين الاين بلا أن يقال: "أين"؟ هو منقطع الكيفية والاينيّة، الواحد الاحد، جل جلاله وتقدست أسماؤه.

التعريف لا يكون إلا بالاشباه والنظائر المتفرعة على كون الذات مقدارية متجزيّة:

الامام السجاد عليه السلام: 

... من كان ليس كمثله شيء وهو السميع البصير كان نعته لا يشبه نعت شيء فهو ذاك.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... تتلقاه الاذهان لا بمشاعرة، وتشهد له المرائي لا بمحاضرة، لم تحط به الاوهام بل تجلى لها بها
 وبها امتنع منها
 وإليها حاكمها.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... وانحسرت الابصار عن أن تناله فيكون بالذات التي لا يعلمها إلا هو عند خلقه معروفا.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... اتقوا أن تمثلوا بالرب الذي لا مثل له، أو تشبهوه من خلقه، أو تلقوا عليه الاوهام، أو تعملوا فيه الفكر، وتضربوا له الامثال، أو تنعتوه بنعوت المخلوقين، فإن لمن فعل ذلك نارا.

الامام الصادق عليه السلام: 

... وكل شيء وقع عليه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا اللّه‏، فأما ما عبرت الالسن عنه أو عملت الايدي فيه فهو مخلوق، واللّه‏ غاية من غاياه والمغيّى غير الغاية والغاية موصوفة وكل موصوف مصنوع وصانع الاشياء غير موصوف بحد مسمّى، لم يتكون [فيكون مكيفا مقداريا قابلا للوصف] فتعرف كينونته بصنع غيره [فإن الصنع لا يتعلق إلا بالمقداري المكيف القابل للوصف والادراك] ولم يتناه إلى غاية إلا كان غيره. لا يزل من فهم هذا الحكم أبدا، وهو التوحيد الخالص فاعتقدوه وصدقوه وتفهموه بإذن اللّه‏ عز وجل. ومن زعم أنه يعرف اللّه‏ بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك لان الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنما هو واحد موحد [بخلاف المقدار] فكيف يوحد من زعم أنه عرفه بغيره [فإن كل مدرك ومعروف بنفسه يكون مقداريا مخلوقا فهو غير اللّه‏ سبحانه وتعالى].
 

(4). 

لا جنس ولا فصل ولا خاصة ولا عامّة ولا عبارة ولا بيان ولا وصف إلا في المقدار، كل ما أدركته إلى الان ويمكن أن تدركه إلى الابد لا يكون خارجا عن المقدار فلا يأبى عن الوجود والعدم بالذات واللّه‏ الخالق الجليل بخلاف ذلك كله:

الامام الرضا عليه السلام:

ليس بجنس فتعادله الاجناس ولا بشبح فتضارعه الاشباح، ولا كالاشياء فتقع عليه الصفات.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... لا كفو له فيكافيه ولا نظير فيساويه.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... ما تصور في الاوهام فهو خلافه.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

... ومن شبهه بخلقه فقد اتخذ مع اللّه‏ شريكا ويلهم. 

الامام الرضا عليه السلام: 

... واذا سئلوك عن الكيفية فقل كما قال اللّه‏ عز وجل: «ليس كمثله شيء».

... سأل الزنديق عن الصادق عليه السلام: إن اللّه‏ تعالى ما هو؟ فقال عليه السلام: هو بخلاف الاشياء، ارجع بقولى: "شيء " إلى أنه شيء بحقيقة الشيئية غير أنه لا جسم ولا صورة ولا يحس ولا يجس، ولا يدرك بالحواس الخمس، لا تدركه الاوهام ولا تنقصه الدهور، ولا تغيره الازمان.

الامام الصادق عليه السلام: 

... إن اللّه‏ تعالى لا يشبه شيئا ولا يشبهه شيء، وكل ما وقع في الوهم فهو خلافه.
 

الامام الصادق عليه السلام: 

سبحان من لا يعلم أحد كيف هو إلا هو، ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير، لا يحد ولا يحس، ولا يدركه الابصار، ولا يحيط به شيء ولا هو جسم ولا صورة ولا بذى... تخطيط ولا تحديد.
 

الامام الباقر عليه السلام: 

... يا جابر، ما أعظم فرية أهل الشام على اللّه‏،... إن اللّه‏ تبارك وتعالى لا نظير له ولا شبيه تعالى عن صفة الواصفين وجل عن أوهام المتوهمين، واحتجب عن عين الناظرين...
 

الامام الصادق عليه السلام: 

... ولا يخطر ببال أولي الرويات خاطرة من تقدير جلال عزته، لبعده من أن يكون في قوى المحدودين لانه خلاف خلقه، فلا شبه له من المخلوقين، وإنما يشبه الشي بعديله، فأما ما لا عديل له فكيف يشبه بغير مثاله...

(5). 

لا يعرف الخالق تعالى من جهة كونه خالقاً ومبدعاً:

المبدع لا يكون إلا بخلاف المقدار، والمعرفة لا يتعلق إلا بالمقدار، فهو جل وعلا:

... ممتنع من الادراك بما ابتدع من تصريف الذوات.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... لا يقال له: "ما هو؟"، لانه خلق الماهية، سبحانه من عظيم تاهت الفطن في تيار أمواج عظمته، وحصرت الالباب عند ذكر أزليته، وتحيرت العقول في أفلاك ملكوته.
 

لا تنال الاوهام ـ وهي أعظم أداة إدراكية ـ وغيرها إلا ما يكون مقداريا، مقدّرا، مصوّرا:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... لا تناله الاوهام فتقدره، ولا تتوهمه الفطن فتصوره، ولا تدركه الحواس فتحسه، ولا تلمسه الايدي فتمسه...
 

المطلب الثاني: 

إن كل ما يعرف بنفسه فهو مصنوع:

الامام الرضا عليه السلام: 

كل معروف بنفسه مصنوع.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

ليس بإله من عُرِفَ بنفسه، هو الدال بالدليل عليه.

الامام سيد الشهداء عليه السلام: 

... ليس برب من طرح تحت البلاغ.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

إذاً لقامت فيه آية المصنوع، ولتحوّل دليلا بعد ما كان مدلولا عليه .
 

الامام الرضا عليه السلام: 

... ولما كان للباري معنى غير المبروء...

الامام الصادق عليه السلام: 

... وكل موصوف مصنوع، وصانع الاشياء غير موصوف بحد مسمى [فيعرف به]...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... جل أن تحله الصفات لشهادة العقول أن كل من حلته الصفات مصنوع...
 

الامام الرضا عليه السلام: 

... وكل ما وقع عليه حد فهو خلق اللّه‏ عز وجل.
 

الامام الرضا عليه السلام: 

... واعلم أنه لا تكون صفة لغير موصوف، ولا اسم لغير معنى، ولا حد لغير محدود.

فالحكم بتلازم الوصف والتعريف، مع المقدار والحد والامكان يكون بديهيا:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... ولا خرقت الاوهام حجب الغيوب فتعتقد فيك محدودا في عظمتك... ولا كيفية في أزليتك، ولا ممكنا في قدمك...

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... ولم يعلم لك مائية وماهية فتكون للاشياء المختلفة مجانسا... 

ليس للقلب إلا عقده على الايمان به لا إدراكه ووجدانه بذاته ونفس حقيقته:

الامام أبو عبد اللّه‏ الحسين عليه السلام: 

... لا تدركه العلماء ولا أهل التفكير بتفكيرهم إلا بالتحقيق إيقانا بالغيب.
 

الامام أبو عبد اللّه‏ الحسين عليه السلام:

... يصيب الفكر منه الايمان به موجودا، ووجود الايمان لا وجود صفة...

فالحذر! الحذر! أن تتوهم أو تجد في نفسك شيئا فتعتقد أنه هو اللّه‏ تعالى!! فإن القلب بدقيق أوهامه ولطيف خطراته وكمال وجدانه يجدّ أن يجد مصداقا لوجود الخالق فيتخلص عن التحير والوله فيه!! وأما فكيف يصوره وبم يمثله؟! هل يصوره ذاتا بلا حد ولا نهاية، أكبر وأعظم من كل شيء؟! وذلك باطل لان اللامتناهي منتف ثبوتا، أم هل يتصوره ذاتا بلا جزء ولا بعد ولا مقدار؟! وذاك عنده هو العدم نفسه، مستحيل الوجود محال ثبوتا أيضا. 

أم هل يتصوره شيئا بين ذاك وذين؟!! وكل ما يتصور بينهما فهو مقدر محدود مخلوق محتاج. 

أم هل يعتقد أنه هو اللامتناهي ولا جزء له؟!! وهو اجتماع النقيضين، مع استحالة طرفيه بذاتهما ـ إلا أن يوؤل ذلك إلى المعاني الاعتبارية فيقال: "إنه كل الاشياء وليس بشيء منها"!! أو يقال: "هو واحد في عين الكثرة وكثير في عين الوحدة"!! كما يعترف بذلك القائلون به وينصون عليه ـ .

وهل... وهل... وكل هذه أوهام باطلة ومحالات واضحة. 

أو هل يعرفه بالعلم الحضوري ـ أي يجده بنفس وجدانه ذاته حيث إن الحضور يكون معناه عند القائلين به هو نفس العينية والوحدة في الوجود كما تقول بذلك الفلسفة والعرفان وبعض أصحاب مدرسة التفاكيك المعروفة؟! ـ وهذا هو نفس القول بوحدة الوجود وإنكار وجود الخالق المتعالي عن الخلق!

فليس له إلا عقده على الايمان بوجود الخالق، معترفا بالعجز عن إدراكه ووجدانه بذاته، ويجب عليه الرجوع عن كل ما وصل إليه خاسئا حسيرا.

فالقلب في كل حركة منه إلى وجدان ربه وإدراك معرفته، إن فتق له رتقُ عظيم غواشي جفون حَدَق عينيه بعناية ربه، لعلم أن ما وصل إليه ليس له برب، ويعلم أنه ليس له إلا الرجوع عن كل منتهى إلى مبدئه، وعن كل متوهم إلى معرفة توحيد إخلاص خالقه، وإلى الاقرار بأنه شيء بخلاف كل شيء يراه أو عسى أن يصل إليه.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... فمن تفكر في ذلك رجع طرفه إليه حسيرا وعقله مبهوتا وتفكره متحيرا.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

... البعيد من حدس القلوب.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... لانه اللطيف الذي إذا أرادت الاوهام أن تقع عليه في عميقات غيوب ملكه، وحاولت الفكر المبرات من خطر الوسواس إدراك علم ذاته، وتولهت القلوب إليه لتحوي منه مكيّفا في صفاته، وغمضت مداخل العقول في حيث لا تبلغه الصفات لتنال علم إلهيته، ردعت خاسئة وهي تجوب مهاوي سدف الغيوب متخلصة إليه سبحانه، رجعت وجبهت معرفة بأنه لا ينال بجور الاعتساف كنه معرفته...

الامام زين العابدين عليه السلام: 

... اللهم صل على محمّد وآل محمّد واجعلنا من الذين فتقت لهم رتق عظيم غواشي جفون حدق القلوب حتى نظروا إلى تدبير حكمتك وشواهد حجج بيناتك [في فعلك وخلقك] فعرفوك بمحصول فطن القلوب [إيقانا بغيب ذاتك] وأنت في غوامض سترات حجب القلوب، فسبحانك أي عين تقوم بها نصب نورك أم ترقأ إلى نور ضياء قدسك أو أي فهم يفهم ما دون ذلك، إلا الابصار التي كشفت عنها حجب العمية فرقت أرواحهم على أجنحة الملائكة فسماهم أهل الملكوت زوارا وسماهم أهل الجبروت عمّارا فترددوا في مصاف المسبحين وتعلقوا بحجاب القدرة وناجوا ربهم عند كل شهوة، فخرقت قلوبهم حجب النور حتى نظروا بعين القلوب إلى عز الجلال في عظم الملكوت، فرجعت القلوب إلى الصدور على النيات بمعرفة توحيدك فلا اله إلا أنت وحدك لا شريك لك تعاليت عما يقول الظالمون علوا كبيرا.

رسولاللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم: 

اللهم إني أسئلك يا من احتجب بشعاع نوره عن نواظر خلقه [أي احتجب عن الادراك بعلو ذاته المقدسة لا بالستر والحجاب] يا من تسربل بالجلال والعظمة، واشتهر بالتجبر في قدسه، يا من تعالى بالجلال والكبرياء في تفرّد مجده... أسئلك بمعاقد العز من عرشك... وبكل اسم هو لك سميت به نفسك أو استاثرت به في علم الغيب عندك، وبكل اسم هو لك أنزلته في كتابك أو أثبته في قلوب الصافين الحافين حول عرشك، فتراجعت القلوب إلى الصدور عن البيان [والادراك والتوصيف] بإخلاص الوحدانية [الممتنعة عن الادراك] وتحقيق الفردانية، مقرة لك بالعبودية وأنك أنت اللّه‏، أنت اللّه‏ أنت اللّه.
 فلا إله إلا أنت، فلا إله إلا أنت، فلا إله إلا أنت، وأسئلك بالاسم الذي فتقت به رتق عظيم جفون عيون الناظرين الذين به تدبير حكمتك وشواهد حجج أنبيائك يعرفونك بفطن القلوب [إيقانا بالغيب وأنك لا تعرف مطلقا] وأنت في غوامض مسرات سريرات الغيوب...
 

عن هشام بن الحكم قال: 

الاشياء [كلها] لا تدرك إلا بأمرين: بالحواس والقلب، والحواس إدراكها على ثلاثة معان:

إدراكا بالمداخلة، وإدراكا بالمماسة، وإدراكا بلا مداخله ولا مماسّه، فأما الادراك الذي بالمداخلة فالاصوات والمشام والطعوم، وأما الادراك بالمماسّة فمعرفة الاشكال من التربيع والتثليث ومعرفة اللّين والخشن والحر والبرد، وأما الادراك بلا مماسة ولا مداخلة فالبصر يدرك الاشياء بلا مماسة ولا مداخلة في حيّز غيره ولا في حيّزه، وإدراك البصر له سبيل وسبب، فسبيله الهواء وسببه الضياء فإذا كان السبب متصلا بينه وبين المرئي والسبب القائم أدرك ما يلاقي من الالوان والاشخاص، فإذا حمل البصر على ما لا سبيل له فيه رجع راجعا فحكى ما ورآئه كالناظر في المرآة لا ينفذ بصره في المرآة فإذا لم يكن له سبيل رجع راجعا يحكي ما ورآئه، وكذلك الناظر في الماء الصافي يرجع راجعا فيحكي ما ورائه إذ لا سبيل له في إنفاذ بصره،
فأما القلوب فإنما سلطانه على الهواء فهو يدرك جميع ما في الهواء ويتوهمه، فلا ينبغي للعاقل أن يحمل قلبه على ما ليس موجودا في الهواء من أمر توحيد اللّه‏ جل وعز، فإنه إن فعل ذلك لم يتوهم إلا ما في الهواء موجود كما قلنا في أمر البصر، تعالى اللّه‏ أن يشبهه خلقه.
 

المطلب الثالث
لا يعرف الخالق إلا بأثره وفعله
مقدمات: 

1 . إن العلم بالشيء إما أن يمكن أن يتعلق بشيء بنفسه وبلا واسطة بأن نصل إلى ذاته وحالاته حسّا أو عقلا أو وهما أو اتحادا وعينا وحضورا... وإما أن يمتنيع ذلك فلا يحصل العلم به إلا نغيره ـ وهو خلقه وفعله الدال على وجوده دون أي تصور وتوهم وإدراك عن حقيقة ذاته.

2 . القسم الاول من قسمي العلم المذكورين يكون متفرعا على كون المعلوم مقداري عددي قابلا للوجود والعدم والزيادة والنقصان والتصور والتوهم،
3 . حصول العلم بوجود شيء والاقرار به من حيث دلالة آثاره عليه لا يستلزم معرفة حقيقة ذاته،
4 . الخالق لا يكون إلا بخلاف كل شيء وكل مقدار، وما يكون كذلك فمحال أن يدرك ويعرف بذاته.

النتيجه: لا يحصل العلم به تعالى والاقرار بوجوده إلا من وجود أثره وفعله.

فنكتفي بالاشارة إلى بعض ما يدل على ذلك من الروايات.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

دليله آياته، ووجوده إثباته.
 

الامام الرضا عليه السلام:

بصنع اللّه‏ يستدل عليه.

الامام الرضا عليه السلام:

وفيها أثبت غيره ومنها أنيط الدليل.

الامام الرضا عليه السلام:

... بها تجلى صانعها للعقول.

أمير المؤمنين عليه السلام 

بها تجلى صانعها للعقول، وبها امتنع من نظر العيون.

الامام الرضا عليه السلام 

إلهي بدت قدرتك ولم تبد هيئته فجهلوك وبه قدروك والتقدير على غير ما به وصفوك، وإني بريء يا إلهي من الذين بالتشبيه طلبوك، ليس كمثلك شيء، إلهي ولن يدركوك، وظاهر ما بهم من نعمك دليلهم عليك لو عرفوك، وفي خلقك يا إلهي مندوحة أن يتناولوك، بل سووك بخلقك فمن ثم لم يعرفوك، واتخذوا بعض آياتك ربا فبذلك وصفوك، تعاليت ربي عما به المشبهون نعتوك.

الامام الرضا عليه السلام 

... فأي ظاهر أظهر وأبين أمرا من اللّه‏ تبارك وتعالى، فإنك لا تعدم صنعته حيثما توجهت وفيك من آثاره ما يغنيك.

الامام الكاظم عليه السلام: 

يا هشام، إن اللّه‏ تبارك وتعالى أكمل للناس الحجج بالعقول، ونصر النبيين بالبيان، ودلهم على ربوبيته بالادلة.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... ولا يعرف إلا بخلقه تبارك وتعالى

الامام الباقر عليه السلام:

إن اللّه‏ تعالى أظهر ربوبيته في إبداع الخلق.

... قال: فما الدليل عليه؟ [قال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام ] وجود الافاعيل التي دلت على أن صانعا صنعها...
 

لا يكون الشيء دليلا على نفسه أو غيره إلا إذا عرف بنفسه وكان مقداريا، فلا يمكن أن يكون الخالق. تعالى إلا مدلولا عليه ولا يكون دليلا على غيره مطلقا، وهذا الحكم من البداهة يكون بمكان يجعل مقابله نتيجة الخلف في الاستدلال:

الامام الرضا عليه السلام:

كيف يستحق الازل من لا يمتنع من الحدث، وكيف ينشيء الاشياء من لا يمتنع من الانشاء، إذاً لقامت فيه آية المصنوع ولتحول دليلا بعد ما كان مدلولا عليه.

... قال ما الايمان وما الكفر؟ [قال الامام الصادق عليه السلام:] الايمان أن يصدق اللّه‏ في ما غاب عنه من عظمة اللّه‏ لتصديقه بما شاهد من ذلك، والكفر: الجحود.
 

الامام الصادق عليه السلام:

فبالعقل عرف العباد خالقهم، وأنهم مخلوقون، وأنه المدبر لهم، وأنهم المدَبرون، وأنه الباقي وهم الفانون، واستدلوا بعقولهم على ما رأوا من خلقه من سمائه وأرضه وشمسه وقمره وليله ونهاره وبأن له ولهم خالقا ومدبرا.
 

...أخبرني أعرفت اللّه‏ بمحمّد أم عرفت محمّدا باللّه‏؟! فقال [علي بن أبي طالب عليه السلام:] ما عرفت اللّه‏ عز وجل بمحمّد صلي الله عليه وآله ‏وسلم، ولكن عرفت محمّدا باللّه‏ عز وجل حين خلقه وأحدث فيه الحدود من طول وعرض فعرفت أنه مدبر مصنوع باستدلال وإلهام منه وإرادة، كما ألهم الملائكة طاعته، وعرفهم نفسه بلا شبه ولا كيف.
 

بل كما أن العلم بوجود الذات المتعالية لا يحصل إلا من وجود أفعاله وآثاره، فكذلك هو في كل ما يوصف به من الصفات، فلا تعرف بها إلا من ناحية دلالة آثارها عليها:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

مستشهد بكلية الاجناس على ربوبيته، وبعجزها على قدرته، وبفطورها على قدمه، وبزوالها على بقائه... كفى بإتقان الصنع لها آية، وبمركب الطبع عليها دلالة، وبحدوث الفطر عليها قدمة، وبإحكام الصنعة لها عبرة.

الامام الرضا عليه السلام:

وبحدوث خلقه على أزليته، وباشتباههم على أن لا شبه له، المستشهد بآياته على قدرته، الممتنع من الصفات ذاته.

إذا كانت معرفة الذات مستحيلة مطلقا فطريق العلم بوجود الخالق تعالى منحصر بالايات والعلامات الدالة على وجوده:

الامام الباقر عليه السلام:

... لم تره العيون بمشاهدة العيان ورأته القلوب بحقائق الايمان، لا يعرف بالقياس، ولا يدرك بالحواس ولا يشبه بالناس، موصوف بالايات، معروف بالعلامات.

الامام الرضا عليه السلام:

معروف بغير تشبيه، يعرف بالايات ويثبت بالعلامات، فلا إله غيره الكبير المتعال.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الظاهر بعجائب تدبيره للناظرين، والباطن بجلال عزته عن فكر المتوهمين.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لم يطلع العقول على تحديد صفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته، فهو الذي تشهد له أعلام الوجود على إقرار قلب ذى جحود، تعالى اللّه‏ عما يقول المشبهون به، الجاحدون له علوا كبيرا.
 

الامام الرضا عليه السلام:

ويستدل عليه بخلقه حتى لا يحتاج في ذلك الطالب المرتاد إلى رؤية عين، ولا استماع أذن، ولا لمس كف، ولا إحاطة بقلب.

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

يوحد ولا يبعض، معروف بالايات،
 موصوف بالعلامات.

الامام الرضا عليه السلام:

لا يدرك بالحواس، ولا يقاس بالناس، معروف بغير تشبيه... لا يمثل بخليقته... يحقق ولا يمثل ويوحد ولا يبعض، يعرف بالايات ويثبت بالعلامات، فلا إله غيره الكبير المتعال.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لم يتعاوره زيادة ولا نقصان، بل ظهر في العقول بما أرانا من علامات التدبير المتقن والقضاء المبرم، فمن شواهد خلقه خلق السموات...

فهو لا يعرف إلا بآثاره لان الادراك بغير ذلك لا يكون إلا بالاحاطة المتفرعة على كون ما يدرك مقداريا متجزيا مخلوقا، وهو أجل وأعظم من أن يحاط به أو يوصف بصفات خلقه:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

عظم أن تثبت ربوبيته بإحاطة قلب أو بصر.

الامام الباقر عليه السلام:

فمتى تفكر العبد في مائيه الباري وكيفيته أَلهَ
 فيه وتحير ولم تحط فكرته بشيء يتصور له، لانه عز وجل خالق الصور، فإذا نظر العبد إلى خلقه ثبت له أنه عز وجل خالقهم ومركب أرواحهم في أجسادهم.

... فخبرني عن اللّه‏ تعالى أمُدَركٌ بالحواس عندك فيسألك المسترشد في طلبه استعمال الحواس، أم كيف طريق المعرفة به إن لم يكن الامر كذلك؟ فقال: أمير المؤمنين عليه السلام: تعالى الملك الجبار أن يوصف بمقدار، أو تدركه الحواس، أو يقاس بالناس، والطريق إلى معرفته صنائعه الباهرة للعقول الدالة ذوى الاعتبار بما هو منها مشهود ومعقول. قال الجاثليق صدقت، هذا واللّه‏ هو الحق الذي قد ضل عنه التائهون في الجهالات...
 

ومن هنا تقف على أن واقع برهان الصديقين والانبياء عليهم السلام هو ما ستدل فيه عليه تعالي من حهة وجدانه بنفسه بقول اللّه‏ تعالى فيه:

«وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم...».

وقال:

«وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السموات والارض وليكون من الموقنين».
 

ليس إلا أن ما يكون قابلا للزيادة والنقصان والتغير والافول لا يليق بالالوهية فلا بد له من خالق بخلافه:

«فلما أفل قال لا أحب الافلين».
 

«فلما أفلت قال: يا قوم إني بريء مما تشركون». 

الامام الباقر عليه السلام:

... وكل ذلك مخلوق مصنوع محدَث مربوب مدَبر.

الامام الرضا عليه السلام:

... فلما أفل الكوكب قال: لا أحب الافلين لان الافول عن صفات المحدث لا من صفات القديم... إن العبادة لا تحق لمن كان بصفة الزهرة والقمر والشمس، وإنما تحق العبادة لخالقها وخالق السموات والارض. وكان ما احتج به على قومه ما ألهمه اللّه‏ وآتاه كما قال اللّه‏ تعالى: وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه...
 

إن قلت: كيف تكون الدلالة على اللّه‏ تعالى منحصرة بالاثار وهذا سيد الشهداء ـ صلى اللّه‏ عليه وعلى آبائه وأولاده وأصحابه ورزقنا اللّه‏ تعالى شفاعته وزيارته ـ يقول في ما ينسب إليه من الضميمة المشهورة إلى دعاء عرفة:

إلهي أنا الفقير في غناى... إلهي ترددي في الاثار يوجب بعد المزار... كيف يستدل عليك بما هو في وجوده مفتقر إليك، أيكون لغيرك من الظهور ما ليس لك حتى يكون هو المظهر لك، متى غبت حتى تحتاج إلى دليل يدل عليك، ومتى بعدت حتى تكون الاثار هي التي توصل إليك، عميت عين لا تراك عليها رقيبا... أنت الذي تعرفت إلي في كل شيء فرأيتك ظاهرا في كل شيء وأنت الظاهر لكل شيء... 

قلت: قد أغنانا عن الجواب عن ذلك ما أورده العلامة المجلسي "قدس سره" في بحار الانوار حيث يقول:

قد أورد الكفعمي "ره" أيضا هذا الدعاء في البلد الامين، وإبن طاووس في مصباح الزائر كما سبق ذكرهما، ولكن ليس في آخره فيهما بقدر ورق تقريبا وهو من قوله: "إلهي أنا الفقير في غناى" إلى آخر هذا الدعاء، وكذا لم يوجد هذه الورقة في بعض النسخ العتيقة من الاقبال أيضا، وعبارات هذه الورقة لا تلائم سياق أدعية السادة المعصومين أيضا، وإنما هي على وفق مذاق الصوفية، ولذلك قد مال بعض الافاضل إلى كون هذه الورقة من مزيدات بعض مشايخ الصوفية ومن إلحاقاته وإدخالاته.

وبالجملة هذه الزيادة أما وقعت من بعضهم أولا في بعض الكتب، وأخذ إبن طاووس عنه في الاقبال غفلة عن حقيقة الحال، أو وقعت ثانيا من بعضهم في نفس كتاب الاقبال، ولعل الثاني أظهر على ما أومأنا إليه من عدم وجدانها في بعض النسخ العتيقة وفي مصباح الزائر، واللّه‏ أعلم بحقائق الاحوال.
 

إن قلت: فما تقول في رواية السفينة المشهورة وهي: 

قال رجل للصادق عليه السلام: يا بن رسول اللّه‏، دلني على اللّه‏ ما هو؟ فقد أكثر علي المجادلون وحيرونى. فقال له: يا عبد اللّه‏، هل ركبت سفينة قط؟ قال: نعم، قال: فهل كسربك حيث لا سفينة تنجيك ولا سباحة تغنيك؟ قال: نعم، قال: فهل تعلق قلبك هنالك أن شيئا من الاشياء قادر على أن يخلصك من ورطتك؟ فقال: نعم: قال الصادق عليه السلام: فذلك الشيء هو اللّه‏ القادر على الانجاء حيث لا منجى وعلى الاغاثة حيث لا مغيث.
 

قلت: هذه الرواية أيضا لا دلالة فيها على كونه دليلا يدل على وجود اللّه‏ تعالى في عرض دلالة الاثار والافعال ـ حتى يسمى ببرهان الفطرة على تعبير بعضهم ـ أو غير ذلك.

هذا، مع غض النظر عن انتهاء سندها إلى محمّد بن أبي القاسم الجرجاني المفسر الخطيب، راوي التفسير المنسوب إلى الامام الحسن العسكرى عليه السلام .

وقد جاء في "قاموس الرجال"حول التفسير المذكور:

يشهد لافترائها عليه عليه السلام وبطلان نسبتها إليه أولا شهادة خريت الصناعة ونقاد الاثار أحمد بن الحسين الغضايري، أستاد النجاشي، أحد أئمة الرجال فقال: إن محمّد بن أبي القاسم الذي يروي عنه ابن بابويه ضعيف كذّاب، روى عنه تفسيرا يرويه عن رجلين مجهولين يعرف أحدهما بيوسف بن محمّد بن زياد، والاخر بعلي بن محمّد بن يسار، عن أبويهما، عن أبي الحسن الثالث عليه السلام، والتفسير موضوع عن سهل الديباجي عن أبيه بأحاديث من هذه المناكير. وثانيا بسبر أخباره فنراها واضحة البطلان، مختلفة بالعيان، فمنها... 

وجاء في "معجم رجال الحديث":

إن محمّد بن القاسم هذا، لم ينص على توثيقه أحد من المتقدمين حتى الصدوق "قدس سره" الذي أكثر الرواية عنه بلا واسطة وكذلك لم ينص على تضعيفه، إلا ما ينسب إلى إبن الغضائري، وقد عرفت غير مرة أن نسبة الكتاب إليه لم تثبت، واما المتأخرون فقد ضعفه العلامة، والمحقق الداماد وغيرهما، ووثقه جماعة آخرون على ما نسب إليهم. والصحيح أن الرجل مجهول الحال، لم تثبت وثاقته ولا ضعفه...

وعلى كل حال فالتفسير المنسوب إلى الامام العسكري عليه السلام بروايته لم تثبت، فإنه رواه عن رجلين مجهول حالهما، وقد أشرنا إلى ذلك في ترجمة علي بن محمّد بن سيار.
 

وجاء في ترجمة علي بن محمّد بن سيار منه:

إن الناظر في هذا التفسير لا يشك في أنه موضوع، وجل مقام عالم محقق أن يكتب مثل هذا التفسير فكيف بالامام عليه‏ السلام.
 

نقد الفلسفة
جاء في "تفسير الميزان" حول المعرفة الفطرية:

إذا كان اللّه‏ سبحانه هو الرب القدير الذي لا ينساه الانسان وإن نسي كل شيء إلا نفسه، ويضطر إلى التوجه إليه ببعث من نفسه عند الشدائد الفاضحة الحاطمة دون غيره من الشركاء المسمين آلهة، فهو سبحانه هو رب الناس دونها... على ما في غريزة الانسان أن يشتغل عند إحاطة البلية به عن كل شيء بنفسه، ولا يهم إلا بنفسه لضيق المجال به أن يتلهي بما لا ينفعه، فاشتغاله والحال هذه بدعاء اللّه‏ سبحانه ونسيانه الاصنام أصرح حجة أنه تعالى هو اللّه‏ لا اله غيره ولا معبود سواه.

أصل الدعاء عند الشدائد والمصائب، وأن للانسان توجها جبليا عند ما تطل عليه البلية وينقطع عنه كل سبب إلى من يكشفها عنه، فهو حجة أخرى غير هذه الحجة، والمطلوب بهذه الحجة ـ وهي التي في هذه الاية ـ التوحيد، وبتلك الحجة إثبات الصانع من غير نظر إلى توحيده.

فبما بيناه يظهر جليا أنه لا حجة في ما ادعوه مطلقا وأن تفسير الايات المذكورة بما فهموه لا يصح، فإن البرهان على إثبات وجود الخالق جل وعلا منحصر بالاستدلال عليه من وجود خلقه بالعقل فقط.

تقول الفلسفة والعرفان حول مسألة معرفة اللّه‏ باللّه‏:

إن التفكر في أمر اللّه‏ تعالى ـ الذي جعله مولانا الرضا عليه السلام أصل العباده ومغزاها، إنما يتم بمعرفة آياته النفسية وغيرها، عدا ما للاوحدي من أوليائه الذين يعرفونه تعالى به تعالى ويعرفون غيره به، لا أنهم يعرفونه بغيره إذ ليس لغيره من الظهور ما ليس له حتى يكون ذلك الغير هو المظهر له.

وتقول:

ونحو قوله عليه السلام في عدم إمكان إلاكتناه بذاته تعالى وأنه لا ماهية له، "كل معروف بنفسه مصنوع" حيث أفاد عليه السلام بأن ما لا يكون مصنوعا لشيء أصلا، بل هو صانع جميع الاشياء لا يكون معروفا بنفسه أي بذاته وماهيته لا ماهية له ورآء الوجود المحض الذي لا يدركه العقل بالكنه، إذ لا صورة له تحكيه ولا مثال له يحاذيه، لانه ليس كمثله شيء. 

وتقول:

لا اله إلا اللّه‏ وحده وحده وحده، ناظر إلى مراتب التوحيد من التوحيد الذاتي والوصفي والفعلى، لفناء جميع الذوات في ذاته تعالى وفناء جميع الاوصاف في وصفه تعالى، وفناء جميع الافعال في فعله تعالى، لان «كل شيء هالك إلا وجهه» «وأينما تولوا فثم وجه اللّه‏» حتى في نفس التولية والاين... لان الاطلاق الذاتي لا يشذ عنه شيء، ومثل هذه المعرفة والتعريف لا يتيسر إلا لخواص أوليائه الذين يعرفون اللّه‏ باللّه‏... فحينئذ لا يعرفون شيئا إلا ما عرفهم اللّه‏ إياه.

ترد إشكالات على ما قالته الفلسفة والعرفان هاهنا وهى:

الاول: لا يمكن أن يعرف الخالق تعالى إلا بأثره الدال عليه، ومن البديهي أن التصديق بوجود شيء من حيث دلالة أثره عليه لا يستلزم كونه ذا صورة تحكيه ومثال يحاذيه ألبتة.

الثاني: إن لغير الخالق تعالى من الظهور ما لا يكون له ـ بل لا يمكن أن يكون له ـ أبدا وهو الظهور بالذات عقلا أو حسا أو وهما أو... 

الثالث: ومن الظهور للمخلوق هو ظهوره بالمعلولية والتجزى وقابلية الانقسام والتغير والتبدل التي يكون بها دالا على وجود علته، والخالق تعالى ليس بمعلول مطلقا ولا يكشف وجوده عن وجود غيره علة له ـ بل مطلقا ـ أبدا.

فكل شيء دليل على وجود خالقه والخالق تعالى لا يكشف بوجوده عن وجود غيره مطلقا، وإلا لتحول دليلا بعد ما كان مدلولا عليه كما قاله مولانا الامام الرضا عليه السلام:

إذاً لقامت فيه آية المصنوع، ولتحول دليلا بعد ما كان مدلولا عليه.

الرابع: فرض الواقعية لشيء هو الوجود المحض بلا إنية ولا مائية غير معقول، فيجب على القائل بذلك أن يرجع الامر إلى كون اللّه‏ تعالى نفس وجود الاشياء بأجمعها وأن لا يكون له وجود غير ذلك! ولذا تراهم تارة يقولون بأن للّه‏ تعالى وراء وجود الاشياء وجودا لا إسم له ولا رسم، وتارة يعترفون بأن أحدية اللّه‏ تعالى ليس شيئا وراء أحدية مجموع الاشياء!

کما يقول ابن العربى:

وما في الكون أحدية إلا أحدية المجموع.

وتارة أخرى حيث يرون وضوح بطلان هذا الاعتقاد يتبرؤون منه وينسبونه إلى الجهلة من الصوفية والزنادقة والملحدين کما يقول ملاصدرا:

إن بعض الجهلة من المتصوفين المقلدين الذين لم يحصلوا طريق العلماء العرفاء، ولم يبلغوا مقام العرفان، توهموا لضعف عقولهم ووهن عقيدتهم وغلبة سلطان الوهم على نفوسهم، أن لا تحقق بالفعل للذات الاحدية المنعوتة بألسنة العرفاء بمقام الاحدية وغيب الهوية وغيب الغيوب مجردة عن المظاهر والمجالي، بل المتحقق هو عالم الصورة وقواها الروحانية والحسية، واللّه‏ هو الظاهر المجموع لا بدونه وحقيقة الانسان الكبير والكتاب المبين الذي هذا الانسان الصغير أنموذج ونسخة مختصرة عنه. وذلك القول كفر فضيح وزندقة صرفة، لا يتفوه به من له أدنى مرتبة من العلم، ونسبة هذا الامر إلى أكابر الصوفية ورؤسائهم افتراء محض وإفك عظيم، يتحاشى عنها أسرارهم وضمائرهم، ولا يبعد أن يكون سبب ظن الجهلة بهؤلاء الاكابر إطلاق الوجود تارة على ذات الحق، وتارة على المطلق الشامل، وتارة على المعنى العام العقلي، فانهم كثيرا ما يطلقون الوجود على المعنى الظلي الكوني، فيحملونه على مراتب التعينات والوجودات الخاصة، فيجري عليه أحكامها.

بل الحق هو أن يقال: لا موجود إلا وله ماهية وإنية وهو موجود بنفس مائيته وحقيقته، إلا أن المائية على قسمين:

ألف). المائية والحقيقة المقدارية المتجزية المخلوقة القابلة للتصور والادراك، 

ب). المائية والحقيقة المنزهة عن المقدار والاجزاء، المتعالية عن قابلية التصور والادراك، وعدم إمكان الاكتناه بذات الخالق تعالى ليس من جهة أنه لا ماهية له، بل لان الادراك لا يتعلق إلا بالمقداري المتجزي المخلوق. 

إن قلت: إن سلب الماهية عن اللّه‏ تعالى ليس بمعنى سلب المائية والهوية التي يكون بها الشيء نفسه، بل المنفي عنه هو ما يقال في جواب "ما" الحقيقية التي يسأل بها عن ذات الشيء وحقيقته.

فنقول: إن تقسيم "ما" إلى القسمين لا يرجع إلى معنى محصل في الواقع، وذلك أن ذينك القسمين كليهما راجعان إلى الجواب عن السؤال بـ "ما هو؟" لا إلى نفس السؤال بـ "ما"، فإن السؤال بـ "ما هو" تارة يتعلق بما يمكن أن يعرف بذاته، وتارة أخرى يسأل بها عن حقيقة شيء لا يمكن أن يعرف بذاته، وظاهر أن السؤال بـ "ما" في كلتا الصورتين على مستوى واحد وهو السؤال عن حقيقة الشيء ونفس هويته ومائيته بلا فرق بين المقامين أصلا .

هذا كله بعد وضوح بطلان العقيدة الفلسفية الزاعمة أنه يمكن أن يكون هناك حقيقة عينية هي الوجود المحض، بحيث يكون وجود ها نفس هويته، وهويته نفس حقيقة الوجود، وحقيقة الوجود هو كل الاشياء!!

وذلك أن هذه العقيدة باطلة باستحالة موضوعها، بل الحق هو أن الخالق الموجود، هو شيء بحقيقة الشيئية، أجل من أن تعرف ذاته، ومتعال عن الاتصاف بالجزء والكل والتناهي وعدم التناهي، فلا معنى لقول القائل "هو نفس حقيقة الوجود الصرف اللامتناهي بلا مائية وهو كل الاشياء"،
الخامس: إن الفلسفة ـ وكذا العرفان ـ تدعي أنها عرفت كنه وجود الخالق تعالى، وعلمت أنه هو الوجود المطلق اللامتناهي الشامل لجميع مراتب الوجود ـ عند الفيلسوف ـ والجامع لجميع صور الكائنات ـ عند العارف، فكيف يمكنها إدعاء امتناع معرفة كنه ذات الخالق تعالى في نفس الوقت؟! بل هم المدعون لوجدان ذات الخالق تعالي بالحضور الّذي يكون عندهم أعلى مراتب العلم بل يحسبون غير العلم الحضوري جهالة وضلالة!

وبناء على ما قلناه فليست المعرفة الفطرية والقلبية والذرية معرفة في عرض المعرفة الحاصلة من وجود الاثار، ولا تكون طريقا مستقلا بنفسه يعدّ مقابلا لها، بل هي أيضا من أفرادالدلالة علي الله تعالي بغيره وموقف الذي أيضا من مواقفالمرفة البرهانية الاستدلالية لا المعرفة الحضورية الباطلة من أساسها .

قد يقال:

إن المعرفة الحاصلة من الاثار بعيدة الاستنتاج، وعلم المخلوق بالنسبة إلى خالقه يكون على خلاف ذلك حيث يكون حاضرا عنده بلا احتياج إلى طول الاستدلال من الاثر إلى المؤثر.

فنقول: إن دلالة الاثر على المؤثر، والصنع على الصانع، والخلق على الخالق، للمخلوق الذي يكون بكل وجوده مسخرا لخالقه، يوجده ويحفظه، يشفيه ويمرضه، يحييه ويميته،... أبده من أن تكون محتاجة إلى مقدمات طويلة بعيدة، ولا سيما إذا كان ذلك قد سبقه التعريف والاقرار في موقف آخر على نحو تكون المعرفة ثابتة في القلوب والموقف منسيا، ويكون الانسان مفطورا بالاذعان بوجود ربه بمجرد التذكر بخالقه والتنبيه على تعاليه عن كل شيء وتقدسه وتنزهه عنه.

جاء في "تفسير الميزان":

أما المعرفة الفكرية التي يفيدها النظر في الايات الافاقية سواء حصلت من قياس أو حدس أو غير ذلك فإنما هي معرفة بصورة ذهنية عن صورة ذهنية، وجلّ الاله أن يحيط به ذهن أو تساوي ذاته صورة مختلقة اختلقها خلق من خلقه، ولا يحيطون به علما.

إن المعرفة الحقيقية لا تستوفي بالعلم الفكري حق استيفائها.
 

ونقول:

1 . بل إن المعرفة حق المعرفة هي المعرفة الفكرية والعقلية التي يفيدها النظر إلى الايات الافاقية والاستدلال عنها على وجود خالقها، وهو التصديق العقلي بوجود الخالق المتعالي عن الادراك والمعرفة بنفسه، 

ولا يستلزم ذلك تصور ذات الخالق تعالي بنفسه بوجه،
وأما المعرفة النفسية التي تكون بمشاهدة السالك نفسه نفس ربه، وحسبان وجوده مطلقا ومتعريا عن التعينات نفس وجود خالقة ـ وتسمى تلك المعرفة الخاطئة معرفة اللّه‏ باللّه‏ عند أصحاب الفلسفة والعرفان والتفکيک وتعدّ عندهم المعرفة حق المعرفة ـ فهي ضلالة بيّنة يدفعها العقل والبرهان والضرورة والوجدان والكتاب والسنة القطعية ولا يمكن الوصول إليها إلا بتلقينات خاطئة، ورياضات شاقة مزيلة لاستقامة الطباع، بحيث يرى السالك بتأثيرها كل حق باطلا وكل باطل حقا. والبحث عن ذلك طويل الذيل كشفنا عنه القناع في كتاب يستقل بالبحث عن زلات الفلاسفة والعرفاء في السير والسلوك.

هذا وقد تعترف الفلسفة والعرفان بانحصار طريق معرفة اللّه‏ تعالى بالعقل وامتناع حصولها من الحس والوهم والتجربة ـ التي ليس الشهود العرفاني في الحقيقة شيئا غيرها ـ حيث تقول:

إن المعيار الوحيد في المعارف هو ما تقدم من العلم الضروري أو ما ينتهي إليه، وذلك إنما يعرف بالعقل لا الحس والتجربة... فالمعرفة الحقة تدور مدار العقل القراح... لان معرفة النبي... لا تحصل إلا بمعرفة اللّه‏ وأسمائه الحسنى... ولا تحصل تلك المعرفة إلا بالعقل القراح البرهان المحض، لان الحس لا ينال من لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار، وهو اللطيف الخبير.
 

و نذکرک بأن مکتب التفکيک قد خالف الفلاسفة والعرفاء شديدا وفي الحين جاء بنفس معتقداتهم الباطلة کما أنه يقول:

الفصل الثاني 

هل أسماء اللّه‏ تعالى وأوصافه توقيفية أم لا؟!

تدعي المعرفة البشرية:

أنها يمكنها الوصول إلى معرفة الخالق حق معرفته، فلها توصيف الذات المتعالية بما تفهمه وتصل إليه،
ويردّ عليها هذا الفصل بأنه:

ـ كل ما وصل إليه المخلوق بتوهم أنه من صفات الخالق يكون خطأ وجهالة،
ـ إن اللّه‏ تعالى لا يوصف إلا بما وصف به نفسه
ـ وصول المخلوق إلى ما يليق بالخالق من الصفات والاسماء محال موضوعى، فلا تصل النوبة إلى البحث عن جواز التسمية والوصف بذلك شرعا
ـ كل واصف غير أهل‏بيت النبوة ـ وهم تراجمة وحي اللّه‏ ومحالّ توحيده ـ فقد وصف الخالق بصفات الخلق
ـ القول "بالتنزيه في عين التشبيه والتشبيه في عين التنزيه" خطأ فاحش، وأفحش من ذلك قول القائل بـ "التنزيه عن التنزيه والتشبيه"

إن المخلوق لا يصل بكل ما يملكه إلا إلى المخلوق المقداري المكيف، فليس المراد من توقيفية الاسماء، التوقف على الالفاظ من حيث أنها الفاظ فقط مع إمكان درك الاوصاف والاسماء اللائقة باللّه‏ تعالى حتى يبحث عن جواز التوصيف والتسمية أو عدم جوازهما شرعا، فبم يغترّ المتفكرون المتعمقون في ذات اللّه‏ بعقولهم ويضعون بإزاء ما يتصورون بأوهامهم من إدراك ذات اللّه‏ وصفاته ألفاظا وأسامي فيصفونه بها؟! 

إن المعاني والمفاهيم الصحيحة حملها على اللّه‏ تعالى خارجة عن ما يصل إليه المخلوق حتى يضع بإزائه ألفاظا وأسامي، فلا تصل النوبة إلى البحث عن جواز التسمية وعدمه الشرعى:

الامام الكاظم عليه السلام:

إن اللّه‏ أعلى وأجل من أن يبلغ كنه صفته، فصفوه بما وصف به نفسه وكفّّّّّوا عما سوى ذلك.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

ليس له صفة تنال ولا له حد يضرب فيه الامثال.
 

أين الاعمى عن رؤية ألوان الطواويس؟! وأين الاحول عن رؤية الواحد بعينه الحولاء؟! وأنّى للعقل بإدراك ما لا يدرك مطلقا حتى يبحث عن جواز الوصف أوالتسمية أو التوقيفية شرعا؟!!:

الامام الصادق عليه السلام:

...فإن قالوا ولمَ يختلف فيه؟ قيل لهم: لقصر الاوهام عن مدى عظمته وتعديها أقدارها في طلب معرفته، وأنها تروم الاحاطة به وهي تعجز عن ذلك وما دونه... وإذا كانت هذه الشمس التي يقع عليها البصر ويدركها الحس، قد عجزت العقول عن الوقوف على حقيقتها فكيف ما لطف عن الحس واستتر عن الوهم؟!...
 

الامام الهادي عليه السلام:

... تاهت أوهام المتوهمين... وتلاشت أوصاف الواصفين... فهو... بالمكان الذي لم تقع عليه الناعتون بإشارة ولا عبارة هيهات، هيهات.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وفات لعلوه على الاشياء مواقع رجم المتوهمين...

... سألت أبا عبد اللّه‏ عليه السلام عن شيء من الصفة، فقال فرفع يديه إلى السماء ثم قال: تعالى اللّه‏ الجبار، إنه من تعاطى ما ثمّ هلك، يقولها مرّتين.
 

رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

وكيف يوصف الذي تعجز الحواس أن تدركه؟!

كيف يدرك ما لا يدرك مطلقا وكيف يوصف ما لا يوصف بالذات حتى يصح لمخلوق توصيفه وتسميته بما يعقله ويدركه؟!

ومن هنا ترى الذين ادعوا معرفة حقيقة الذات الالهية والوصول إلى تعيين كنه وجود الخالق وصفاته لا يعرفونه ولا يصفونه إلا بما يكون كمالا عندهم وضلالة وجهالة عند غيرهم من أهل المعرفة والكمال.

الامام الرضا عليه السلام:

إلهي بدت قدرتك ولم تبد هيئته فجهلوك وبه قدروك والتقدير على غير ما به وصفوك، وإني بريء يا إلهي من الذين بالتشبيه طلبوك، ليس كمثلك شيء، إلهي ولن يدركوك وظاهر ما بهم من نعمك دليلهم عليك لو عرفوك، وفي خلقك يا إلهي مندوحة أن يتناولوك، بل سوّوك بخلقك فمُُِِن ثَمَّ لم يعرفوك، واتخذوا بعض آياتك ربّا فبذلك وصفوك، تعاليت ربي عما به المشبهون نعتوك.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... تعالى اللّه‏ عما يصفه الواصفون المشبهون اللّه‏ تبارك وتعالى بخلقه، المفترون على اللّه‏...
 

الامام الرضا عليه السلام:

... فليس لك أن تسمّيه بما لم يسمّ به نفسه...
 

وبذلك فقد يظهر لك جليا بطلان ما قد يقال:

هل أسماء اللّه‏ توقيفية؟ تبين مما تقدم أن لا دليل على توقيفية أسماء اللّه‏ تعالى من كلامه بل الامر بالعكس... هذا بالنظر إلى البحث التفسيري وإما البحث الفقهي فمرجعه فن الفقه، والاحتياط في الدين يقتضي الاقتصار في التسمية بما ورد من طريق السمع وأما مجرد الاجراء والاطلاق من دون تسمية فالامر فيه سهل.
 

فإن سبيل العقلاء في هذا المضمار ليس إلا سبيل النملة التي يقول الامام الباقر عليه السلام في شأنها:

كل ما ميزتموه بأوهامكم في أدق معانيه مخلوق مصنوع مثلكم، مردود إليكم، ولعل النمل الصغار تتوهم أن للّه‏ تعالى زبانيتين، فإن ذلك كمالها وتتوهم أن عدمها نقصان لمن لا يتصف بهما، وهكذا حال العقلاء في ما يصفون اللّه‏ تعالى به.

رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

إن الخالق لا يوصف إلا بما وصف به نفسه، وكيف يوصف الخالق الذي تعجز الحواس أن تدركه والاوهام أن تناله والخطرات أن تحده والابصار عن الاحاطة به، جل عما يصفه الواصفون، نأى في قربه، وقرب في نأيه، كيّف الكيفية فلا يقال له: كيف، وأين الاين فلا يقال له: ايّن، هو منقطع الكيفوفية والاينونيّة، فهو الاحد الصمد كما وصف نفسه والواصفون لا يبلغون نعته «لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد».
 

الامام الرضا عليه السلام:

... من وصف اللّه‏ بخلاف ما وصف به نفسه فقد أعظم الفرية على اللّه‏.
 قال اللّه‏ «لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار وهو اللطيف الخبير» هذه الابصار ليست هي الاعين إنما هي الابصار التي في القلوب لا تقع عليه الاوهام ولا يدرك كيف هو.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... تعالى اللّه‏ عما يصفه الواصفون المشبهون اللّه‏ تبارك وتعالى بخلقه المفترون على اللّه‏...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... تعالى عما ينحله المُحَدِدِون من صفات الاقدار ونهايات الاقطار وتأثل المساكن وتمكن الاماكن، فالحد لخلقه مضروب وإلى غيره منسوب...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

إنه أجلّ من أن تحدّه ألباب البشر بالتفكير، لاتحيط به الملائكه على قربهم من ملكوت عزته بتقدير.

الامام الصادق عليه السلام:

لا تستطاع وصفك... ولا تصف العقول صفة ذاتك.
 

وعليه فلا يكون من يصف اللّه‏ تعالى بغير ما وصف به نفسه والمتجاوز عن حريم التوقيفية إلا مشبها:

الامام الرضا عليه السلام:

... من قال بالتشبيه... فهو كافر مشرك ونحن منه براء في الدنيا والاخرة، يا بن خالد، إنما وضع الاخبار عنا في التشبيه والجبر الغلاة الذين صغروا عظمة اللّه‏ تعالى فمن أحبهم فقد أبغضنا ومن أبغضهم فقد أحبنا، ومن والاهم فقد عادانا ومن عاداهم فقد والانا، ومن وصلهم فقد قطعنا ومن قطعهم فقد وصلنا، ومن جفاهم فقد برنا ومن برهم فقد جفانا، ومن أكرمهم فقد أهاننا ومن أهانهم فقد أكرمنا، ومن قبلهم فقد ردّنا ومن ردّهم فقد قبلنا، ومن أحسن إليهم فقد أساء إلينا ومن أساء إليهم فقد أحسن إلينا، ومن صدقهم فقد كذبنا ومن كذبهم فقد صدقنا، ومن أعطاهم فقد حرمنا ومن حرمهم فقد أعطانا، يابن خالد من كان من شيعتنا فلا يتخذن منهم وليا ولا نصيرا.
 

كيف يمكن أن يوصف من لا يوصف، وكيف يمكن أن يصف الخالق جل وعلا من لا يدرك ولا يصف إلا الحقيقة المقدارية والموجود المتجزّى؟
فإن الفلسفة والعرفان تتفوه تارة في وصف اللّه‏ تعالى بأنه هو كل الاشياء وعين الاعيان ولا موجود سواه ولا يخرج عنه شيء و... 

ويناقض نفسه تارة أخرى بقوله:

إن اللّه‏ ليس بجسم! لا حد له، لا شبح له ولا صورة؟! لا جزء له ولا بعض! ماهيته إنيته لا نقص فيه ولا شبه له ولا مثل ولا ضد؟! لا شريك له؟! صفاته عين ذاته! وهو قادر مختار يريد ويفعل لا يتغير ولا يزول، أزلي أبدى! خالق! موجود بنفسه، لا إمكان فيه و...!!

فإنه مع وضوح أن الاشياء كلها متصفة بأضداد هذه الاوصاف فكيف يمكن سلبها عن اللّه‏ تعالى مع الاعتقاد بأن الاشياء هي عين وجود الخالق والخالق هو نفس الاشياء بأعيانها؟!!

القرآن الكريم:

«فسبحان اللّه‏ رب العرش عما يصفون.»
 

«ويوم يناديهم فيقول أين شركائي الذين كنتم تزعمون.»

«إنكم وما تعبدون من دون اللّه‏ حصب جهنم أنتم لها واردون.»
 

قال الامام أمير المؤمنين عليه السلام في قوله تعالى: «قل هل ننبئكم بالاخسرين أعمالا الذين ضل سعيهم في الحيوة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا

كفرة أهل الكتاب... وقد كانوا على الحق فابتدعوا في أديانهم وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا...

الامام الكاظم عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى أنزل على عبده محمد صلي الله عليه وآله ‏وسلم: «أنه لا إله إلا هو الحي القيوم» ويسمى بهذه الاسماء الرحمن الرحيم العزيز الجبار العلي العظيم. فتاهت هنالك عقولهم واستخفت حلومهم، فضربوا له الامثال وجعلوا له أندادا وشبهوه بالامثال ومثلوه بالاشباه وجعلوه يزول ويحول فتاهوا في بحر عميق لا يدرون ما غوره ولا يدركون كمية بعده.
 

فلا محيص عن التوقف على ما وصف اللّه‏ به نفسه وعدم التجاوز عن ذلك،فإن المخلوق إن وكل إلى نفسه في معرفة الخالق لم يتخذ لنفسه ربا إلا مخلوقا مربوبا، كما أن النملة أن اتخذ ربها على مبنى توهمها لم تتخذه إلا كاملا بما يكون كمالا عندها.

وقد مرّ الحديث عن الامام الباقر عليه السلام:

كل ما ميزتموه بأوهامكم في أدق معانيه مخلوق مصنوع مثلكم مردود إليكم ولعل النمل الصغار تتوهم إن للّه‏ زبانيتين، فإن ذلك كمالها وتتوهم أن عدمهما نقصان لمن لا يتصف بهما!! هكذا حال العقلاء في ما يصفون اللّه‏ تعالى به.

وهذا القصور لا يختص بمخلوق دون مخلوق بل يشترك في ذلك الجن والانس والملك:

الامام الحسين عليه السلام:

وعمن في السماء احتجابه عمن في الارض.
 

الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

ما خلق اللّه‏ خلقا أفضل مني، ولا أكرم عليه منى.، قال علي عليه السلام: فقلت: يا رسول اللّه‏ فأنت أفضل أم جبرئيل؟ فقال صلي الله عليه وآله ‏وسلم: إن اللّه‏ تبارك وتعالى فضل أنبيائه المرسلين على الملائكة المقربين، وفضلني على جميع النبيين والمرسلين والفضل بعدي لك يا علي والائمة من بعدك، وإن الملائكة لخدامنا وخدام محبينا،
يا على، «الذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم يستغفرون للذين آمنوا» بولايتنا، 

يا على، لو لا نحن ما خلق اللّه‏ آدم ولا حوا ولا الجنة ولا النار ولا السماء ولا الارض، وكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سبقناهم إلى التوحيد ومعرفة ربنا عز وجل وتسبيحه وتقديسه وتهليله، لان أول ما خلق اللّه‏ عز وجل أرواحنا فانطقنا بتوحيده وتمجيده، ثم خلق الملائكة، فلما شاهدوا أرواحنا نورا واحدا استعظموا أمورنا فسبحنا لتعلم الملائكة أنا خلق مخلوقون وأنه منزه عن صفاتنا، فسبحت الملائكة لتسبيحنا ونزهته عن صفاتنا، فلما شاهدوا اعظم شأننا هللنا لتعلم الملائكة أن لا إله إلا اللّه‏، فلما شاهدوا كبر محلنا كبرنا اللّه‏ لتعلم الملائكة إن اللّه‏ أكبر من أن ينال، وأنه عظيم المحل. فلما شاهدوا ما جعله اللّه‏ لنا من القدرة والقوة، قلنا: لا حول ولا قوة إلا باللّه‏ العلي العظيم، لتعلم الملائكة أن لا حول ولا قوة إلا باللّه‏، فقالت الملائكة: لا حول ولا قوة إلا باللّه‏.

فلما شاهدوا ما أنعم اللّه‏ به علينا وأوجبه من فرض الطاعة لنا قلنا: الحمد للّه‏ لتعلم الملائكة ما يحق للّه‏ تعالى ذكره علينا من الحمد على نعمه، فقالت الملائكة: الحمد للّه‏، فبنا اهتدوا إلى معرفة اللّه‏ وتسبيحه وتهليله وتحميده،
ثم إن اللّه‏ تعالى خلق آدم عليه السلام وأودعنا صلبه وأمر الملائكة بالسجود له تعظيما لنا وأكراما، وكان سجودهم للّه‏ عز وجل عبودية، ولادم أكراما وطاعة لكوننا في صلبه، فيكف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لادم كلهم أجمعون.
 

والانسان أيضا لو وكل إلى نفسه في سبيل معرفة الخالق فلربما يزعم أنه ينبغي أن يكون أكبر الاشياء هو الخالق تعالي فيقول:

لا يخلو أحد ـ حتى السفيه ـ عن تصور ذات لا شيء أكبر منها، وتلك الذات موجودة ألبتة فإنه إن لم تكن موجودة لزم أن يكون أكبر الاشياء أكبر منها وهذا خلف، فباليقين يكون هناك شيء هو أكبر الاشياء تصورا وواقعا وهو اللّه‏!"
 

وآخر قد يغترّ بمشاعره فيحسب أن التعمق والتفكر في الذات المتعالية عن أوهام المتوهمين وخطرات المتفكرين يجوز له ولامثاله من المتعمقين المغترّين، فيقتحم بمركّب جهله إلى ما يتوقف ويتحرز عنه الراسخون في العلم، فلا يرى الكمال إلا كمالات نفسه المقداريه، ولا النقصان إلا نقائص نفسه المخلوقة، فيسمى الكمال وجودا والنقائص أعداما، فيضم الكمال إلى الكمال ويسلب عنه الاعدام، فيخلق في عالم أوهامه وجودا صرفا لامتناهيا، بل فوق ما لايتناهي شدة!! فيجعل مخلوق تصوراته وأوهامه على عرش الربوبية ويعتقد فيه الالوهية!

الامام الباقر عليه السلام:

هكذا حال العقلاء [فضلا عن غيرهم] في ما يصفون اللّه‏ تعالى به.

نعم لا يمكن أن يتجاوز المخلوق عن حد إدراكه وتوهمه، فلا يتخذ خالقه إلا ما يراه أعظم الاشياء وأكملها عنده، وهذه حكاية إبراهيم الخليل وهو يقول على لسان الخلق:

«فلما رأى الشمس بازغة قال هذا ربى! هذا أكبر»
وأما الحجة البالغة الالهية يذكر دائما ويقول مسبّحا منزها:

ما توهمتم من شيء فتوهموا اللّه‏ غيره.

تقول المعرفة البشرية حول مسألة التشبيه والتنزيه:

يجب التحرز عن التنزيه الصرف، كما يجب التنزه عن التشبيه المحض، للزوم الاتقاء عن حدي التعطيل والتشبيه."

ليس لاهل التفريط من الجهل أن يتهاون عن الخوض في معرفة اللّه‏ سبحانه اعتذارا بأنه مسلك وعر وبحر عميق وحمى ممنوع لانه موجب للتعطيل.
 

وتقول: 

اعلم أن التنزيه عند أهل الحقايق في الجناب الالهي، عين التحديد والتقييد، والمنزة إما جاهل وإما صاحب سوء أدب.
 

	ونزهه وشبه
	وقم في مقعد صدق

	


لا يغاير ولا يباين شيئا، ولا يباينه شى ¨ء.

الانية المحضة التي أثبتها الشيخ في الفصل الرابع من مقالة الثامن من إلهيات الشفاء؟ رحلى 2 / 226، ط 1، هي تكون تنزيها عين التشبيه وليس تنزيها عن التنزيه والتشبيه.
 

	فإن قلت بالتشبيه كنت محددا       وإن قلت بالتنزيه كنت مقيدا
وإن قلت بالامرين كنت مسددا           وكنت إماما في المعارف سيدا


وتقول: 
إن سريان الهوية الالهية في الموجودات كلها أوجب سريان جميع الصفات الالهية فيها من الحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر وغيرها كليها وجزئيها.

صفات الممكن نوعان، نوع منه لازم جهة وجوده وهذا لا يخالف صفات الواجب بل يشبهها.

يقع الاشكال في ما نقلناه عنهم من نواح شتي:

1 . إنا إذا أقررنا بوجود الخالق تعالى دون أي فحص عن معرفة ذاته جلّ وعلا (علماً بأنه جلت عظمته شيء بخلاف الاشياء ومتعال عن كل تصور وتوهم) فقد خرجنا عن التعطيل، فإن التعطيل هو إنكار وجود الخالق والتوقف دون إثبات وجوده، وأما بعد مرحلة الاثبات والاقرار بوجود الخالق تعالى وصفاته، فكل فحص عن معرفة حقيقة وجود الخالق تعالى وصفاته يكون جهلا وتشبيها، فالحق هو التنزيه الصرف والتحرز عن التشبيه مطلقا بعد مرحلة الاثبات والاقرار بوجود الخالق المتعال. 

2 . التجنب عن التفيكر في ذات الخالق، والتحرز عن الخوض في مسألة تعيين حقيقه ذات الخالق وصفاته وهو المسلك الوعر والبحر العميق والحمى الممنوع الذي قد هلكت فيه الفلسفة زاعمة أنها تخرج بذلك عن التعطيل! ـ والاعتقاد بعدم التشابه بين ذات الخالق وصفاته مع خلقه هو عين حقيقة التوحيد وليس تفريطا وتهاونا في معرفة الخالق، بل التجاوز عن ذلك قد يؤدي إلى القول بالسنخية والتشابه بين الخالق والمخلوق وعينية وجودهما معا، بل إلى الاعتقاد بوحدة وجود الخالق والخلق وأوهام آخرى من هذا القبيل.

3 . كيف يمكن أن يكون التنزيه عين التحديد والتقييد والتشبيه؟!!وكيف يكون المنزّه جاهلا أو صاحب سوء أدب!! مع أن التنزيه هو أصل المعرفة والمشبه مشرك.

4 . التنزيه والتشبيه نقيضان فكيف يجتمعان؟! فإن التنزيه هي عدم التشبيه، والتشبيه هو عدم التنزيه:

الامام الرضا عليه السلام:

يا جاهل، إذا قلت ليست هي فقد جعلتها غيره، وإذا قلت ليست هي غيره فقد جعلتها هو.
 

5 . كل ما يكون في الخلق فهو حقيقة مقدارية، فصفات الاقدار من الحيوة والعلم والقدرة والسمع والبصر وغيرها تسانخه، واللّه‏ تعالى هو ذاته، علم، قدرة، حياة، سمع، بصر،
لا يشبه خلقه ذاتا ووصفا ووجودا.

6 . إن الاعتقاد بالتغاير والتباين بين الخالق والخلق هو أساس المعارف الحقة الالهية.

7 . الخالق جل وعلا لا يسري بهويته في خلقه، بل هو الذي يخلق الاشياء لا من شيء، وينسؤها لا من أصل بلا مادة ولا مدة، خلافا لما يعتقده أصحاب العرفان والفلسفة.

8 . إن اللّه‏ تعالى منزه عن "التنزيه عن التنزيه"الذي يتفوه به بهض اصحاب الفسلسفه والعرفان احياناً، فإن "التنزيه عن التنزيه" هو التشبيه بعينه إن لم يكن إبهاما وجهالة.

الفصل الثالث
هل تعرف ذات الخالق تعالى بالعقل؟!

إن المخلوق قد يغترّ بنفسه ويتوهم أنه يمكنه أن يعرف حقيقة وجود خالقه بعقله، ويقول أن كنه وجود الخالق هو نفس حقيقة الوجود لا غير،
كما أنه قد يقول قائل: "إن المعرفة المنفية في الايات والروايات، هي الحسية والوهمية، فلا دلالة فيها على امتناع معرفة حقيقة ذات اللّه‏ تعالى بالعقل، ونحن ندعي معرفة حقيقة ذاته تعالى بالعقل بلا صورة وهمية وحسية وخيالية و..."

فنجيب:

أولا: إن هذا الكلام يبتني على توهم أن يكون العقل أداة لمعرفة الذوات والحقائق العينية القائمة بالذات ورآء الوهم وأدق منه، وذلك مخالف للوجدان ولسياق وصريح النصوص الصادرة في هذا الباب عن معادن علم النبوة، فإنهم: في مقام بيان امتناع مطلق الادراك والمعرفة لذات اللّه‏ تعالى نفوا إمكان المعرفة حتى بدقائق الاوهام، ولو كان إدراك العقل شيئا فوق الادراك بالوهم لما كان قول قوم هم أمراء الكلام في ذلك إلا بمنزلة قول القائل:

"إن سيفي هذا لاحدّ من العصا!"

الامام الصادق عليه السلام:

الحمد للّه‏ الذي لا يحس ولا يجس ولا يمس ولا يدرك بالحواس الخمس، ولا يقع عليه الوهم، ولا تصفه الالسن، وكل شيء حسته الحواس أو لمسته الايدي فهو مخلوق.

قلت لابي جعفر بن الرضا عليه السلام:

«لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار» فقال: يا أبا هاشم، أوهام القلوب أدق من أبصار العيون أنت قد تدرك بوهمك السند والهند والبلدان التي لم تدخلها ولا تدركها ببصرك، فأوهام القلوب لا تدركه فكيف أبصار العيون.
 

… بي هاشم الجعفري عن أبي الحسن الرضا عليه السلام قال: سألته عن اللّه‏ عز وجل هل يوصف؟ فقال: أما تقرء القرآن؟! قلت: بلى، أما تقرد قوله عز وجل «لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار»"؟ قلت: بلى، قال: فتعرفون الابصار؟ قلت: بلى، قال: وما هى؟ قلت: أبصار العيون، فقال: إن أوهام القلوب أكثر من أبصار العيون، فهو لا تدركه الاوهام وهو يدرك الاوهام.
 

وثانيا: إن المدعي معرفة ذات اللّه‏ تعالى بالعقل لو كان صادقا في دعواه تنزيه اللّه‏ تعالى عن كل صورة حسية وجسمية وخيالية ووهمية، فكيف يراه جلّ وعلا في نفس الوقت عين حقيقة الوجود السارية في كل شيء، المتجلية بكل صورة ومقدار، وكيف يدعي كونه عين كل الاشياء وكل الكمال ومبدء صدور الوجود، ومصير ذوات الكائنات، وموجودا في كل الازمنة والامكنة؟!!

وإن يكن الامر هكذا، فما هو المانع من أن يكون إلههم مدرَكا ومحسوسا وملموسا ـ ولو بجزء من وجوده ـ فضلا عن أن يكون ذا صورة وهمية وحسية؟!

وثالثا: قد تقدم أن الادراك لا يتعلق إلا بالمقدار مطلقا، ولا فرق في ذلك بين أن يكون المدرك هو العقل أم غيره ومن الواضح أنه إن لم يكن المعرفة العقلية المتعلقة بالذوات مستلزمة للصورة والشكل والمقدار، لما كان وجه للاستدلال بامتناع معرفة ذات الخالق بامتناع ذاته من الشبه والشكل في هذه الروايات:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ الذي أعجز الاوهام أن تنال إلا وجوده، وحجب العقول عن أن تتخيل ذاته في امتناعها من الشبه والشكل.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لا تناله الاوهام فتقدره، ولا تتوهمه الفطن فتصوره، ولا تدركه الحواس فتمسه، ولا تلمسه الايدي فتلمسه.

الامام الكاظم عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى أجل وأعظم من أن يحد بيد برجل أو حركة أو سكون أو يوصف بطول أو قصر، أو تبلغه الاوهام، أو تحيط بصفته العقول...

الامام الرضا عليه السلام:

ممتنع عن الاوهام أن تكتنهه، وعن الافهام أن تستغرقه، وعن الاذهان أن تمتثله.
 

بل مطلق الخطور لا يكون إلا بالتحديد: 

الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

كيف يوصف الخالق الذي تعجز الحواس أن تدركه والاوهام أن تناله والخطرات أن تحده والابصار عن الاحاطة به، جل عما يصفه الواصفون.

الامام الرضا عليه السلام:

ولا تضبطه العقول...

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

قد يئست عن الاحاطة به طوامح العقول.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

فكل ما قدره عقل أو عرف له مِثلٌ فهو محدود.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ولا تقدّرُه العقول...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

جبرئيل ومكائيل وجنود الملائكة المقربين في حجرات القدس مرجحنين، متولهة عقولهم أن يحدُوُا أحسن الخالقين...
 

(وروايات هذا الباب بين مصرح أو مشير إلى أن المعرفة، عقلية كانت أو غيرها لا تكون إلا بالتحديد والتقدير فالقيود كلها توضيحية).

... محمّد بن مسلم... قال:... قلت يزعمون أنه بصير على ما يعقلونه، فقال] الامام الباقر عليه السلام ]:: تعالى اللّه‏، إنما يعقل ما كان بصفة المخلوق وليس اللّه‏ كذلك...

الامام الكاظم عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى أجل وأعظم من أن... تحيط بصفته العقول.
 

ثمّ إنّه على فرض أن يراد من العقل معنى يمكن به إدراك الاشياء، حتى يصح فرض كونه أداة لمعرفة الحقايق والذوات، فهو بهذا المعنى أيضا عاجز عن إدراك حقيقة وجود الخالق المتعال: 

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

احتجب عن العقول كما احتجب عن الابصار، وعمن في السماء احتجابه عمن في الارض.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

قد ضلت العقول في أمواج تيار إدراكه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وتاهت في أدنى أدانيها طامحات العقول في لطيفات الامور.
 

الفصل الرابع 

يهدف الفصل بيان أن:

ـ طريق معرفة الخالق تعالي منحصر بالدلالة عليه من وجود فعله وخلقه لا غير،
وذلك أن أصحاب الفلسفة والعرفان والمعرفة البشرية:

ـ يزعمون أن طرق الوصول إلى اللّه‏ كثيرة،
ويقولون أنه يمكن أن تعرف ذات الخالق بنفسها بلا وساطة خلقه،
ـ يتوهمون أنه يمكن إثبات وجود الخالق بدلالة البرهان المسمّى عندهم ببرهان الفطرة، وهو عندهم برهان مستقل لاثبات وجود الخالق في عرض الدلالة العقلية على وجود الخالق من وجود خلقه،
ـ ويدّعون أنه يمكن شهود الذات المتعالية،
فإليك تفصيل الردّ على ذلك كله:

إنا ما رأينا ـ وأنك لن ترى ـ أن يصف اللّه‏ جل وعلا ذاته المتعالية لاحد، وكذلك أولياؤه المعصومون صلوات اللّه‏ عليهم أجمعين، فإنهم كلما سئلوا عن اللّه‏ تبارك وتعالى ب:ما هو؟"، وصفوه بأفعاله ودلّوا عليه بآياته، وذلك أن الوصف يستلزم الحد والنقص، ويتفرع على كون مايوصف مقداريا متجزيا.

ومع ذلك فهذه هي المعرفة البشرية الخاطئة تزعم أن لحقيقة الوجود أصالة، لا تحدّ تلك الحقيقة ولاتتناهي ولا يشذ عنها شاذ، وهي كنه ذات الخالق المتعال، فبهذا التوهم الباطل زعموا أنهم قد عرفوا كنه وجود الخالق، وارتقوا بذلك أعلى مدارج المعرفة!! 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وظهر في العقول بما يرى في خلقه من علامات التدبير، الذي سئلت الانبياء عنه، فلم تصفه بحد ولا نقص.
 بل وصفته بأفعاله ودلت عليه بآياته، ولا تستطيع عقول المتفكرين جحده، لان من كانت السموات والارض فطرته وما فيهن وما بينهن، وهو الصانع لهن فلا مدفع لقدرته بان من الخلق فلا شيء كمثله.
 

«قال فرعون وما رب العالمين، قال رب السموات والارض وما بينهما إن كنتم موقنين، قال لمن حوله ألا تستمعون، قال ربكم ورب آبائكم الاولين، قال إن رسولكم الذي أرسل إليكم لمجنون، قال رب المشرق والمغرب وما بينهما إن كنتم تعقلون». 

… قال السائل: فما هو؟ قال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

هو الرّب وهو المعبود وهو اللّه‏،... هو شيء خالق الاشياء وصانعها... وهو المعنى الذي يسمى به اللّه‏ والرحمن والرحيم والعزير وأشباه ذلك من أسمائه، وهو المعبود جل وعز...
 

قال عمران: يا سيدي فأي شيء هو؟ قال: هو نور بمعنى أنه هاد لخلقه من أهل السماء وأهل الارض وليس لك علي أكثر من توحيدي
 إياه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... ولا يقال له ما هو، لانه خلق الماهية...
 

فلا سبيل إلى تحصيل العلم بوجود الخالق تعالى إلا إيمانا به وإيقانا بوجوده من جهة دلالة الاثار والافعال على وجود خالقها، فلا تراه إلا في فعله وصنعه، ولا يتجلى الخالق لخلقه إلا بخلقه إياهم، وهذا هو المراد من كلام أميرلموءمنين عليه السلام حيث يقول: "تجلى لخلقه بخلقه"، لا ما توهمه الفيلسوف والعارف حيث زعما أن المراد منه هو تجلي ذات الخالق جل وعلا في صور المخلوقات، وتعالى اللّه‏ عما يتوهمه المتوهمون ويقوله الظالمون علوا كبيرا.

... قلت لعلي بن موسى الرضا عليهم السلام: يا إبن رسول اللّه‏ ما تقول في الحديث الذي يرويه أهل الحديث: "أن المؤمنين يزورون ربهم من منازلهم في الجنة"؟ فقال عليه السلام:

يا أباصلت، إن اللّه‏ تبارك وتعالى فضل نبيه محمّدا صلي الله عليه وآله ‏وسلم على جميع خلقه من النبيين والملائكة وأهل طاعته، وجعل طاعته طاعته، ومبايعته مبايعته، وزيارته في الدنيا والاخرة زيارته، فقال عز وجل " وقال «إن الذين يبايعونك إنما يبايعون اللّه‏ يداللّه‏ فوق أيديهم»
وقال النبى صلي الله عليه وآله ‏وسلم 

"من زارني في حيوتي أو بعد موتي فقد زار اللّه‏"، ودرجة النبي صلي الله عليه وآله ‏وسلم في الجنة ارفع الدرجات، فمن زاره إلى درجته في الجنة من منزله فقد زار اللّه‏ تبارك وتعالى.

… قال: فقلت له: يا بن رسول اللّه‏، فما معنى الخبر الذي رووه أن ثواب "لا إله إلا اللّه‏ النظر إلي وجه اللّه‏؟ فقال عليه السلام:

يا أبا صلت، من وصف اللّه‏ بوجه كالوجوه فقد كفر، ولكن وجه اللّه‏ أنبياؤه ورسله وحججه صلوات اللّه‏ عليهم. هم الذين بهم يتوجه إلى اللّه‏ عز وجل وإلى دينه ومعرفته. وقال اللّه‏ عز وجل «كل من عليها فإن ويبقى وجه ربك» وقال عز وجل: «كل شيء هالك إلا وجهه». فالنظر إلى أنبياء اللّه‏ ورسله وحججه عليهم السلام في درجاتهم ثواب عظيم للمؤمنين يوم القيامة.

وقد قال النبى صلي الله عليه وآله ‏وسلم: "من أبغض أهل بيتي وعترتي لم يرني ولم أره يوم القيامة". وقال صلي الله عليه وآله ‏وسلم: "إن فيكم من لا يراني بعد أن يفارقني"، يا أبا صلت، أن اللّه‏ تبارك وتعالى لا يوصف بالمكان، ولا يدرك بالابصار والاوهام.

الامام الرضا عليه السلام 

... إن كليم اللّه‏ موسى بن عمران عليهم السلام علم أن اللّه‏ تعالى عن أن يرى بالابصار، ولكنه لما كلمه اللّه‏ عز وجل وقربه نجيا رجع إلى قومه فأخبرهم: إن اللّه‏ عز وجل كلمه وقربه وناجاه، فقالوا: لن نؤمن لك حتى نسمع كلامه كما سمعت... فقالوا: إنك لو سألت اللّه‏ أن يريك تنظر إليه لاجابك وكنت تخبرنا كيف هو فنعرفه حق معرفته!! فقال موسى عليه السلام: يا قوم، إن اللّه‏ لا يرى بالابصار ولا كيفية له، وإنما يعرف بآياته ويعلم بأعلامه، فقالوا: لن نؤمن لك حتى تسأله... 

فقال موسى عليه السلام:

يا رب إنك قد سمعت مقالة بني إسرائيل وأنت أعلم بصلاحهم، فأوحى اللّه‏ جل جلاله إليه: يا موسى اسألني ما سألوك فلن أؤاخذك بجهلهم. فعند ذلك قال موسى عليه السلام: «رب أرني أنظر إليك قال لن تراني ولكن انظر إلي الجبل فإن استقر مكانه» وهو يهوي «فسوف تراني فلما تجلى ربه للجبل» بآياته «جعله دكا وخر موسى صعقا فلما أفاق قال سبحانك تبت إليك» يقول: رجعت إلى معرفتي بك عن جهل قومي «وأنا أول المؤمنين» منهم بأنك لا ترى. 

فالرؤية بالقلب إن أريد منها اليقين بوجود الخالق تعالي لدلالة آثاره وأفعاله عليه فنعم، وأما وراء ذلك فكل ادعاء في سبيل معرفة الخالق، عن أي مدّع وفي أي مرحلة ـ الدنيا والاخرة والقيامة والذرو... ـ كان فهو مردود وجهالة وزندقة ومستلزم للتشبيه:

سألني أبو قرة المحدث أن أدخله إلى أبي الحسن الرضا عليه السلام فاستأذنته ذلك فأذن لي فدخل عليه، فسأله عن الحلال والحرام والاحكام حتى بلغ سؤاله التوحيد، فقال أبو قرة: إنا روينا أن اللّه‏ عز وجل قسّم الرؤية والكلام بين اثنين، فقسم لموسى عليه السلام الكلام ولمحمد صلي الله عليه وآله ‏وسلم الرؤية، فقال أبو الحسن عليه السلام:

فمن المبلغ عن اللّه‏ عز وجل إلى الثقلين الجن والانس: «لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار»، «ولا يحيطون به علما»، و«ليس كمثله شيء» أليس محمد صلي الله عليه وآله ‏وسلم ؟ قال: بلى، قال: فكيف يجيى‏ء رجل إلى الخلق جميعا فيخبرهم أنه جاء من عنداللّه‏ وأنه يدعوهم إلى اللّه‏ بأمر اللّه‏ ويقول «لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار»، «ولا يحيطون به علما»، «وليس كمثله شيء» ثم يقول: أنا رأيته بعيني، وأحطت به علما، وهو على صورة البشر! أما تستحيون؟ ما قدرت الزنادقة أن ترميه بهذا أن يكون يأتي عن اللّه‏ بشيء، ثم يأتي بخلافه من وجه آخر. قال أبو قرة: فإنه يقول: «ولقد رآه نزلة آخرى»
فقال أبو الحسن عليه السلام: إن بعد هذه الاية ما يدل على ما رأى حيث قال: «ما كذب الفؤاد ما رأى» يقول: ما كذب فؤاد محمد صلي الله عليه وآله ‏وسلم ما رأت عيناه، ثم أخبر بما رأى فقال: «ولقد رأى من آيات ربه الكبرى» فأيات غير اللّه‏، قد قال: «ولا يحيطون به علما» فإذا رأته الابصار فقد أحاطت به العلم ووقعت المعرفة. 

الفصل الخامس 

نؤمن ولا نعرف؟!!

لك أن تقول: كيف يمكن أن نؤمن بشيء ولا نعرفه؟! فأقول: لك أن تعرفه جلّ وعلا في فعله، وتراه عالما قادرا خالفا حيا سميعا بصيرا مريدا كارها رحمانا رحيما برّا ودودا غفورا و... كما سنبين ذلك إن شاء اللّه‏ تعالى؛ ومع ذلك فتقول: كيف احتجب عنك:

الامام الصادق عليه السلام:

فإن قالوا: فأنتم الان تصفون عن قصور العلم عنه وصفا حتى كأنه غير معلوم، قيل لهم: هو كذلك من جهة إذا رام العقل معرفة كنهه والاحاطة به، وهو من جهة آخرى أقرب من كل قريب إذا استدل عليه بالدلائل شافته فهو من جهة كالواضح لا يخفى على أحد، وهو من جهة كالغامض لا يدركه أحد، وكذلك العقل أيضا ظاهر بشواهد ومستور بذاته...
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن العقل يعرف الخالق من جهة توجب عليه الاقرار، ولا يعرفه بما يوجب له الاحاطة بصفته...
 

ويستدل عليه بخلقه حتى لا يحتاج في ذلك الطالب المرتاد إلى رؤية عين، ولا استماع أذن، ولا لمس كف، ولا إحاطة بقلب...
 

الامام الرضا عليه السلام:

بالعقول يعتقد التصديق باللّه‏ وبالاقرار يكمل الايمان به.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

بصنع اللّه‏ يستدل عليه، وبالعقول يعتقد معرفته، وبالفكر تثبت حجته.
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

يصيب الفكر منه الايمان به موجودا، ووجود الايمان لا وجود صفة.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ الذي أعجز الاوهام أن تنال إلا وجوده، وحجب العقول عن أن تتخيل ذاته في امتناعها من الشبه والشكل.
 

الامام الرضا عليه السلام:

ظاهر لا بتأويل المباشرة، متجل لا باستهلال رؤية.
 

قال: كيف يعبد اللّه‏ الخلق ولم يروه؟! قال [الامام الصادق] عليه السلام:

رأته القلوب بنور الايمان، وأثبتته العقول بيقظتها إثبات العيان، وأبصرته الابصار بما رأته من حسن التركيب وإحكام التأليف، ثم الرسل وآياتها، والكتب ومحكماتها، واقتصرت العلماء على ما رأت من عظمته دون رؤيته، قال: أليس هو قادرا أن يظهر لهم حتى يروه ويعرفوه فيعبد على يقين؟
قال: ليس للمحال جواب...

وبالجملة إن استحالة تعلق الادراك به تعالى لا يستلزم جواز إنكار وجوده، بل نفس خروجه عن إمكان تعلق الادراك به هو المسوغ للحكم بالوهيته وربوبيته.

... إني لا أرى حواسي الخمس أدركته وما لم تدركه حواسي فليس عندي بموجود. قال [الامام الصادق عليه السلام ]:

إنه لما عجزت حواسك عن إدراك اللّه‏ أنكرته، وأنا لما عجرت حواسي عن إدراك اللّه‏ تعالى صدقت به. قال: وكيف ذلك؟ قلت: لان كل شيء جرى... 

الامام الرضا عليه السلام:

ونحن إذا عجزت حواسنا عن إدراكه أيقنا أنه ربنا، وأنه شيء بخلاف الاشياء. 

قال لي أبو الحسن عليه السلام: ما تقول إذا قيل لك: أخبرني عن اللّه‏ عز وجل أشي هو أم لا شيء هو؟ قال: قلت: قد أثبت اللّه‏ عز وجل نفسه شيئا حيث يقول: «قل أي شيء أكبر شهادة، قل اللّه‏ شهيد بيني وبينكم»، فأقول: «إنه شيء لا كالاشياء» إذ في نفي الشيئية عنه أبطاله ونفيه.

قال لي: صدقت وأصبت.
 

يهدف هذا الفصل وتالياه التذكر بأن:

ـ خفاء الخالق تعالى يكون من حيث أن يعرف ذاته وأما من حيث دلالة الادلة على وجوده فهو أظهر من كل ظاهر،
ـ الحكم بوجود الخالق المجهول الكنه لا يكون حكما على المجهول المطلق المصطلح،
ـ الوله والتحيّر في معرفة ذات الخالق هو العرفان الحقيقى،
وذلك حيث أن المعرفة البشرية تزعم بأنه:

ـ يمكن شهود ذات الخالق بنفسه، وظهوره بلا واسطة خلقه،
ـ إنا إن لم نعيّن حقيقة وجوده تعالى يكون حكمنا بوجوده حكما على المجهول المطلق، أو تعطيلا للعقل،
ـ حقيقة المعرفة هو؟ العلم بأن اللّه‏ هو الوجود المطلق اللامتناهي وشهود ذاته تعالى في صورة كل شيء،
فلنأخذ بالنقد على ذلك مفصلا:

الفصل السادس 

أظهر من كل ظاهر
إن كل ما بيناه من استحالة معرفة الخالق جل وعلا فهو يختص بمن أراد أن يعرف حقيقة الذات المتعالية، وأما إثبات وجود الخالق من ناحية وجود المخلوقات
 فمن الضرورة والبداهة يكون بمثابة لا يشك فيه أبدا:

«أفي اللّه‏ شك فاطر السموات والارض»؟

الامام الرضا عليه السلام:

فأي ظاهر أظهر وأبين وأوضح أمرا من اللّه‏ تبارك وتعالى، فأنك لا تعدم صنعته حيثما توجهت وفيك من آثاره ما يغنيك...

لا تستطيع عقول المتفكرين جحده لان من كانت السماوات والارض فطرته وما فيهن وما بينهن وهو الصانع لهن فلا مدفع لقدرته.

إن الانسان قد يشك في ما يراه ببصره، بل قد يرى الشيء فيحكم عليه بغير ما هو عليه في الواقع، فيحسب السراب ماء، والماءاً سرابا، وأما العقل فمحال أن يشك في اضطرار المصنوع إلى الصانع، واحتياج المخلوق إلى الخالق:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

هو اللّه‏ الحق المبين، أحق وأبين مما تراه العيون.
 

فلا يعرف ولا ينكر:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

دلت عليه أعلام الظهور، وامتنع على عين البصير، فلا عين من لم يره تنكره، ولا قلب من أثبته يبصره،... لم يطلع العقول على تحديد صفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته، فهو الذي تشهد له أعلام الوجود على إقرار قلب ذي جحود...
 

الامام الصادق عليه السلام:

ولعمري ما أتي الجهال من قبل ربهم وأنهم ليرون الدلالات الواضحات والعلامات البينات في خلقهم، وما يعاينون من ملكوت السموات والارض والصنع العجيب المتقن الدال على الصانع، ولكنهم قوم فتحوا على أنفسهم أبواب المعاصي، وسهلوا سبيل الشهوات، فغلبت الاهواء على قلوبهم، واستحوذ الشيطان بظلمهم عليهم، وكذلك يطبع اللّه‏ على قلوب المعتدين، العجب من مخلوق يزعم أن اللّه‏ يخفى على عباده وهو يرى أثر الصنع، في نفسه بتركيب يبهر عقله، وتأليف يبطل حجته.

ولعمري لو تفكروا في هذه الامور العظام لعاينوا من أمر التركيب البين، ولطف التدبير الظاهر، ووجود الاشياء مخلوقة بعد أن لم تكن، ثم تحولها من طبيعة إلى طبيعة وصنيعة بعد صنيعة، ما يدلهم ذلك على الصانع فإنه لا يخلو شي منها من أن يكون فيه أثر تدبير وتركيب يدل على أن له خالقا مدبرا، وتاليف بتدبير يهدي إلى واحد حكيم...

فقال إبن أبي العوجاء: ذكرت اللّه‏، فأحلت على غائب، فقال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام،
ويلك، كيف يكون غائبا من هو مع خلقه شاهد. وإليهم أقرب من حبل الوريد يسمع كلامهم ويرى أشخاصهم ويعلم أسرارهم.
 

الفصل السابع 

كيف يمكن الحكم على المجهول المطلق؟؟!!

إن قالوا: إن الحكم لا يمكن أن يتوجه ـ إثباتا ونفيا ـ إلى المجهول المطلق، وحيث أنه لا يمكن عندكم تعلق الادراك بالموجود المتعالي عن المقدار مطلقا، فيلزم إما أن يكون الحكم بوجود الخالق محالا، وإما أن لا ينحصر تعلق الادراك بالموجود المقداري.

قلنا: ما يتوجه حكمنا بالذات إليه تعالى حتى يلزم تعميم الادراك، بل لا يتوجه أولا وبالذات إلا إلى المقدار ثم يحكم العقل بأن المقدار قابل للزيادة والنقصان والوجود والعدم وذلك يستلزم وجود خالق مبائن للمقدار وخارج عن دائرة التصور والتوهم والادراك.

و من الواضح بلا اشكال ان الاشارة الي ذات بعنوان أنها خالقة وشيء بخلاف الاشياء كلها، خارج عن كل ما ندرك ونعقل ونتوهم فلا يلزم أن ندركه ونتصوره بخصوصه في المقدار والاجزاء والعدد:

بسم اللّه‏ الرحمن الرحيم قل هو اللّه‏ أحد، اللّه‏ الصمد، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد.
 

هو اللّه‏ الخالق الباريء المصور، له الاسماء الحسنى، يسبح له ما في السموات والارض وهو العزيز الحكيم.

الامام الصادق عليه السلام:

... إلا ترى أنك إذا نظرت إلى بناء مشيّد مبنى، علمت أن له بانيا وإن كنت لم تر الباني ولم تشاهده.قال: فما هو؟ قال: هو شيء بخلاف الاشياء، ارجع بقولي "شيء " إلى إثبات معنى وأنه شيء بحقيقة الشيئية غير أنه لا جسم ولا صورة ولا يحس ولا يجس ولا يدرك بالحواس الخمس لا تدركه الاوهام ولا تنقصه الدهور ولا يغيره الزمان.

سألت أبا جعفر الثاني عليه السلام عن التوحيد فقلت: أتوهم شيئا؟ فقال:

نعم، غير معقول ولا محدود، فما وقع وهمك عليه من شيء فهو خلافه، لا يشبهه شيء ولا تدركه الاوهام، كيف تدركه الاوهام وهو خلاف ما يعقل وخلاف ما يتصور في الاوهام؟ إنما يتوهم شيء غير معقول ولا محدود.

الامام الرضا عليه السلام:

... ما توهمتم من شيء فتوهموا اللّه‏ غيره...

الامام الصادق عليه السلام:

... كل ما وقع في الوهم فهو خلافه... 

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

... ما تصور في الاوهام فهو خلافه... 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ولا يخطر ببال أولي الرويات خاطرة من تقدير جلال عزته، لبعده من أن يكون في قوى المحدودين لانه خلاف خلقه...

الفصل الثامن 

التحير، ضلالة أم هدى؟!

إن قلت بناء على أن يكون الخالق بخلاف كل تصور وتوهم، ويكون كل ما وصلنا إليه أو يمكن أن نصل إليه غيره، فقد حارت عقولنا في معرفة ذاته، وما زادنا البحث عنه الاولها وتحيرا؟!!

قلنا: زادك اللّه‏ وإيانا تحيرا فيه وولها، فبارك اللّه‏ لك في التوحيد ونفعك به وثبتك عليه، فاستمع لما يتلى عليك وأحمد اللّه‏ تعالى على ما أنعم به عليك من معرفة توحيده، وقل:

الحمد للّه‏ الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا اللّه‏ لقد جائت رسل ربنا بالحق.

الامام الباقر عليه السلام:

إن الكفار نبهوا عن آلهتكم بحرف الشاهد لمدرك، فقالوا: هذه آلهتنا المحسوسة المدركة بالابصار، فأشر أنت يا محمد إلى إلهك الذي تدعو إليه حتى نراه وندركه ولا نأله فيه!!فأنزل اللّه‏ تبارك وتعالى:

"قل هو اللّه‏ أحد". فالهاء تثبيت للثابت والواو إشارة إلى الغائب عن درك الابصار ولمس الحواس، واللّه‏ تعالى عن ذلك بل هو مدرك الابصار ومبدع الحواس.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

اللّه‏؛ معناه المعبود الذي يأله فيه الخلق ويؤله واللّه‏ هو المستور عن درك الابصار، المحجوب عن الاوهام والخطرات.
 

الامام الباقر عليه السلام:

... اللّه‏، معناه المعبود الذي إلهَ
 الخلق عن درك مائيته والاحاطة بكيفيته، ويقول العرب: إله الرجل، إذا تحير في الشيء فلم يحط به علما، فالاله هو المستور عن حواسّ الخلق.

الامام الباقر عليه السلام:

... فمعنى قوله: "اللّه‏ أحد"، أي المعبود الذي يأله الخلق عن إدراكه والاحاطة بكيفيته فرد بإلهيته متعال عن صفات خلقه.

الامام الباقر عليه السلام:

... لان تفسير "إلاله" هو الذي أله الخلق عن درك مائيته وكيفيته بحس أو بوهم لا بل هو مبدع الاوهام وخالق الحواس.

الامام الباقر عليه السلام:

... فإذا تفكر العبد في مائية الباري وكيفيته إله فيه وتحير ولم تحط فكرته بشيء يتصور له، لانه عز وجل خالق الصور، فإذا نظر العبد إلى خلقه ثبت له أنه عز وجل خالقهم... 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... سبحانه من عظيم تاهت الفطن في تيّار أمواج عظمته، وحصرت الالباب عند ذكر أزليته، وتحيرت العقول في أفلاك ملكوته. 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... قد ضلت العقول في أمواج تيار إدراكه، وتحيرت الاوهام عن إحاطة ذكر أزليته، وحصرت الافهام عن استشعار وصف قدرته، وغرقت الاذهان في لجج أفلاك ملكوته...
 

الامام أبو الحسن علي بن محمد الهادي عليه السلام:

تاهت أوهام المتوهمين وقصر طرف الطارفين، وتلاشت أوصاف الواصفين، واضمحلت أقاويل المبطلين عن الدرك لعجيب شأنه والوقوع بالبلوغ على علو مكانه، فهو بالموضع الذي لا يتناهي، وبالمكان الذي لم تقع عليه الناعتون بإشارة ولا عبارة هيهات هيهات.
 

والتحير في إدراك ذات الخالق تعالي لا يختص بنا بل:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... جبرئيل وميكائيل وجنود الملائكة المقربين في حجرات القدس مرجحنين، متولهة عقولهم أن يحدّوا أحسن الخالقين.
 

أمير المؤمنين عليه السلام:

سبحان من لا تدرك كنه صفته حملة العرش على قرب ربواتهم من كرسي كرامته ولا الملائكة المقربون من أنوار سبحات جلاله،...

الامام الحسين عليه السلام:

وعمن في السماء احتجابه عمن في الارض.

الباب الخامس
الفصل الاول
الوجود العام والخاص
معنى الهى ومعنى خلقى امكانى
إشارة
تتوهم الفلسفة والعرفان أن:

حقيقة وجود الخالق والمخلوق جنس واحد وسنخ فارد، ولا فرق بينهما إلا بالتناهي وعدم التناهي، فوجود الخالق هو نفس وجود كل مخلوق مع زيادة، وهو عين وجود الخلق بأجمعه،
و يكشف هذا الفصل عن بطلان ذلك ببيان:

أن وجود الخلق حقيقة مقدارية عددية متجزية، واللّه‏ تعالى يباين خلقه تمام التباين لا أن يكون التفاوت بينهما بأمور اعتبارية ـ كأن يكون أحدهما جزءا أو مرتبة أو حصة من وجود الاخر ـ مع الاتحاد في الوجود العيني، بل يكون بينهما من حيث الواقعيه وسنخ الوجود غاية التباين والافتراق،
لا يحكم على اللّه‏ تعالى بالوجود إلا بمعناه الخاص به أو بمعناه العام، ولا يكون الوجود المحكوم به عليه وعلى خلقه مشتركا معنويا تمام الاشتراك، كما أنه لا يكون مشتركا لفظيا أيضا الا أن المقسم لهذين القسمين هوالوجود بمعناه العام الشامل لكليهما. 

الوجود والموجود من حيث العينية والمواقعية إما مقدارى عددى متجزي، وإما بخلافه، ويكون بين هذين السنخين تباين تام، لا يمكن التفوه باتحادهما وعينيتهما بوجه.

إن للشيئية معني خاص بالخلق وهو ما يمكن معرفته وإدراكه بنفسه في كمه وكيفه وعدده الخاص به، ومنه معني الهي خاص بالخالق تعالي وهو ما لا يمكن تصوره بنفسه ولا يعرف إلا بأنه شيء بخلاف كل شيء قابل للتصور والتوهم، والمقسم لهذين القسمين هو معني الشيء بعنوانه العام الشامل لكليهما.

 الموجود الواقعي
 الذي يكون شيئا بحقيقة الشيئية، والشيء الحقيقي الذي يكون موجودا واقعيا، فهو إما مقداري عددي قابل للزيادة والنقصان والوجود والعدم، متحقق في الاجزاء والابعاض، ومتقوم بالحدود والاعراض؛ وإما يكون بخلاف ذلك، ومتعاليا عن ذلك، فلا يتصور بنفسه، ولا يعرف إلا بأثره الدال على وجوده.

فما يمكن معرفته من معنى الشيء والموجود، هو عنوان خاص منه ـ وهو المقدار الموجود القابل للعدم لذاته ـ وهو يكشف بحدوثه ووجوده، عن وجود موجود حقيقي وشيء بحقيقة الشيئية وراء قابلية النسبة إلى الوجود والعدم، والتحقق في المقدار والاجزاء والزيادة والنقصان، والدخول تحت التصور والتوهم والبلاغ. فهو موجود لا كالموجودات، وشيء لا كالاشياء، وذات لا كالذوات، وحقيقة لا كالحقائق.

هذا كلّه من ناحية الوجود والموجود والشيء مصداقا وعينا، ولكن من ناحية الوجود المحمول على الاشياء، والمحكوم به على الموضوعات، فالوجود له معينان معنى يختص بالخلق وهو وجود يقبل نقيضه، ومعنى يختص بالخالق وهو ما لا يتصور له النقيض والمقابل ذاتا والمقسم لهذين القسمين هو معنى عام للوجود وهو حاكٍ عن مجرّد الثبوت وعدم البطلان، كان قابلا للمقابل أم لم يكن.

إن التصديق المتعلق بوجود المخلوق هو هذا التصديق القابل للنفي ذاتا، وأما الخالق تبارك وتعالى فلا يتعلق التصديق بوجوده كالتصديق بسائر الاشياء، أي بعد إمكان تصوره بنفسه مقداريا متجزيا قابلا للتجريد عن الوجود الخارجي والتحقق الواقعي، وقابلا للنسبة إلى طرفي الوجود والعدم. بل ليس وجوده إلا إثباته، ولا يحكم عليه بالوجود إلا بمعنى يختص به، أو بمعناه العام الحاكي عن مجرد الثبوت وعدم البطلان.

قيل: إن القائلين بتباين المعاني والمفاهيم المحمولة علي الخالق والمخلوق خلطوا بين المفهوم والمصداق حيث إن التخالف والتباين يكون بين مصداقي الخالق والمخلوق لا المفاهيم المحمولة عليهما من الوجود والعلم والقدرة و...

ونقول: هذا تحليل باطل. وذلك حيث إنا نقول: ”إن الله تعالي عالم بخلاف العلماء وموجود لا كالموجودات” وإلا لكنا من الملحدين والمشبهين  ولا نقول: “زيد عالم بخلاف عمرو” و“زيد موجود لا كالموجودات” و... هذا مع أن المصاديق في كل ذلك تكون متبائنة متغايرة بلا شبهة فليس الامر إلا من جهة تباين المفاهيم والمعاني المحمولة علي الخالق والخلق.

ثانيا: إن اشتراك المصاديق وعدم تبانيهما أمر مستحيل في نفسه ولا فرق في ذلك بين المخلوقات أو الخالق والخلق فلا وجه لتوهم التباين بين الخالق والمخلوق دون مصاديق المخلوقات بأنفسها. 

 ثالثا: لا معني لحمل مفهوم واحد علي مصاديق متبائنة فإن ذلك أمر مستحيل في نفسه وكأن هذا القائل خلط بين المفاهيم الماهوية مع المعقولات الثانية في اصطلاحهم التي زعم بعضهم أن المعقولات الثانية تحمل بمفهوم واحد علي مصاديق متبائنة. والحق أن المعقولات الثانية أيضا ‌لا تكون من حمل مفهوم واحد علي المصاديق المتبائنة في شيئ بل هي أيضا محمولات ومفاهيم بمعني واحد علي مصاديق من جهة أنها ‌مشتركة ‌في معني واحد محمول عليها. وتباين المصاديق من الجهات الاخري دون المعني المحمول عليها المشترك بين كلها أمر آخر لا ينافي اتحاد المصاديق من جهة المعني الواحد المحمول عليها من جهة ‌آخر.  

فالوجود المحكوم به على الخلق، مع الوجود المحمول على الخالق تعالى يشتركان في معنى عام وهو المعنى الحاكي عن مجرد الثبوت والوجود الحقيقي وعدم البطلان، ويفترقان بأن الاول منهما يقبل مقابله ونقيضه ويكون متعلقا بالمقادير، ومتفرعا على معرفة ذوات قابلة للدخول تحت البلاغ والمعرفة بأنفسها، ومتساوية النسبة مع الوجود والعدم، ولكنه يمتنع ذلك كله في ما يحمل على الخالق تعالي الّذي يكون بخلاف كل شيء، متعاليا عن كل شيء.

فبما أن كل موجود مقداري، محتمل للزيادة والنقصان وقابل للوجود والعدم، ومحتاج إلى من يخلقه ويوجده، يخضع العقل لدي الاقرار بأنه لا بد أن يكون هناك شيء بحقيقة الشيئية وموجود حقيقي بخلاف الاشياء كلها، متعال عن إمكان التحقق في المقدار والاجزاء، لا يمكن فرض عدمه لذاته، لان فرض العدم لشيء فرع كونه مقداريا قابلا للرفع بارتفاع أجزائه. وأما هو تعالى فإنما وجوده إثباته.
 ولا يكون شيئا مثبتا كسائر الاشياء التي يمكن تصورها مجردة عن النفي والاثبات، بل هو مثبت موجود غير فقيد ولا معدوم، كل ذلك بالمعنى الخاص الذي يليق به تعالى أو بالمعنى العام الذي قد أوضحناه، ويكون علي نحو صرف الالتفات إلى نحو وجوده يلازم إثباته الخاص به، وهو الاثبات الذي لا يوجد له مثل، كما أنّه لا يمكن فرض النقيض لهذا الاثبات ذاتا، حيث لا يتقدمه تصور الموضوع القابل للنفي والاثبات بالذات فلا يكون إثباته إثباتا يتصور له المقابل والنقيض والنفي.

فهو موجود وراء كل ما يقبل الوجود والعدم، وهو كائن قبل الكون والكينونة بمعناهما الخاص، بل هو متعال عن قبول التحقق والوجود والعدم، وإمكانهما له، ونسبتهما إليه، ـ فإن كل ما يمكن أن يفرض مجردا عن الوجود والعدم ويقبل النسبة إليهما في مرحلة من المراحل فالحكم بضرورة أحدهما له لذاته خلاف الفرض ـ فلا يحكم عليه تعالى بالوجود إلا بعنوانه الخاص به أو بعنوانه العام الطارد للعدم والنفي والبطلان فقط، وهذا هو سرّ وجوب تأويل إثبات وجود الخالق جل وعلا إلى نفي العدم، ولا نحتاج حينئذ أن نقيد هذا العدم بعدم خاص به تعالى، أي لا نحتاج أن نقول: "هو تعالى ليس بمعدوم كالمعدومات" وذلك أنه تعالى لا يكون معدوما مطلقا فيكفينا في ذلك الاطلاق. وذلك بخلاف إثبات الوجود له تعالى حيث يجب علينا أن نقول عند ذلك: هو تعالى موجود لا كالموجودات فتبصر.

فالشيء والموجود المقداري المتجزي (المخلوق)، يشترك مع الشيء المتعالي عن المقدار (الخالق).، في أنهما كليهما شيئان واقعيان ثابتان غير باطلين
 ويفترقان بأن المخلوق هو الكائن في الاجزاء والمقدار والعدد، محتمل للزيادة والنقصان، جائز النسبة إلى الوجود والعدم لذاته؛ وقابل للتصور بنفسه، وللوضع والرفع المتقابلين؛ والخالق يتعالى عن ذلك كله كما بيناه.

وهاهنا أمر ثالث وهو أن مفهوم الشيء، يكون أيضا على قسمين قسم منه خاص بالخلق وهو صورة الذوات والموجودات المخلوقة القابلة للتعدد والتكثر والزيادة والنقصان، وقسم آخر منه هو المفهوم الخاص بالخالق تعالي وهو ما لا صورة عنه بذاته بل لا يتوجه العقل إليه الا بعنوان أنّه شيء بخلاف الاشياء كلّها، والمقسم لهذين القسمين هو المفهوم بمعناه العام الحاكي عن مجرد الشيئته القابلة للتوجه والالتفات إليه، المخرج له عن كونه مجهولا مطلقا.

فهاهنا حقائق متعددة:

1. (وجود المخلوق)، وهو الشيء الواقعي الثابت العيني المتجزيء وهو نفس مصاديق الاشياء الخارجية المخلوقة.

2 . (وجود الخالق المتعال).، وهو شيء بحقيقة الشيئية، متعال عن المقدار والعدد، لا يعرف ولا يتصور بنفسه، ولا مفهوم له قابلا لان يدرك. فلا يعلم ما هو، ولا يدرك ما هو، بل هو شيء لا كالاشياء، وذات بخلاف الذوات كلها، وليس الحكاية عنه بقولنا: "هو شيء" أو "هو موجود" إلا الاشارة إلى مجرد كونه شيئا واقعيا لا موهوما ولا معدوما، لا إخبارا عن تحقق أجزاء معينة قابلة للتصور وقابلة للتجريد عن الوجود والعدم في أي مرحلة من المراحل، كما أن الامر يكون كذلك في شأن ما سواه تبارك وتعالى.

3 . (المفهوم الخاص بالخلق).، وهو نفس المفاهيم المدركة من الاشياء المقدارية التي تطابق مصاديقها، وهي التي يمكن تجريدها عن الوجود والعدم ونسبتها إليهما ذاتا.

4 . (المفهوم الخاص بالخالق).، فإن الخالق جل وعلا ولا صورة ذهنية له، لا يتصور، ولا يمكن أن يلتفت إليه بنفسه، ولا مفهوم له إلا بعنوان: "هو شيء بخلاف الاشياء" "الذات الذي لا مفهوم له،ولا يدرك مطلقا، ويكون خارجا عن حيطة البلاغ"، و...

ثم إن بين مصداقي الحقيقة العينية للاشياء المقداريةً و"ما بخلافه" يكون تباينا سنخيا (وهو كون أحدهما مقداريا متجزيا عدديا، وكون الاخر متعاليا عن الاجزاء). تاما، وذلك يجري عليهما من حيث معناهما القابل للتصور والادراك أيضا حرفا بحرف، فإن الشيء الخارجي الواقعي المتحقق في الاجزاء والابعاض الخارجية، يطابقه مفهومه من حيث تقومه بالحدود والابعاض التصورية والتوهمية
 وما يكون بخلاف ذلك عينا وواقعا فلا حدود له ولا أجزاء تصورية وتوهمية أيضا،
"فالمفهوم"، منه خاص بالخلق، ومنه خاص بالخالق، "الخاص" هو المتصور بنفسه في أجزائه وحدوده وأبعاضه، و"العام" ما يكون بخلاف ذلك ولا يعرف إلا بأنه ما يكون بخلاف كل شيء وتصور وتوهم.

5 . (الوجود الحملي الخاص بالخلق).، وهو معنى الوجود والعدم المتقابلين الذين يختص حملهما على الاشياء المقدارية المخلوقة القابلة للوجود والعدم بالذات. (هذا إذا قلنا بأن قضية "زيد موجود" مثلا يتركب من تصور موضوع ومحمول و...، وأما إذا قلنا بأنه يكون تصورا واحدا وهو تصور واقعية زيد فقط فادعاء اشتراك الوجود يصبح بديهي البطلان، حيث إن تباين واقعيته زيد وواقعية عمرو و... يكون من البداهة بمكان). 

6 . (الوجود الحملي الخاص بالخالق تبارك وتعالى)، وهو معنى الوجود والاثبات الذي يحمل على الخالق تعالي فقط ولا مقابل له بالذات؛ فإن الوجود والعدم بمعناهما الخاص بالخلق هو المعنى الذي يقبل مقابله ذاتا، فيكون ملكة وعدما للذات المقداري والشيء بمعناه الخاص، (وهذا السنخ من الموجودات والاشياء هو الذي يصح عليه الحكم بامتناع اجتماعه مع نقيضه وامتناع ارتفاعه مع نقيضه مع الشروط الثمانية، وأما الخالق تعالى فهو خارج عن ذلك موضوعا، لا يتصور له النقيض مطلقا، ولا يدخل تحت ما يشمله شيء من الشروط الثمانية المتفرقة على كون الشيء عدديا مكنها ذاتا) وفي قبال ذلك هو وجود الخالق المتعالي عن المقدار الذي يمتنع تصور العدم له تعالى ذاتا.

إن اللّه‏ تعالى لا يكون ذاتا متصورة منسوبة إلى الوجود، حتى يمكن سلب الوجود عنه، ويمكنَ تصور ذاته جلت عظمته خالية عن الوجود ومتصفة بالعدم في أي مرحلة من المراحل؛ بل إن قبول الوجود ولا قبوله لا يتصور إلا للموجود المقداري ويكونان كالملكة والعدم له.

وأما الموجودية المنسوبة إلى الخالق تبارك وتعالى ـ وهي الموجودية الخاصة بما يكون مبائنا للمقدار والعدد ـ لا يمكن فرض النقيض له ثبوتا، فلا يمكن فرض العدم للذات المتعاليه رأسا، فإن ما يمكن تصوره مجردا عن الوجود والعدم ويمكن أن ينسب إليهما بالذات ليس إلا مقداريا عدديا مخلوقا.

وعلى هذا فوجود المخلوق يكشف عن وجود الخالق تعالى، لا على نحو يمكن أن يفرض عدم وجوده تعالى حتى مع فرض عدم خلقه الخلق أو انعدام المخلوقات بعد ما استكشفنا وجوده تعالى عن وجود خلقه، فإننا بعد أن علمنا بوجود الخلق نعلم أن اللّه‏ تعالى موجود، ونعلم أنه لو لم يكن الخلق موجودا لم يكن لنا طريق إلى العلم بوجود الخالق، ونعلم أيضا بعد العلم بوجوده تعالى أن فرض عدم الوجود للّه‏ تعالى محال ذاتي. فإن ما ثبت وجوده، وهو مخالف للمقدار والاجزاء فقد يستحيل فرض عدمه ذاتا وثبوتا، لان النسبة إلى الوجود والعدم، فرع إمكان تجريد الذات عن الوجود والعدم، وتصور الذات مجردا عن الوجود والعدم فرع كونها مقدارية متجزية مخلوقة وليس اللّه‏ تبارك وتعالى كذلك. (قال الامام أمير المؤمنين عليه السلام: وجوده إثباته.
؛ وقال عليه السلام: الحمد للّه‏ الّذي أعجز الاوهام أن تنال إلا وجوده.
 وقال عليه السلام: كمال معرفته التصديق به
). 

وبالوقوف على هذه الحقيقة فيظهر أنه لا مجال لما قد يقال:

"ما هو المانع من انعدام الخالق بعد خلقه الخلق؟" (ومن الموهون هاهنا جدا هو قول أصحاب الفلسفة والعرفان بأن: "اللّه‏ تعالى هو نفس حقيقة الوجود غير القابلة للعدم لذاتها المتعين بصور جميع الاشياء" الذي قد بينا بطلانه موضوعا وحكما مرارا). فإن هذا السؤال خارج عن الموضوع الحقيقي اللائق به الالوهية، ويمتنع طرحه في حق من لا يتصور له العدم لذاته، لتعاليه عن الكون المقداري القابل للوجود والعدم لذاته. بل إن كل ما يمكن فرض عدمه لذاته، فهو مقداري متجزيء، والخالق تعالى ليس كذلك. (ويمكن أن يستدل لذلك بقوله تعالى "أفي اللّه‏ شك فاطر السموات والارض" حيث إنه لو قال قائل إنى أقر بوجود الخالق من حيث كونه محدثا وأشك في كونه باقيا؛ فإنه يقال في جوابه: إن الفطر والخلق يدلان على كون الخالق والفاتر متعاليا عن الاتصاف بالوجود القابل للعدم لذاته). 

7 . (المفهوم العام)، وهو مفهوم الشيئية بمعناه العام الذي يجوز حمله على الخالق والمخلوق (وهو المقسم للمفهوم الخاص بالخلق والخاص بالخالق، وذلك كما إذا قلنا: "الخالق والمخلوق شيئان بحقيقة الشيئية")، ويكون مصداق ذلك كل أمر واقعي ليس موهوما ولا معدوما ولا باطلا، مقداريا كان وقابلا للتصور، (وهو كل ما يدرك من معاني الخلق)، أو غير مقداري كان وخارجا عن إمكان التصور والبلاغ بنفسه (وهو الخالق تعالى الذي يمتنع تصوره بنفسه ويكون عنوانه هو نفس "الشيء الخارج عن التصور والتوهم بالذات" و"الشيء الذي يكون بخلاف الاشياء كلها").

والشيئية بهذا المعنى العام هو ما له مجرد الشيئة والواقعية القابلة للالتفات إليها، المخرجة لها عن كونها مجهولة مطلقة.

8 . الوجود الحملي العام: معنى الوجود والاثبات بعنوانه العام الذى يشمل الخالق والمخلوق، وهو يلازم تصورَ المحكوم عليه في كمه وكيفيه الخاصان به تارة ـ وهو ما اذا كان موضوعه ما يتحقق في المقدار والاجزاء والعدد ـ، ويتجرد عن ذلك تارة أخرى فيكون حينئذ إثباتا لا لشيء متصور بمعناه الخاص أي في كم وكيف معينين. والموضوع في هذا القسم هو الشيء بمعناه العام الذي يمتنع تصوره بنفسه ويكون عنوانه هو نفس "الشيء الخارج عن التصور والتوهم بالذات" و"الشيء الذي يكون بخلاف الاشياء كلها"، فلا وجه للاشكال في ذلك باستحالة الحكم لا على الموضوع.

ويستنتج من ذلك كله:

الوجود مصداقا وعينا على سنخين متبائنين بتمام الذات:

الف) وجود مقداري متجزي هو المخصوص بالخلق
ب) وجود متعال عن المقدار والاجزاء وهو ذات الخالق تبارك وتعالى.

2. مفهوم ذوات الاشياء وصفاتها على سنخين: مفهوم خاص بالخلق وهو قابل للتعدد والتكثر کمفهوم المثلث والمربع و...، ومفهوم خاص بالخالق وهو مفهوم الشيء بخلاف الاشياء. والمقسم لهذين القسمين هو مفهوم الشيء بعنوانه العام.

نكتة: إن معني الوجود والشيئية الخاص بالله تعالي والمقسم الشامل له تعالي ولغيره منهما كلها تكون أمورا جديدة قد أحدثها الخالق تبارك وتعالى بتعريفه نفسه إلى عباده، ولم يكن الخلق يعرفها قبل ذلك ـ بل ما كان يمكنه أن يهتدي إلى ذلك دون الرجوع إلى مكتب الوحي كما بيناه في مبحث الانسداد ـ حتى يمكنه أن يضع بإزاء تلك المعاني ألفاظا وأسامي. والطريق إلى الاشارة إلى تلك المعاني والاوصاف المقدسة ينحصر بالاستعانة بما يجري على الخلق من الاسماء والاوصاف مضافة إلى قيود سلبية كقولنا: "شيء بخلاف الاشياء" و"بصير سميع بغير جارحة" و"داخل في الاشياء لا كشيء في شيء داخل، وخارج عنها لا كشيء عن شيء خارج" و"فاعل بلا آلة" و...

كما أن بعد التفات الخلق إلى تلك الذات المقدسة ومعرفة تلك المعاني البديعة لا يكون إجرائها على الخالق والخلق بخصوصهما على نحو واحد وباشتراك لفظي أو معنوي أيضا، بل يكون على النحو الذي بيناه ـ وهو الاستعانة بما يجري على الخلق من الاسماء والاوصاف مضافة إلى قيود سلبية ـ
ومن هنا يعلم أيضا أن اختلاف الوجودين لا يكون مصداقيا فقط، بل يكون في كل الجهات المذكورة المفهومية والمصداقية.

الفصل الثاني 

الوصف العام والخاص
إشارة
تزعم المعرفة البشرية أن:

صفات الخالق والخلق حقيقة واحدة ولا فرق بينهما إلا من حيث التناهي وعدم التناهي، فالخالق تعالى هو عين كل مخلوق مع زيادة عليها، وهو عين الاشياء بأجمعها،
إن ما يحمل من الصفات على الخالق والخلق يكون على نحو الاشتراك المعنوي،
لا يجب إرجاع صفات الخالق إلى سلب مقابلاتها،
ويتحدث هذا الفصل عن بطلان ذلك كله ببيان أن:

صفات الخلق ـ كأصل وجوده ـ حقائق مقدارية قابلة للزيادة والنقصان والوجود والعدم، والخالق جل وعلا يتعالى عن ذلك كله،
لا ينسب إلى اللّه‏ تعالى العلم والقدرة والحياة والسمع والبصر و... إلا بمعناها الخاص به، أو بمعناها العام الذي لا يعرف إلا بأنه خلاف الجهل والعجز و...،
لا تعرف صفات اللّه‏ تعالى إلا بسلب مقابلاتها عنه جل وعلا، فإن كل ما يمكن أن يعرف من المعاني بأنفسها من الذات والصفات يكون مقداريا عدديا مخلوقا،
تقسيم الشيئية والوجود إلى: "المعنى الخاص بالمخلوقات" و"الخاص بالخالق" و"المعنى العام الشامل لهما"، يجري على حقيقة العلم والقدرة والحياة وسائر ما توصف به الذات المتعالية.

فالعلم "خاص" و"عام"، و"الخاص" فمنه ما يكون مخلوقا ويختص بالمخلوفات ـ وهو العلم المقداري القابل للزيادة والنقصان والوجود والعدم ـ، ومنه ما يختص باللّه‏ تعالى ولا يوصف به إلا هو ـ وهو خلاف ما يمكننا أن نعرفه ونتصوره بنفسه من معنى العلم ـ و"العام" هو المقسم لهما ـ وهو ما يكون بخلاف الجهل سواء كان مقداريا عدديا قابلا للتصور بنفسه، أم كان بخلاف ذلك، وكان خارجا عن حيطة البلاغ والتصور.

"العلم الخاص بالخالق" مع "العلم الخاص بالمخلوق" يشتركان في أن كليهما أمران واقعيان ليسا بجهل، ويفترقان بأن العلم الخاص بالمخلوق يكون مقداريا قابلا للزيادة والنقصان والوجود والعدم، والعلم الموصوف به الخالق تعالي ليس كذلك.

إذا وصفنا الخالق تعالي بالعلم والقدرة والوجود والحياة والسمع والبصر و... يجب علينا أن نقيد ذلك بقولنا: هو عالم لا كعالم، وقادر لا کقادر، وموجود لا كموجود و...، بل إذا نفينا عنه ما يقابل هذه الاوصاف بقولنا: إنه تعالى ليس بجاهل ولا عاجز ولا معدوم و... لا مانع من أن نقيد التوصيف ونقول: إنه تعالى ليس بجاهل كجاهل، وليس بعاجز كعاجز، وليس بمعدوم كمعدوم و... والسر في لزوم ذلك هو الاشارة إلي كون وجوده وصفاته تعالي مبائنا لما نعرف من ذلك في خلقه جل وعز . ولهذا السر أيضا يقال إنه يجب إرجاع صفات الله تعالي إلي نفي مقابلاتها فإن في هذا الارجاع إلى النفي أيضا إشارة إلى تخالف معنى العلم والقدرة والوجود... المنسوب إليه تعالى.

ومن هنا تعلم أن قولنا: "زيد ليس بجاهل" لا يفيد إلا فائدة قولنا: "زيد عالم" ولهذا لم يقل أحد بوجوب إرجاع إثبات صفات المخلوقات إلى نفي مقابلاتها، وذلك بخلاف قولنا "اللّه‏ عالم" فإنه حيث يجب على الموحد العارف أن يصف اللّه‏ تعالى بخلاف ما يوصف به خلقه قد يصرح للدلالة على هذا المعنى والاشارة إليه بوجوب إرجاع إثبات الصفات إلى نفي مقابلاتها فتدبر جيدا.

وبعبارة أخري إن العلم بمعناه العام وبمعناه الخاص باللّه‏ تعالى لا يعرفان إلا بأنهما ما ليسا بجهل، حيث إن إمكان تصور معنى العلم بمعناه العام وبمعناه الخاص بالخالق تعالى يكون خلاف ذاتهما، ولا سبيل إلى إثبات علمه تعالى إلا من حيث كشف احكام المخلوقات عن وجود علم خارج عن امكان التصور بالذات وهو علم الخالق تعالى. قال اللّه‏ تبارك وتعالى:

«ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير».

فإن نفس إحكام المصنوعات وأحكام المخلوقات، هي الكاشفة عن علمه تبارك وتعالي لا غير.

ومعني القدرة أيضا، فعام وخاص، والخاص منها فمنها ما يكون مخلوقا ويختص بالمخلوقين ـ وهي القدرة التي تكون مقدارية متجزية، قابلة للزيادة والنقصان والوجود والعدم ـ، ومنها ما يختص بخالق القدرة والقادرين ـ وهو ما يكون بخلاف ذلك، ولا سبيل إلى إثباته إلا من حيث إن اللّه‏ تعالى خلق ما خلق، وكشف بها عن قدرته جلت عظمته ـ، والعامة هي المقسم لهما وهي ما يكون بخلاف العجز سواء كان مقداريا أم لم يكن كذلك.

قال اللّه‏ تبارك وتعالى:

«أو ليس الذي خلق السموات والارض بقادر»؟

والسر في ذلك كله كما أشرنا إليه هو أنه لا يمكن توصيف الذات المتعالية بالوجود والعلم والقدرة والحياة و... إلا بمعرفة كل تلك المعاني ومقابلاتها في الخلق وسلبهما جميعا عن الخالق تبارك وتعالى، حيث إن إثبات كل صفة ونفيها عند المخلوق يلازم توهم معني المثبت والمنفي مقداريين عدديين، فلا ينسب الاوصاف المذكورة إلى اللّه‏ تعالى إلا بعد سلب تمام الخصوصيات التصورية عنها، وللاشارة إلي هذا المعني يقال بإرجاع كل تلك المعاني إلى المعنى الذي يليق بل يختص باللّه‏ تبارك وتعالى، أو إلى معناها العام الذين لا يعرّفان إلا بأنهما مثلا ليس بجهل وعجز و... وذلك كما أن الموجود بعنوانه الخاص باللّه‏ تعالى وبعنوانه العام لا يعرفان إلا بأنهما ما لا يكونان بعدم،
فالعلم بعنوانه الخاص الذي يليق باللّه‏ تبارك وتعالى لا يعرف إلا بأنه ما لا يكون جهلا، والعالم الموصوف بذلك لا يعرف ولا يوصف إلا بأنه هو من ليس بجاهل. والقدرة بمعناها الخاص اللائق باللّه‏ تعالى لا تعرف إلا بأنها ما لا يكون عجزا، والقادر الموصوف بالقدرة بتلك المعنى الخاص لا يعرف ولا يوصف إلا بأنه هو من ليس بعاجز.

فوجوب إرجاع صفات الخالق تعالي إلى السلب في مقام المعرفة والتوصيف، ليس إلا من حيث إن كل ما يتصور ويعرف بنفسه يكون مقداريا قابلا للوجود والعدم، ـ فإن كل ما يعرف بنفسه فهو قابل للوجود والعدم في الخارج ـ فلا ينسب إلى اللّه‏ المتعالي عن صفات الاقدار.

هذا كله في مقام المعرفة والتوصيف، وإلا ففي مقام العينية والواقع فإن اللّه‏ تعالى يخالف كل شيء، فهو ليس بصفة ولا موصوف، بل هو ذات، علم، قدرة، حياة، نور، سمع، بصر،...

قال قائل في مسألة عينية ذات الخالق وصفاته:

"ومما تقدم يظهر فساد قول من قال: إن معاني صفاته تعالى ترجع إلى النفي رعاية لتنزيهه عن صفات خلقه، فمعنى العلم والقدرة والحياة هناك عدم الجهل والعجز والموت وكذا في سائر الصفات العليا، وذلك لاستلزامه نفي جميع صفات الكمال عنه تعالى"
 

وقال:

وربما يظهر من بعضهم الميل إلى قول آخر، وهو أن معنى إثبات الصفات نفي ما يقابلها، فمعنى إثبات الحيوة والعلم والقدرة مثلا نفي الموت والجهل والعجز.

ثم رد على هذا القول بقوله:

إن لازمه فقدان الذات للكمال وهي فياضة لكل كمال، وهو محال 

والحق أن هذا الرد
ّ مردود بأنه:

أولا: إن هذا الاشكال مبني علي توهم اشتراك مفاهيم صفات اللّه‏ تعالى مع خلقه من كل الجهات، وهو توهم باطل حيث إنا قد بينا أنهما يشتركان من جهة ويفترقان من جهة، فالنفي هو نفي خاص _ غير ما يقال في نحو: "زيد ليس بجاهل أو عاجز" ـ للدلالة على أن اللّه‏ تعالى لا يوصف بما يفهم من صفات المخلوقات بعينها، وقد أوضحنا أمر ذلك فلا نعيد.

ثانيا: إن الكمالات الموجودة في الخلق تكون بإيجاد الخالق تبارك وتعالى وخلقه إياها وليست فيضا وإصدارا عن ذاته، والفرق بينهما هو أن الفيض والصدور الفلسفي يكون معناه ترشح الذات وصدور الاشياء عنها بل تعينه تعالي بصور الاشياء، ولهذا يعتبر فيه عند أصحاب الفلسفة وجوب السنخية بين الصادر والمصدر والعلة والمعلول، وأما الخلقة فهي: "الايجاد لا من شيء"، فلا موقع لقياس وجود الخالق بالمخلوق وتوهم جريان القواعد الفلسفية التمثيلية (علي اصطلاح المنطقيين) المأخوذة عن المخلوقات على الخالق المبائن والمخالف لها بذاتها.

الامام الرضا عليه السلام:

إن من يصف ربه بالقياس لا يزال الدهر في الالتباس، مائلا عن المنهاج، ظاعنا في الاعوجاج، ضالا عن السبيل، قائلا غير جميل.

الامام الصادق عليه السلام:

من زعم أن اللّه‏ في شيء، أو على شيء، أو يحول من شيء إلي شيء، أو يخلو منه شيء، أو يشتغل به شيء، فقد وصفه بصفة المخلوقين. واللّه‏ خالق كل شيء، لا يقاس بالقياس ولا يشبه بالناس، لا يخلو منه مكان ولا يشتغل به مكان، قريب في بعده، بعيد في قربه، ذلك اللّه‏ ربنا لا إله غيره. فمن أراد اللّه‏ وأحبّه بهذه الصفة فهو من الموحدين ومن أحبه بغير هذه الصفة فاللّه‏ منه بريء ونحن منه براء.
 

الامام الرضا عليه السلام:

فليس اللّه‏ عرف من عرف بالتشبيه ذاته، ولا إياه وحد من اكتنهه، ولا حقيقته أصاب من مثله،... ولا إياه عنى من شبهه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

من شبه اللّه‏ بخلقه فهو مشرك... ثم تلا... «إنما يفتري الكذب الذين لا يؤمنون بآيات اللّه‏ وأولئك هم الكاذبون»...
 

الامام الكاظم عليه السلام:

إن اللّه‏ تعالى لا يشبهه شيء أي فحش أو خناء أعظم من أن يوصف خالق الاشياء بجسم أو صورة، أو بخلقة، أو بتحديد وأعضاء، تعالى اللّه‏ من ذلك علوا كبيرا.

يقول مولانا الامام المهدي عجل اللّه‏ تعالى فرجه:

لا لامر اللّه‏ تعقلون، ولا من أوليائه تقبلون، حكمة بالغة فما تغني الايات والنذر عن قوم لا يؤمنون.

ثالثا: إن الوجدان والفقدان ملكة وعدم للذات المقدارية المخلوقة، واللّه‏ تبارك وتعالى لا يوصف بهما.

رابعا: إن هذا الرد يبتني على القاعدة الفلسفية القائلة بأن: معطي الشيء لا يكون فاقدا له، وقد بينا بطلان القاعدة في أكثر من موضع.

خامسا: الجواب بالنقض باعتراف صاحب الرد نفسه حيث يقول في مقام آخر:

نحن نحافظ على الاطلاق المفهومي بالنفي دائما، واحتياجنا إلى هذا النفي في مورد علة العالم أكثر من ساير الموارد... فإنه لا بد لنا لمحافظة الاطلاق من النفي، فنقول: اللّه‏ موجود لا كهذه الموجودات، ونقول: يكون للّه‏ الوجود والعلم والقدرة والحياة ولكن لا من هذه الوجودات ولا من هذه العلوم، ولا... وبالجملة تكون صفات اللّه‏ مطلقات ويحافظ عليها بالنفي، كما أن الذات أيضا تكون كذلك.
 

ويقول أيضا:

قد دل العقل والنقل أن كل صفة كمالية فهي له تعالى وهو المفيض لها على غيره من غير مثال سابق فهو تعالى عالم قادر حي لكن لا كعلمنا وقدرتنا وحياتنا بل بما يليق بساحة قدسه من حقيقة هذه المعاني الكمالية مجردة عن النقائص.
 

ويقول أيضا:

إن الاسماء الحسنى كلها له... والاسماء الحسنة منها ما هو أحسن لا شوب نقص وقبح فيه كالغنى الذي لا فقر معه،... وللّه‏ سبحانه الاسماء الحسنى وهي كل اسم هو أحسن الاسماء في معناه كما يدل عليه قول أئمة الدين: إن اللّه‏ تعالى غني لا كالاغنياء، حي لا كالاحياء، عزيز لا كالاعزة، عليم لا كالعلماء وهكذا، أي له من كل كمال صرفه ومحضه الذي لا يشوبه خلافه.
 

سادسا: إن التفرقة بين ذات الخالق وصفاته مع خلقه بأن يكون الاول مطلقا غير متناه، والثاني مقيدا متناهيا يكون خطأ محضا، بل نتيجة هذه التفرقة هي أن لا يكون بينهما فرق أصلا، ويلزم أن يكون أحدهما عين الاخر، حيث إنه لا تعدد ولا غيرية بين الشيء ومراتب وجوده (وذلك بناء على تفسير أصحاب الفلسفة من عقيدة وحدة الوجود) أو حصصه (وذلك بناء على تفسير أصحاب العرفان منها) أو أجزائه (وذلك على التعبير الصحيح والحق الذي يستوحش من التصريح به الفلسفة والعرفان وذلك من جهة وضوح فساده وبطلانه) إلا بالاعتبار.

والحق في جهة الفرق هو كون الوجود والعلم والقدرة والحيوة و... في المخلوق مقداريا متجزيا، وفي الخالق متعاليا عن المقدار والعدد.

وبعبارة أخرى إن المطلق عند أصحاب الفلسفة والعرفان هو في الواقع نفس الوجودات والعلوم و... بأجمعها، فلا تفرقة في المصداق بين الخالق والمخلوق عندهم، بل أحدهما عين الاخر بزعمهم، فكيف يقولون:

"له الوجود والعلم والقدرة و... لا كهذه الوجودات، ولا كهذه العلوم ولا...؟!

بل اللّه‏ تعالى عندهم هو نفس هذه الوجودات والعلوم و... بأجمعها وذلک حيث إنهم توهموا أن الاحتياج إلي النفي هو للمحافظة علي إطلاق وجود الله وصفاته، ونحن قد بينا بطلان الاعتقاد بکون وجود الخالق تعالي مطلقا غير متناه موضوعا وحکما.

 سابعا: إن العقل والنقل يشدان الانكار على أن يكون وجود الاشياء على نحو الافاضة والصدور والتعين والتولد عن الخالق جل وعلا، ويدلان على أن إفاضته تعالى هو نفس إيجاده الاشياء وكمالاتها لا من شيء، وهي حقايق مقدارية متجزية قابلة للزيادة والنقصان والوجود والعدم بذاتها، فلا تسانخ ذات الخالق تعالي عن المقدار والاجزاء، وتباينها بكلها. فالاعتقاد بالتفرقه بين وجود الخالق والخلق بالتناهي وعدم التناهي مع المسانخة الوجودية والاشتراك في نفس المصداق الخارجي باطل موضوعا وحكما كما بيناه.

اشكال وجواب:

لقائل أن يقول: إنا إذا قلنا: "إن اللّه‏ عالم يكون بمعنى أنه ليس بجاهل"، و"هو قادر يكون بمعنى أنه ليس بعاجز" و...

فإن أردنا من الجهل والعجز المنفيين معنى غير المعنى المناقض للعلم والقدرة الذين نعرفهما فيلزم التعطيل وعدم إفادة معنى أصلا، وإن أردنا منهما المعنى المناقض للعلم والقدرة فيكون مفاد نفي الجهل والعجز هو إثبات العلم والقدرة ويعود المحذور،
والجواب هو:

أن وصف الشيء بالعلم بمعناه الخاص المقداري يشترك مع وصفه بالعلم بمعناه العام (بل مع العلم بمعناه الخاص اللائق باللّه‏ الخالق المتعال). في أن كليهما ينفيان الجهل ويناقضانه، ولكنهما مع ذلك يفترقان بأن العلم الخاص بالمخلوق هو العلم المقداري القابل للزيادة والنقصان مفهوما ومصداقا، وأما العام يكون بخلاف ذلك فلا يعرف إلا بأنه خلاف الجهل.

وحينئذ فالمقصود من إرجاع صفات الخالق تعالي إلى السلب هو الدلالة على أن علم الخالق تعالى في عين أنه يكون علما حقيقة، ويناقض معنى الجهل، لكنه لا يشبه علم المخلوق المقداري القابل للتصور بنفسه المحتمل للزيادة والنقصان والوجود والعدم، وذلك بخلاف قول القائل، "زيد عالم" و"زيد ليس بجاهل"، حيث يكون مفادهما واحدا ولا اختلاف بين القولين إلا من حيث التعبير فقط. فالاشكال إنما نشأ من عدم التوجه إلى الفرق بين صفات الخالق والمخلوق كما ينبغي، ومن قياس أحدهما بالاخر، حيث إن إرجاع قولنا: "إن اللّه‏ عالم" إلى معنى: "أنه ليس بجاهل" يكون للدلالة على أن العلم المثبت له تعالى هو العلم بمعناه العام المتعالي عن إمكان التصور بنفسه، وذلك لا يعرف إلا بأنه: "ما ليس بجهل" كما أوضحناه.

وعلى هذا فإن فرضنا أن قائلا مع الالتفات إلى المعنى الخاص والعام للعلم قال: "إن اللّه‏ تعالى عالم، أي ليس بجاهل"، وأراد في قوله ذلك من العلم العلم بمعناه العام، ومن نفي الجهل أيضا نفي الجهل على إطلاقه، لما بقي بين قوليه فرق إلا في التعبير فقط، بل يكون قوله: "أي ليس بجاهل" زائدا غير محتاج إليه. ولكن المهم هو التذكر بأنه لا يمكن الوصول إلى هذا الفرض إلا بما بيناه، لان العلم بمعناه العام لا يتصور بنفسه ولا يمكن الوصول إليه إلا بعد أن نتصور ما يمكن تصوره من المعاني ـ وهي نفس الحقايق المقدارية المخلوقة مصداقا ومفهوما ـ ثمّ ننتقل منها إلى معنى من العلم والقدرة والوجود و... لا يتصور بنفسه ولا يعرف إلا بأنه خلاف الجهل والعجز والعدم... وهو نفس ما قلناه من وجوب إرجاع صفات الخالق تعالى إلى نفي مقابلاته ولا يمكن الفرار عن الالتزام بذلك بوجه من الوجوه.

وعلى ما قدمناه فيظهر أنه لا إشكال في نفس وصف الخالق تعالي بأنه عالم، قادر، حي، و... إذا احتفظ على جهة التنزيه وعُلِم أن الصفات لا تنسب إليه تعالى بمفاهيمها الخاصة المقدارية، فإنه تعالى هو ذات، علم، قدرة، حياة، نور، بهاء، عظمة، سلطنة، سمع، بصر، بلا إشكال في ذلك من جهة الاقرار والاثبات أبدا، فلا موقع لتوهم ورود الاشكال في ما قلناه بلزوم التعطيل أو كون الخالق تعالى غير عالم أو غير قادر أو... كما أوضحنا ذلك. ولكن المهم هو العلم بأنه لا يمكن الاحتفاظ على تنزيه الخالق تعالى عن سنخ وجود الخلق وصفاته، إلا بأن نسلب عنه تعالى كل مفهوم يمكن تصوره من حقيقة معنى العلم والقدرة والحياة والوجود بل الجهل والعجز والموت والعدم ـ بخصوصه، ونقرّ مع ذلك بأنه تعالى ليس بمعدوم ولا جاهل ولا عاجز.

وليعلم أن المهم مما جئنا به في هذا الفصل من المباحث هو إبطال عقيدة وحدة وجود الخالق والمخلوق وبيان تباين مصداقيهما ذاتا وسنخا من حيث کون الثاني منهما ذا مقدار وأجزا والاول متعاليا عن المقدار والاجزاء وهو واضح بديهي . وأما سائر المباحث فلا يهمنا الجد في إثباتها ولا يضرنا عدم إثبانها في ما نقصده من بيان بطلان وحدة الوجود حتي بناء علي الاشتراک المعنوي في مفهوم الوجود المحمول علي الخالق والخلق.

المعرفة "إحاطية" و"تصديقية"

إن معرفة المعنى الخاص بالخلق من الوجود والصفات يمكن أن يعبر عنها بالمعرفة الاحاطية، كما أن المعنى العام والخاص باللّه‏ تعالى منها ينبغي أن يعبر عنها بالمعرفة التصديقية:

الامام الصادق عليه السلام:

فإن قالوا: أو ليس قد نصفه فنقول: هو العزيز الحكيم الجواد الكريم؟! قيل لهم: كل هذه صفات إقرار وليست صفات إحاطة، فإنا نعلم أنه حكيم ولا نعلم بكنه ذلك منه، وكذلك قدير وجواد وساير صفاته، كما قد نرى السماء ولا ندري ما جوهرها، ونرى البحر ولا ندري أين منتهاه، بل فوق هذا المثال بما لا نهاية له لان الامثال كلها تقصر عنه، ولكنها تقود العقل إلى معرفته.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن العقل يعرف الخالق من جهة توجب عليه الاقرار، ولا يعرفه بما يوجب له الاحاطة بصفته.

أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ الذي أعجز الاوهام أن تنال إلا وجوده. 

الامام الرضا عليه السلام:

واعلم أنه لا يكون صفة لغير موصوف، ولا اسم لغير معنى، ولا حد لغير محدود، والصفات والاسماء كلها تدل على الكمال والوجود، ولا تدل على الاحاطة كما تدل على الحدود التي هي التربيع والتثليث والتسديس، لان اللّه‏ عزّ وجلّ تدرك معرفته بالصفات والاسماء ولا تدرك بالتحديد بالطول والعرض والقلة والكثرة واللون والوزن وما أشبه ذلك.

وليس يحلّ باللّه‏ جلّ وتقدّس شيء من ذلك حتى يعرفه خلقه بمعرفتهم أنفسهم بالضرورة التي ذكرنا، ولكن يدل على اللّه‏ عزّ وجلّ بصفاته ويدرك بأسمائه ويستدل عليه بخلقه حتى لا يحتاج في ذلك الطالب المرتاد إلى رؤية عين واستماع أذن ولمس كف ولا إحاطة بقلب.

فلو كانت صفاته جل ثناؤه لا تدل عليه وأسماؤه لا تدعو إليه والمعلمة من الخلق لا تدركه لمعناه، كانت العبادة من الخلق لاسمائه وصفاته دون معناه، فلو لا أن ذلك كذلك لكان المعبود الموحد غير اللّه‏ تعالى لان صفاته وأسمائه غيره.
 

نتيجة البحث إلى هنا ترتكز على نقاط:

1 . إذا أطلق على اللّه‏ تعالى القول بأنه "شيء" فالمراد منه هو الشيئية بمعناها الخاص اللائق به تعالى، ـ وهو المعنى المبائن للمقدار والعدد المتعالي عن قابلية التصور والادراك ـ، لا المعنى الذي يختص بخلقه ـ وهو المعنى الملازم للمقدار والعدد في المفهوم والمصداق ـ. وإذا أطلق ذلك عليه تعالى وعلى غيره فالمراد منه هو المعنى العام الحاكي عن مجرد كون الشيء أمرا واقعيا، لا باطلا وموهوما.

2 . إذا قلنا "إن اللّه‏ تعالى موجود من الموجودات" فهو مساوق لقولنا "إنه شيء من الاشياء" والمراد من ذلك هو الوجود بمعناه العام المتعالي من المقدار المبائن مع الموجود في الاجزاء والعدد، الحاكي عن مجرد الثبوت ونفي البطلان، لا الموجود بمعناه الخاص القابل للتصور بنفسه المتحقق في الاجزاء والابعاض.

3 . يجب إرجاع صفات اللّه‏ الذاتية العليا كلها إلى السلب ونفي المقابل وذلك كقولنا: "هو عالم أي ليس بجاهل"، (بل نفي المعنى الموافق الخاص بالخلق أيضا كقولنا: "هو عالم لا كعالم" ويكون القولان لافادة معنى واحد).

4 . الوجود الحملي الذي يحمل على اللّه‏ تعالى في قولنا: "اللّه‏ موجود" والذي يحمل على سائر الاشياء كقولنا "الانسان موجود" (وهو معنى الاثبات). لا يكون مشتركا لفظيا، كما أنه ليس مشتركا معنويا تمام الاشتراك أيضا، فإنه في الاول يحكي عن مجرد الثبوت والواقعية ونفي البطلان، وفي الثاني يكون مدلوله نسبة الواقعية والثبوت إلى الشيء المقداري المتجزيء القابل للمقابل، ولا يمكن الالتفات إلى المعنى العام ـ فضلا عن إثباته لشيء أو نفيه عنه ـ إلا بأن يهدينا إلي ذلك  من لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار كما بيناه في مبحث الانسداد.

5 . التقسيم بالعام والخاص للشيئية والوجود والموجود ومعنى الاثبات، لا يستلزم الاشتراك في الحقيقة العينية والذات الخارجية مطلقا، وعليه فمن ناحية الوجود العيني الخارجي لا إشكال في أن الخالق يباين وجود المخلوق تباينا تاما، فإن المخلوق هو الحقيقة المقدارية المتجزية القابلة للوجود والعدم، والخالق بخلاف ذلك كله.

لا يعرف اللّه‏ تعالى في صفاته الذاتية العليا القابلة للحمل عليه إلا بتصور تلك المفاهيم بمعناها الخاص بالمخلوقات، ومعرفتها في المصاديق المقدارية المخلوقة، ثم سلب تلك المفاهيم عنه تعالى بتلك الخصوصية وإثباتها له بعنوانها العام، أو بمعناها الخاص به جل وعلا الدال على مطلق الوجود الذي يكون خارجا عن إمكان التصور والوصول إليه به نفسه  والوجود والعدم المتقابلين بالذات.

بيان الروايات المشيرة إلى النقاط المذكورة في ضمن أقسام
القسم الاول:

الروايات المشيرة إلى أن اللّه‏ تعالى شيء بحقيقة الشيئية، وله الشيئية بالمعنى العام لا الخاص بالخلق:

الامام الصادق عليه السلام:

ما توهمتم من شيء (بمعناه الخاص بالخلق). فتوهموا اللّه‏ غيره (أي فتوهموا اللّه‏ شيئا (بالمعنى العام من الشيئية).، غير ذلك الشيء بالمعنى الخاص).

فالتوهم الثاني هو التوهم بالعنوان العام، والاول بالعنوان الخاص بالمخلوق فلا تناقض.

وبذلك يرتفع أيضا التناقض المترائى بدوا في قوله عليه السلام:

هو شيء بخلاف الاشياء.

فإن الاول هو الشيء بعنوانه العام، والثاني هو الشيء بعنوانه الخاص بالخلق.

ومن هنا تقول:

يا من لا يعلم ما هو، ولا كيف هو، ولا أين هو، ولا حيث هو، إلا هو... 

إن الهوية بالمعنى الخاص بالخلق تكون متفرعة على المقدار وهي ملكة له، فلا تنسب إلى ما هو يتعالى عن المقدار:

الامام الصادق عليه السلام:

ولا يقال
 له ما هو؟ لانه خلق الماهية.

...فكان من سؤال الزنديق أن قال: فما الدليل عليه؟ قال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام: وجود الافاعيل التي دلت على أن صانعا صنعها. ألا ترى أنك إذا نظرت إلى بناء مشيد مبني علمت أن له بانيا وإن كنت لم تر الباني ولم تشاهده.

قال: فما هو؟ قال: هو شيء بخلاف الاشياء، ارجع بقولي "شئ" إلى إثبات معنى وأنه شيء بحقيقة الشيئية غير أنه لا جسم ولا صورة ولا يحس ولا يجس ولا يدرك بالحواس الخمس، لا تدركه الاوهام، ولا تنقصه الدهور، ولا يغيره الزمان.

قال السائل: فتقول إنه سميع بصير؟! قال: هو سميع بصير، سميع بغير جارحة، وبصير بغير آلة، بل يسمع بنفسه ويبصر بنفسه، ليس قولي إنه يسمع بنفسه إنه شيء والنفس شيء آخر، ولكن أردت عبارة عن نفسي إذ كنت مسؤولا، وإفهاما لك إذ كنت سائلا، واقول: يسمع بكله، لا أن الكل منه له بعض، ولكني أردت افهاما لك والتعبير عن نفسي. وليس مرجعي في ذلك إلا إلى أنه السميع البصير العالم الخبير
 بلا اختلاف الذات ولا اختلاف المعنى.

قال السائل: فما هو؟ قال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام: هو الرب وهو المعبود وهو اللّه‏.
 وليس قولي "اللّه‏" إثبات هذه الحروف: ألف، لام، هاء، ولكني أرجع إلى معنى هو شيء خالق الاشياء وصانعها، وقعت عليه هذه الحروف وهو المعنى الذي يسمى به اللّه‏ والرحمن والرحيم والعزيز وأشباه ذلك من أسمائه، وهو المعبود جل وعز.

قال السائل: فإنا لا نجد إلا موهوما.
 
قال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام: لو كان ذلك كما تقول
 لكان التوحيد عنا مرتفعا، لانا لم نكلف أن نعتقد غير موهوم
. ولكنا نقول: كل موهوم بالحواس مدرك، فما تجده الحواس وتمثلّه فهو مخلوق، ولا بد من إثبات صانع الاشياء خارج من الجهتين المذمومتين إحديهما النفي إذ كان النفي هو الابطال والعدم.
 والجهة الثانية التشبيه.
 إذ كان التشبيه من صفة المخلوق الظاهر التركيب والتأليف، فلم يكن بد من إثبات الصانع لوجود المصنوعين، والاضطرار منهم إليه أثبت أنهم مصنوعون وأن صانعهم غيرهم وليس مثلهم...

قال السائل: فقد حدّدته إذ أثبتّ وجوده.
 قال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام: لم أحدّه
. ولكن أثبته.
 إذ لم يكن بين الاثبات والنفي منزلة.

قال السائل: فله إنيّة ومائيّة؟! قال: نعم: لا يثبت الشيء إلا بإنيّة ومائية.

قال السائل: فله كيفية؟! قال: لا، لان الكيفية جهة الصفة والاحاطة، ولكن لا بد من الخروج من جهة التعطيل والتشبيه، لان من نفاه أنكره ورفع ربوبيته وأبطله، ومن شبهه بغيره فقد أثبته بصفة المخلوقين الذين لا يستحقون الربوبية، ولكن لا بد من إثبات ذات بلا كيفية لا يستحقها غيره ولا يشارك فيها ولا يحاط بها ولا يعلمها غيره.
 

فإنه من الواضح أن توهم غير الموهوم هاهنا ليس من اجتماع النقيضين في شيء، لان الاول هو العام والثاني هو الخاص:

... سألت أبا جعفر الثاني عليه السلام عن التوحيد فقلت: أتوهم شيئا؟ فقال: نعم، غير معقول ولا محدود.
 فما وقع وهمك عليه من شيء
 فهو بخلافه، لا يشبهه شيء ولا تدركه الاوهام، كيف تدركه الاوهام وهو خلاف ما يعقل وخلاف ما يتصور في الاوهام، إنما يتوهم شيء غير معقول ولا محدود.

الامام الصادق عليه السلام:

كل ما وقع في الوهم فهو بخلافه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

اتقوا أن تمثلوا بالرب الذي لا مثل له، أو تشبهوه من خلقه، أو تلقوا عليه الاوهام، أو تعملوا فيه الفكر وتضربوا له الامثال، أو تنعتوه بنعوت المخلوقين، فإن لمن فعل ذلك نارا.
 

القسم الثاني:

الروايات الدالة على أن اللّه‏ تعالى له الوجود بالمعنى العام، وله الوجود بالمعنى الخاص اللائق به تعالى:

الامام الصادق عليه السلام:

الحمد للّه‏ الذي كان.
 قبل أن يكون كان.
 لم يوجد لوصفه
 كان.

الامام الصادق عليه السلام:

فكان إذ لا كان.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

إن قيل "كان" فعلى تأويل أزلية
 الوجود، وإن قيل "لم يزل" فعلى تأويل نفي العدم.
 

الامام الباقر عليه السلام:

إن ربي تبارك وتعالى كان... ولم يكن له كان.
 

إن اللّه‏ تعالى هو الواحد الاحد الفرد الصمد الموجود بنفسه لا بأداته وأجزائه، وهو المتعالي عن الكون والفساد والوجود والعدم والتكون والتمثل:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وكان عز وجل الموجود بنفسه لا بأداته.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

جلّ وعزّ عن أداة خلقه وسمات بريته.

الامام الصادق عليه السلام:

ولا تمثّل فتكون موجودا.
 

الامام الرضا عليه السلام:

يحقّق ولا يمثّل، ويوحد ولا يبعض.

وذاك الوجود الخاص بالمخلوقات والكينونة المكيفة هو الذي يكون شيئا غير ذات الشيء وزائدا عليها، فلذا يسلب عنها ويمكن أن يوجد الشيء على غير ما يكون عليه من الصفات، والخالق تعالى يكون على خلاف ذلك كله فهوكما عن
الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كان بلا كينونة، كان بلا كيف، كان لم يزل بلا كم ولا كيف.
 

فإن الشيء المقداري هو ما يمكنه أن يتغير عما هو عليه، ولك أن تسأل عنه بعد الاقرار بوجوده بأنه: "كيف هو؟" و"ما هي صفاته؟" و"ما هو مقداره وأجزاؤه؟"، وأما الشيء بخلاف المقدار والعدد فلا يصح السؤال عنه بعد الاقرار بوجوده بأنه: "ما هو؟" و"كيف هو؟" و"ما هي صفته؟"، فهو هو ليس شيئا غير نفسه، ولا يكون له حال وصفة وكيفية حتى يمكنه التغير والتحول عما يكون عليه، ولذا لا يمكن فرض تغيره عما عليه من الوجود الخاص به بالذات، فلا يوصف بالوجود والعدم المتقابلين، ولا يمكن فرض عدمه بالذات. فمن أوهن ما قيل هو ما يقال أحيانا:

"ما هو المانع من أن يعدم الخالق بعد إيجاده الخلق؟"

فإن ما يمكن أن يفرض له العدم ويسلب عنه الوجود، هو الموجود بالوجود الخاص الذي يكون موجودا في المقدار والصفات والاحوال، والخالق جل وعلا يتعالى عن ذلك كله بذاته.

وأما الجواب عن السؤال المذكور بما قد يقال: "إن اللّه‏ هو نفس حقيقة الوجود، وسلب الوجود عن حقيقة الوجود محال"، فقد عرفت بطلانه موضوعا في مواضع متكررة.

الامام الباقر عليه السلام:

إن ربي تبارك وتعالى كان بلا كيف، كان لم يزل حيا بلا كيف، ولم يكن له كان، ولا كان لكونه كيف... ولا ابتدع لكانه مكانا.
 

الموجود بالوجود الخاص القابل للتصور هو ما يمكن تصوره مجردا عن الوجود والعدم، فيكون تحققه زائدا على ذاته، فلا يكون إلا حادثا وموجودا بعد عدمه، والموجود المتعالي عن ذلك يكون على خلاف ذلك كله بالذات:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كائن لا عن حدث، موجود لا عن عدم.

الامام أبو جعفر عليه السلام:

لم يزل حيا بلا حياة... ولا كون موصوف ولا كيف محدود.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لا يقال له كان بعد أن لم يكن فتجري عليه الصفات المحدثات ولا يكون بينها وبينه فصل، ولا له عليها فضل فيستوي الصانع والمصنوع.

الامام الصادق عليه السلام:

لم يتكون فتعرف كينونته بصنع غيره.

الامام الصادق عليه السلام:

وإنه عزّ وجلّ دائم تعالى عن الكون والزوال، بل هو اللّه‏ عزّ وجلّ مكوّن الكائنات الذي كان بتكوينه كل كائن.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

اللهم إنك كنت قبل الازمان، وقبل الكون والكينونة والكائن.
 

فلا يحمل عليه تعالى ولا ينسب إليه الوجود إلا بمعناه الخاص به، أو بمعناه العام اللذين يحكيان عن نفي العدم وطرده فقط:

الامام الصادق عليه السلام:

وحدّ المعرفة أن يعرف... أنه قديم مثبت موجود غير فقيد... ولا مبطل.

... سئل أبو عبد اللّه‏ عليه السلام عن التوحيد فقال:

هو عزّ وجلّ مثبت موجود لا مبطل ولا معدود.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وجوده إثباته.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ الّذي أعجز الاوهام أن تنال إلا وجوده. 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لم تجعل للخلق طريقا إلى معرفتك إلا بالعجز عن معرفتك.
 

الامام الصادق عليه السلام:

من نظر في اللّه‏ كيف هو، هلك.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كمال معرفته التصديق به. 

وليس شيء غيره تعالى كذلك حيث إنه يكون نسبة الوجود إلى غيره تعالى إخبارا عن تحقق أجزاء وأبعاض، وإثباتا لذات في مقدار وعدد، قابلة للوجود والعدم فيكون زائدا عليها. وبالتوجه إلى هذا التقابل تعرف حقيقة معنى عدم زيادة الوجود على الذات، وتعرف بذلك أيضا خطأ أصحاب الفلسفة والعرفان في ذلك حيث إنهم يفسرون معنى عدم زيادة وجود شيء على ذاته، بكونه مسلوب الماهية وهو عندهم على معنى كونه غير محدود ولا متناه.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... أيجوز أن يقال للّه‏ موجود؟ قال [الامام الباقر عليه السلام ]:

نعم، تخرجه من الحدين، حد الابطال
 وحد التشبيه
.

القسم الثالث:

الروايات المشيرة إلى وجوب إرجاع صفات الخالق تعالي إلى معان يضاف إليها قيود سلبية
قد بينا أنه لا ينسب إلى اللّه‏ تعالى عنوان ثبوتي إلا بإرجاع ذلك إلى سلب مقابله، (كقولنا: "إن اللّه‏ تعالى عالم، أي ليس بجاهل"). أو بضميمة سلب ذلك العنوان عنه تعالى بمعناه الخاص؛ (كقولنا: "إن اللّه‏ تعالى عالم لا كعالم" و"هو موجود لا كالموجودات"). في مقام المعرفة والتعريف، وإلا فمن حيث الواقع فهو تعالى ذات القدرة والعلم و... وليس بصفة ولا موصوف، فيكون هذا البحث في ذلك المقام منتفيا موضوعا. فلا محيص عن الالتزام بأن إثبات صفات الخالق تعالى ترجع إلى سلب المفاهيم المقدارية المخصوص بها الادراك عنه تعالى، لان كل ما يمكن أن يتصور من المفاهيم بنفسها لا يكون إلا مقداريا عدديا، قابلا للوجود والعدم، فلا ينسب إليه تعالى شيء منها.

بل يقع الالتفات إلى تلك الصفات المخلوقة مقدمة لاثباتها للخالق تعالى بعنوانها العام فقط، فالموجب لارجاع الصفات إلى السلب هو التنبيه على أن اللّه‏ تعالى ليس بصفة ولا موصوف، فإن كل صفة تشهد بأنها غير الموصوف، وكل موصوف يشهد بأنه غير الصفة، وتشهد الغيرية بالاقتران، والاقتران آية كون الذات عددية مقدارية مخلوقة، بل هو تعالى ذات، علم، قدرة، نور، حياة، عظمت آلاؤه، وجلّت كبرياؤه.

ولا يلزم مما بيناه أن يكون الاشتراك بين صفات الخالق والمخلوق اشتراكا لفظيا، فإن العلم المثبت له تعالى بمفهومه العام أو بمعناه الخاص اللائق به تعالى، لا يكون عن معنى العلم المسلوب عنه تعالى والمنسوب إلى خلقه أجنبيا بالكلية، ولا يباينه تباينا تاما حتى يلزم الاشتراك اللفظي، بل ليس اختلافهما إلا من حيث كون الثاني مقداريا قابلا للادراك والتصور والتوهم، والوجود والعدم، بخلاف الاول، فهما يشتركان معنى في أن كليهما، مقابلان للجهل، ويفترقان بأن أحدهما مقداري قابل للتصور والادراك بذاته، والاخر ليس كذلك ولا يحصل العلم بوجوده إلا من حيث وجود آثاره، وذلك أن تصوره ومعرفة حقيقته بنفسه محال، لان كل معروف بنفسه مصنوع .

إن قيل: إن مفاهيم صفاته تعالى كالعلم والقدرة، لو كانت مغايرة لما نتصور من معناها في غيره من المخلوقين لما كان قولنا: "اللّه‏ عالم قادر" إذاً مفيدا لاثبات العلم له.

قلنا: إن هذا الاشكال مبتن على توهم كون اشتراك مفاهيم صفات اللّه‏ تعالى مع غيره اشتراكا لفظيا ، وأما على ما بيناه من كون الاختلاف بينهما بالعموم والخصوص فلا يرد الاشكال. فإن المنفي عن اللّه‏ تعالى هو المفهوم الخاص المقداري القابل للتصور والادراك بذاته، والمثبت له هو ذات العلم والقدرة المخالفة بذاتها لما يقع في التصور والتوهم، وواضح أن دلالة إثبات العلم والقدرة على نفي الجهل والعجز مقطوع بها ولا فرق في ذلك بين نسبتهما إلى الخالق والخلق من هذه الجهة، كما أن الاختلاف بينهما من حيث كون أحدهما مقداريا يساوي الوجود والعدم له دون الاخر غير قابل للانكار أيضا. فهو تعالى عالم لا كعالم، وقادر لا كقادر، وحي لا كحي، وموجود لا كموجود، وهو تبارك وتعالى:

الامام الرضا عليه السلام:

وأقرب إلينا من كل قريب، وأبعد من الشبه من كل بعيد.
 

إن قيل: إن سلب مقابل الصفات يرجع بالنتيجة إلى إثبات الصفات، لان سلب العجز هو إثبات القدرة، وسلب الجهل هو إثبات العلم، فيعود المحذور.

فنجيب: ليس المراد من وجوب الالتزام برجوع إثبات الصفات إلى سلب مفاهيمها المقابلة لها هو سلب الخاص (كالعلم المقداري) لاثبات المقابل الخاص (كالعلم المقداري). أو سلب العام (كالعلم المتعالي عن المقدار) لاثبات المقابل العام (كالعلم والقدرة المتعالي عن المقدار). حتى يعود المحذور (كما أنه إذا نقول: "إن اللّه‏ تعالى عالم لا كعالم، أو "هو شيء لا كالاشياء" يكون المراد هو سلب المعنى الخاص لاثبات العام فلا مجال لتوهم لزوم اجتماع النقيضين). بل يكون المراد هو التحذير عن التشبيه وبيان الالتفات إلى أن اللّه‏ تعالى لا يوصف بالصفات إلا بمعناها العام التي لا يشترك مع الصفات الخلقية إلا في نفي مقابلاتها فقط فلا إشكال مطلقا.

توضيح الاشكال: إنه إذا فررنا من نسبة العلم مثلا إلي الله تعالى وقلنا برجوع ذلك إلى سلب الجهل المقابل للعلم عنه تعالى، فلقائل أن يقول: ما هو الفرق بين إثبات العلم له تعالى بلا واسطة، وبين إثبات العلم له تعالى من جهة مقابلته للجهل؟ فهذا كرّ ما يفر منه.
وتوضيح الجواب: إن معنى العلم الذي نثبته له تعالى من حيث تقابله للجهل هو غير العلم الذي يسلب عنه أو يمكن أن ينسب إليه بلا واسطة، فإن ما يسلب عنه تعالى ويمكن أن ينسب إلى شيء بلا واسطة هو ما يمكن أن يتصور من معنى العلم أولا وبالذات وهو العلم المقداري القابل للزيادة والنقصان، وأما ما يثبت له تعالى بواسطة سلب الجهل عنه، فهو حقيقة العلم الذي يكون بخلاف المقدار وغير قابل للتصور والتوهم، ولا يعرف إلا بأنه خلاف الجهل، ولا يشترك ذلك مع العلم المقداري إلا في أن كليهما مقابلان للجهل، وإلا فلا إشكال في نسبة العلم إليه تعالى مع المحافظة على أن تلك الحقيقة المنسوبة إليه تعالى متعال عن المقدار والعدد والتصور، لكنه لا تمكن المحافظة على ذلك إلا بإرجاع الصفات إلى سلب ما يقابلها بأن نقول: "هو عالم أي ليس بجاهل"، أو نقول: "هو عالم بخلاف كل عالم، فهو عالم لا كعالم وقادر لا كقادر."

وظهر بما أوضحناه أنه لا وجه لما يقال من "أن الوجود الذي ننسبه إلى اللّه‏ تعالى وإلى غيره إن لم يكن بمعنى واحد فيهما للزم أن يكون الوجود المحكوم به على اللّه‏ تعالى وعلى غيره مشتركا لفظيا، ولرجع المعنى إذاً إلى أن اللّه‏ ليس بموجود واقعا إذا كان ذلك بمعنى كونه موجودا واقعا لانه لا يعقل الواسطة بين الوجود والعدم"

فإن هذا الاشكال مردود بأن الحكم بالوجود ـ عامه وخاصه ـ يشتركان معنى في أن كليهما يدلان على نفي العدم والبطلان المستلزم لاثبات الوجود بمعناه العام، كما أنهما يفترقان بأن الخاص ملازم للمقدار والعدد ولا يمكن فرض موضوعه مجردا عن الوجود والعدم، والثاني يكون على خلاف ذلك، فبينهما اشتراك في المعنى من ناحية وافتراق من ناحية أخرى، فلا يلزم أن يكون الاشتراك لفظيا كاشتراك الباصرة والذهب المتبائنين بتمام المعنى في التسمية بلفظة العين، كما أنه لا يلزم أن يكون الاشتراك بينهما معنويا على نحو يكون المعنى في كليهما واحدا بتمام خصوصياته.

إن المنفي عنه تعالى هو التصديق بالوجود الخاص المقداري القابل للرفع الزائد على الذات المتوقف على تصور الشيء بنفسه، وأما إثبات الوجود له بعنوانه الخاص به تعالى أو بعنوانه العام المناقض للعدم والبطلان بالذات فيصح الحكم به على اللّه‏ تعالى بلا إشكال. 

وامتناع وجود الواسطة بين الوجود والعدم أمر صحيح لا غبار عليه ولكنه أمر غير امتناع الواسطة بين العدم والوجود الخاص المقداري المتصور فلا تغفل.

و مما جاء في "تفسير الميزان":

"إن ظاهر قوله: "و للّه‏ الاسماء الحسنى" "و له الاسماء الحسنى" أن معاني هذه الاسماء له تعالى حقيقة وعلى نحو الاصالة ولغيره تعالى بالتبع... ومن الدليل على الاشتراك المعنوي في ما يطلق عليه تعالى وعلى غيره من الاسماء والاوصاف ما ورد من أسمائه تعالى بصيغة أفعل التفضيل كالاعلى والاكرم..."
 

ولكنا بيّنا: كما أن القول بالاشتراك اللفظي بين أسماء اللّه‏ تعالى وخلقه غير سديد، فكذلك لا تكون أسماؤه تعالى مع خلقه مشتركة معنوية تمام الاشتراك.

ومع غض النظر عن ذلك كله فعلى مشرب أصحاب الفلسفة والعرفان حيث إن الخالق يتحد مع الخلق مصداقا وعينا فلا يبقى مجال للبحث عن كون الاشتراك لفظيا أو معنويا.

ولا يذهب عليك أنه يكفي لصحة استعمال صيغة أفعل التفضيل في الموارد المذكورة الاشتراك في دلالة الالفاظ على مجرد ثبوت المعاني دون الاشتراك في سنخها وكون مفهوم كليهما متصورا في المقدار والاجزاء والعدد وكون مصداقها في الخالق والمخلوق مقداريا عدديا متجزيا قابلا للزيادة والنقصان والاتصاف بالتناهي وعدم التناهي:

هو... أبعد من الشبه من كل بعيد.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام :
كنت عند أبي جعفر الثاني عليه السلام: فسأله رجل فقال: أخبرني عن الرب تبارك وتعالى أله أسماء وصفات في كتابه؟ وهل أسماؤه وصفاته هي هو؟
… فقال أبو جعفر عليه السلام: إن لهذا الكلام وجهين؛ إن كنت تقول هي هو، أنه ذو عدد وكثرة فتعالى اللّه‏ عن ذلك
. والمذكور بالذكر هو اللّه‏ القديم الذي لم يزل، والاسماء والصفات مخلوقات والمعني بها هو اللّه‏ الذي لا يليق به الاختلاف ولا الائتلاف، وإنما يختلف ويأتلف المتجزي، ولا يقال له قليل ولا كثير ولكنه القديم في ذاته لان ما سوى الواحد متجزي واللّه‏ واحد لا متجزي ولا متوهم بالقلة والكثرة، وكل متجزي أو متوهم بالقلة والكثرة فهو مخلوق دال على خالق له.

فقولك: "إن اللّه‏ قدير"، خبّرت أنه لا يعجزه شيء فنفيت بالكلمة العجز وجعلت العجز سواه وكذلك قولك: عالم، إنما نفيت بالكلمة الجهل وجعلت الجهل سواه.
 

فقال الرجل: فكيف سمينا ربنا سميعا؟ فقال: لانه لا يخفى عليه ما يدرك بالاسماع ولم نصفه بالسمع المعقول في الرأس.
 وكذلك سميناه بصيرا لانه لا يخفى عليه ما يدرك بالابصار من لون أو شخص أو غير ذلك ولم نصفه ببصر طرفة العين.

وكذلك سميناه لطيفا لعلمه بالشيء اللطيف... بلا كيف إذ الكيفية للمخلوق المكيف، وكذلك سمينا ربنا قويا بلا قوة البطش المعروف من الخلق... وربنا تبارك وتعالى لا شبه له ولا ضد ولا ند ولا كيفية ولا نهاية ولا تصاريف، محرّم على القلوب أن تحتمله... جل وعز عن أداة خلقه وسمات بريته وتعالى عن ذلك علوا كبيرا.

فمعرفة حقيقة التوحيد لا تحصل إلا بسلب كل المعانى والمفاهيم المدركة المتصورة عنه تعالى. 

... قلت: أجل، جعلني اللّه‏ فداك لكنّك قلت: الاحد الصمد، وقلت: لا يشبه شيئا، واللّه‏ واحد والانسان واحد أليس قدتشابهت الوحدانية؟!

قال [الامام الرضا] عليه السلام:

يا فتح، أحلت ثبتك اللّه‏، إنما التشبيه في المعانى، وأما في الاسماء فهي واحدة وهي دلالة على المسمّى وذلك أن الانسان وإن قيل واحد، فإنما يخبر أنه جثة واحدة وليس بإثنين، فالانسان نفسه ليس بواحد لان أعضائه مختلفة وألوانه مختلفة كثيرة غير واحدة وهو أجزاء مجزأة ليست سواء، فالانسان واحد في الاسم لا واحد في المعنى واللّه‏ جل جلاله واحد لا واحد غيره، لا اختلاف فيه و...
 

فلا يلزم من بطلان الاشتراك اللفظي بين مفاهيم صفاته تعالى مع خلقه، أن ينسب إليه جل وعلا عين المفاهيم الجارية على خلقه المأخوذة في حاق معناها كونها مقدارية مخلوقة، ولا يصح أن يقال: إن مفاهيم صفاته تعالى مع غيره واحدة وينحصر الفرق بينهما بالمصداق فقط، فضلا عما تدعيه المعرفة البشرية من وحدة الخالق والمخلوق مصداقا وعينا.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل مسمّى بالوحدة غيره قليل، وكل عزيز غيره ذليل، وكل قوي غيره ضعيف، وكل مالك غيره مملوك، وكل عالم غيره متعلم، وكل قادر غيره يقدر ويعجز.
 

الامام أبو الحسن الرضا عليه السلام:

... فسمى نفسه سميعا بصيرا قادرا قاهرا حيا قيوما ظاهرا باطنا لطيفا خبيرا قويا عزيزا حكيما عليما وما أشبه هذه الاسماء، فلما رأى ذلك من أسمائه الغالون المكذبون وقد سمعونا نحدث عن اللّه‏ أنه لا شيء مثله ولا شيء من الخلق في حاله قالوا: خبرونا إذ زعمتم أنه لا مثل للّه‏ ولا شبيه له كيف شاركتموه في أسمائه الحسنى فتسميتم بجميعها؟ فإن في ذلك دليلا على أنكم مثله في حالاته كلها أو في بعضها دون بعض إذ قد جمعتم الاسماء الطيبة، قيل لهم: إن اللّه‏ تبارك وتعالى ألزم العباد أسماء من أسمائه على اختلاف المعاني وذلك كما يجمع الاسم الواحد معنيين مختلفين.

والدليل على ذلك قول الناس الجائز عندهم السائر، وهو الذي خاطب اللّه‏ عز وجل به الخلق، فكلمهم بما يعقلون ليكون عليهم حجة في تضييع ما ضيعوا وقد يقال للرجل: كلب وحمار وثور وسكّرة وعلقمة وأسد كل ذلك على خلافه، لانه لم تقع الاسماء على معانيها التي بنيت عليها [بعينها] لان الانسان ليس بأسد ولا كلب فافهم ذلك رحمك اللّه‏
. _وإنما تسمى اللّه‏ بالعالم لغير علم حادث [مقداري قابل للوجود والعدم والتصور والادراك بمفهومه الخاص] علم به الاشياء، كما أنا رأينا علماء الخلق إنما سمّوا بالعلم لعلم حادث [قابل للرفع] إذ كانوا قبله جهلة وربما فارقهم العلم بالاشياء فعادوا إلى الجهل، وإنما سمّي اللّه‏ عالما لانه لا يجهل شيئا، فقد جمع الخالق والمخلوق اسم العلم [بلا لزوم كون مفهوم أحدهما عين الاخر] واختلف المعنى [بلا لزوم الاشتراك اللفظي أيضا] على ما رأيت.

وسمي ربنا سميعا... ولكنه عز وجل أخبر أنه لا تخفى عليه الاصوات ليس على حد ما سمينا به نحن، فقد جمعنا الاسم بالسميع واختلف المعنى، وهكذا البصير لا بجزء أبصر به... ولكن اللّه‏ بصير لا يجهل شخصا منظورا إليه فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى.

وهو قائم ليس على معنى... وأما اللطيف فليس على... وأما الخبير فالذي لا يعزب عنه شيء ولا يفوته... وأما الظاهر فليس من أجل... وأما الباطن فليس على معنى... وأما القاهر فإنه ليس على... وهكذا جميع الاسماء.
 وإن كنا لم نسمها كلها فقد تكتفي للاعتبار بما ألقينا إليك واللّه‏ عوننا وعونك في إرشادنا وتوفيقنا.
 

الامام الصادق عليه السلام:

فإن قالوا: أو ليس قد نصفه فنقول: هو العزيز الحكيم الجواد الكريم؟ 

قيل لهم: كل هذه صفات اقرار وليست صفات إحاطة
 فإنا نعلم أنه حكيم ولا نعلم بكنه ذلك منه، كذلك قدير وجواد وسائر صفاته، كما قد نرى السماء ولا ندري ما جوهرها ونرى البحر ولا ندري أين منتهاه
 بل فوق هذا المثال بما لا نهاية له لان الامثال كلها تقصر عنه
. ولكنها تقود العقل إلى معرفته.

الامام الرضا علي بن موسى صلوات اللّه‏ عليهما:

... والصفات والاسماء كلها تدل على الكمال والوجود ولا تدل على الاحاطة كما تدلّ على الحدود التي هي التربيع والتثليث والتسديس، لان اللّه‏ عز وجل تدرك معرفته بالصفات والاسماء، ولا تدرك بالتحديد بالطول والعرض والقلة والكثرة واللون والوزن وما أشبه ذلك، ولكن يدل على اللّه‏ عز وجل بصفاته، ويدرك بأسمائه، ويستدل عليه بخلقه حتى لا يحتاج في ذلك الطالب المرتاب إلى رؤية عين ولا استماع أذن ولا لمس كف ولا إحاطة بقلب، فلو كانت صفاته جل ثناؤه لا تدل عليه، وأسماؤه لا تدعوا إليه والمعلمة من الخلق لا تدركه لمعناه، كانت العبادة من الخلق لاسمائه وصفاته دون معناه، فلولا أن ذلك كذلك لكان المعبود الموحّد غير اللّه‏ لان صفاته وأسمائه غيره... 

الامام الصادق عليه السلام: 

من عبد اللّه‏ بالتوهم فقد كفر، ومن عبد الاسم دون المعنى فقد كفر، ومن عبد الاسم والمعنى فقد أشرك، ومن عبد المعنى بإيقاع الاسماء عليه بصفاته التي وصف بها نفسه فعقد عليه قلبه ونطق به لسانه في سرّ أمره وعلانيته فأولئك أصحاب أمير المؤمنين عليه السلام حقا.

فهو عالم قبل وجود العلم، وهو كائن قبل تكوّن الكون، ولا تناقض لان الاول هوالعام والثاني هو الخاص.

اللهم إنك كنت قبل الازمان وقبل الكون والكينونية والكائن، وعلمت بما تريد قبل أن تكون، قبل تكوين الاشياء، وكان علمك السابق فيما تريد أن تكون قبل التكوين والعلم، فعلمك دائبة غير مكتسب، لم تزل كنت عالما موجودا والجهل عنك نافيا، فأنت بادي الابد، وقادم الازل، ودائم القدم، لا توصف بصفات ولا تنعت بوصف...

فليس للمخلوق إلا إدراك ما يراه ويتصور، والتعبير عما لا يدركه ولا يتصوره:

الامام الرضا عليه السلام:

فأسمائه تعبير، وأفعاله تفهيم.

وخلاصة الكلام أن كل ما يتصور من معاني العلم والجهل والقدرة والعجز والحياة والموت والسمع والبصر و... ليس إلا ملكة للذات المقدارية، فيسلب عنه تعالى طرف النقص (كالعجز والجهل). مطلقا، وطرف الكمال (كالعلم والقدرة). بقيد كونه مقداريا وقابلا للتصور والادراك والتعقل.

قال الصدوق قدس سره:

إذا وصفنا اللّه‏ تبارك وتعالى بصفات الذات فإنما ننفي بكل صفة عنها ضدها، فمتى قلنا: إنه حي، نفينا عنه ضد الحياة وهو الموت، ومتى قلنا: إنه عليم، نفينا عنه ضد العلم وهو الجهل،... ومتى قلنا: قادر، نفينا عنه العجز، ولو لم نفعل ذلك أثبتنا معه أشياء لم تزل معه، ومتى قلنا: لم يزل حيا عليما سميعا بصيرا... فلما جعلنا معنى كل صفة من هذه الصفات التي هي صفات ذاته نفي ضدها أثبتنا أن اللّه‏ لم يزل واحدا لا شيء معه. وليست الارادة والمشيّة والرضا والغضب وما يشبه ذلك من صفات الافعال بمثابة صفات الذات لانه لا يجوز أن يقال: لم يزل مريدا شائيا كما يجوز أن يقال: لم يزل قادرا عالما.
 

تقول المعرفة البشرية:

إن اللّه‏ تعالى يوصف بصفات عينا أو زائدة...

وهذا الفصل يحقق الحق بأن:

اللّه‏ تعالى لا يوصف بالصفات مطلقا،
الباب السادس 

صفات الخالق جل وعلا أهي عين ذاته أم زائدة عليها أم لا ذاك لا ذا؟! 

هاهنا نظريات:

1 . إن اللّه‏ تعالى متصف بصفات زائدة على ذاته،
2 . إن للّه‏ تعالى صفات وهي عين ذاته المتعالية، 

مدرسة الفلسفة يدعي صحة النظرية الثانية، ولكن الحق أن النظريتين كلتيهما باطلتان، فإن البحث عن زيادة الصفات على الذات أو عينيتها معها لا يستقيم إلا بعد فرض كون الذات قابلة للاتصاف بالصفات، وذلك لا يمكن إلا بعد فرض أن يكون هناك صفة وموصوفا، وذلك متفرع على كون الذات مقدارية عددية، وإذا فرضنا الشيء مقداريا عدديا، فيكون فرض عينية ذاته مع الصفات محالا ثبوتا، لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف، وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة، وشهادتهما جميعا بالاقتران المتفرع على مقدارية الشيء المستلزم لحدوثه،
فلا يكون الخالق المتعالي عن المقدار والمبائن للعدد بصفة ولا موصوف.

وكما أن الحكم بزيادة الصفات على الذات، يتفرع على كون الذات مقدارية عددية متجزئة، فكذلك الحكم بالعينية أيضا متفرع على فرض أن يكون هناك صفة وموصوفا، وحينئذ فامتناع عينية الذات والصفة من البديهيات.

هذا، وأما إذا كانت الذات متعالية عن المقدار والعدد، منزهة عن الاتصاف بالصفات، فلا يبقى مجال للبحث عن الزيادة أو العينية، بل هو تعالى هو، ليس شيئا غيره، واحد لا من عدد، فلا صفة ولا موصوف هناك موضوعا، وهو ذات، علم، قدرة، حياة، نور، سمع، بصر، وكل هذه صفات إقرار لا إحاطة وتوهم المستلزم للمقدار والاجزاء.

فهو علم كله قدرة كلها؛ حياة كلها، لا أن الكل منه يكون له بعضا حتى يكون مقداريا متجزيا.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

أول عبادة اللّه‏ معرفته، وأصل معرفته توحيده، ونظام توحيده نفي الصفات عنه، جل أن تحلّه الصفات، لشهادة العقول أن كل من حلّته الصفات مصنوع، وشهادة العقول أنه جل جلاله صانع ليس بمصنوع...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وكمال توحيده الاخلاص له، وكمال الاخلاص له نفي الصفات عنه، لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف. وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة.
 فمن وصف اللّه‏ فقد قرنه، ومن قرنه فقد ثناه، ومن ثناه فقد جزأه، ومن جزأه فقد جهله.
 

الامام الرضا عليه السلام:

... فأسماؤه تعبير، وأفعاله تفهيم، وذاته حقيقة، وكنهه تفريق بينه وبين خلقه، وغيوره تحديد لما سواه، فقد جهل اللّه‏ من استوصفه،... ومن جزأه فقد وصفه، ومن وصفه فقد ألحد فيه.

...بخط أبي الحسن عليه السلام:بسم اللّه‏ الرحمن الرحيم الحمد للّه‏ الملهم عباده الحمد... الممتنع من الصفات ذاته...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وليس... كالاشياء فتقع عليه الصفات...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لا توصف بصفات، ولا تنعت بنعت ولا بوصف.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لا يقال له: "كان بعد أن لم يكن" فتجري عليه الصفات.

الامام الصادق عليه السلام:

... وكل موصوف مصنوع، وصانع الاشياء غير موصوف بحدّ مسمّى...

فإن نفس الاتصاف بالصفات مستلزم لكون الشيء مقداريا عدديا مخلوقا:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... ولم تحط به الصفات فيكون بإدراكها إياه بالحدود متناهيا...
 

الامام الصادق عليه السلام:

ولا تحد [أي لا توصف] فتكون محدودا [مقداريا].
 

الامام أبو عبداللّه‏ عليه السلام:

هو سميع بصير، سميع بغير جارحة، وبصير بغير آلة، بل يسمع بنفسه، ويبصر بنفسه، وليس قولى: أنه يسمع بنفسه إنه والنفس شيء آخر، ولكني أردت عبارة عن نفسي إذ كنت مسئولا وإفهاما لك إذ كنت سائلا، فأقول: يسمع بكله لا أن كله له بعض،ولكني أردت إفهامك والتعبير عن نفسى، وليس مرجعي في ذلك إلا أنه السميع البصير العالم الخبير بلا اختلاف الذات ولا اختلاف معنى.
 

تقول المعرفة البشرية:

الصفات الكمالية ـ التي تكون عين الذات ـ فكمال التوحيد هو إثباتها له، لان الذات الفاقدة لها تكون محدودة لخروجها عن تلك الذات ـ ولا شيء من المحدود بواجب ولا خالق ـ فمن وصفه تعالى بصفة كمالية هي عين ذاته فقد وحده، ومن وحده فقد نزهه عن العدد، ومن قدسه عن العدد فقد أثبت أزله، وكذلك يوصف اللّه‏ سبحانه.

وتقول:

المراد من الصفات المنفية، هي الزائدة منها على الذات لانها التي تشهد على المغايرة كشهادة الموصوف بها عليها.

يقع الاشكال في ما قالته المعرفة البشرية من نواح:

الاولى: كمال التوحيد والاخلاص في التوحيد، هو نفي الصفات عن اللّه‏ تعالى على الاطلاق كما صرح به أولياء الوحى، وإلا بعد فرض كون الذات متصفة بالصفات فإدعاء العينية محال موضوعي، يقول القاضي السعيد القمي في شرح خطبة مولانا الامام الرضا عليه السلام:وأصل معرفة اللّه‏ توحيده:

... وذلك أي هذا التوحيد إنما ينتظم بأن ننفي الصفات عنه تعالى عينا وزيادة، بمعنى أنه ليس ذاته سبحانه مصداقا لتلك المفهومات كما أن غيره كذلك، بل صفاته جل سلطانه "صفات إقرار" لا "صفات إحاطة" وانتزاع، وإلى هذا أشار عليه السلام بقوله: ونظام توحيد اللّه‏ نفي الصفات عنه. أي الذي ينتظم به التوحيد الحقيقي ويصير به العارف باللّه‏ موحّدا حقيقيّا، هو نفي الصفات عنه، بمعنى إرجاع جميع صفاته الحسنى إلى سلب نقائصها ونفي متقابلاتها لا أن هاهنا ذاتا وصفة قائمة بها أو بذواتها أو أنها عين الذات... لشهادة العقول أن كل صفة وموصوف مخلوق.

هذا إبطال للقول بالصفات العينية والزائدة العارضة، أي العقل الصريح غير المشوب بالشبه والشكوك يحكم بمخلوقية الصفة والموصوف سواء كانت الصفة عينية أو زائدة قائمة بذاته تعالى.

ثم يقول بعد توضيح البرهان على بطلان القول بالصفات عيناً وزيادة:

هذا كله مع قطع النظر عن استحالة العينية وامتناع إتحاد الذات والصفة. إذ الذات هو المحتاج إليه المستغني بذاته، والصفة هي المحتاج المفتقر إلى الموصوف، ومن البين امتناع إتحادهما للزوم كون المحتاج محتاجا وبالعكس، المستلزم لاحتياج الشيء إلى نفسه.
 

ويقول الفاضل المقداد بن عبد اللّه‏ السيوري الحلي "قدس اللّه‏ روحه":

إنه ليس له صفة زائدة على ذاته بل ليس له صفة أصلا كما أشار إليه ولّى اللّه‏ بقوله: وكمال الاخلاص له نفي الصفات عنه لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف.
 

الثانية: الوجدان والفقدان ملكة للموجود المقداري وآية المعلولية والمخلوقية.

الثالثة: المحدودية واللامحدودية أيضا تكون من صفات الاقدار وملكاتها.

الرابعة: إن الخالق تبارك وتعالى لايوصف بكون شيء خارجا عنه أو داخلا فيه فإن الخروج وعدم الخروج عن شيء ملكة للذات المقدارية.

الخامسة: التنزية من العدد، هو تنزيه الشيء عن المقدار والاجزاء والوجدان والفقدان والمحدودية واللامحدودية، فلا يصح تفسيرها بكون الشيء لامتناهيا صرفا ومتحدا مع الاشياء بأعيانها وواجدا لذواتها وكمالاتها.

السادسة: إذا كانت هناك ذاتً وصفات، فلازم عدم تناهي كل منها هو التناقض وتحديد كل منها لاختها، لا الحكم بعينيتها جميعا وعينيتها مع الذات كما تدعي الفلسفة ذلك. 

جاء في "تفسير الميزان":

التعليم القرآنى... يثبت من الوحدة ما لا يستقيم معه فرض أي كثرة تمايز لا في الذات ولا في الصفات، وكل ما فرض من شيء في هذا الباب كان عين الاخر لعدم الحد، فذاته تعالى عين صفاته، وكل صفة مفروضة له عين الاخرى.
 

إن كون ذاته المتعالية واحدةً قهارةً يبطل التفرقة ـ أي تفرقة مفروضة ـ بين الذات والصفات، فالذات عين الصفات والصفات بعضها عين بعض فمن عبد الذات عبد الذات والصفات، ومن عبد علمه فقد عبد ذاته، ومن عبد علمه ولم يعبد ذاته فلم يعبد لا علمه ولا ذاته وعلى هذا القياس"
 

هو سبحانه ذو علو ونزاهة... من أن يتصف بشيء من الامثال الحسنة والصفات الجميلة الكريمة بمعانيها التي يتصف بها غيره كالحيوة والعلم والقدرة و...فإن الذي يوجد من هذه الصفات الحسنة الكمالية الممكنات محدودة متناه... لكن الذي له سبحانه من الصفات محض الكمال وحقيقته غير محدودة ولا متناه..."
 

إن الكمالات التي هي صفات الوجود كالعلم والقدرة والحيوة والسمع والبصر والوحدة والخلق والملك والغنى والحمد والخبرة ـ مما عد في الايات السابقة أو لم يعدّ ـ صفات قائمة به تعالى على حسب ما يليق بساحة كبريائه وعزّ قدسه، لانها صفات وجودية والوجود قائم به تعالى.

و نقول: 

1. إن مدرسة الوحي الالهي تقول بأن الخالق تعالي لا يوصف بالصفات مطلقا، ويقول إن امتناع التعدد والتمايز في الذات المتعالية يكون من جهة كونه جل وعلا منزها عن المقدار وإمكان الاتصاف بالتناهي وعدم التناهي، لا من حيث كونه لا متناهيا وغير محدود.

2. إن لازم كون الذات والصفات لا متناهية غيرمحدوده ـ كما تفرضه الفلسفة والعرفان ـ هو تعارض الوجودات اللامتناهية في الوجود لا عينيتها وكون كل منها عين الاخرى، وإرجاعهم كل ذلك إلى حقيقة الوجود الصرف التي تكون أمرا موهوما من ضيق الخناق ولاجل الوصول إلى النتيجة التي عيّنوها من قبل وإلا فتعارض الوجودات اللامتناهيه وامتناع كونها متحدة مصداقا مع الفرض المذكور فمما لا يعتريه ريب. 

3. إن كمال التوحيد هو نفي الصفات عن الخالق جل وعلا، وإلا فمع فرض وجود الذات والصفة وقيام الصفات الوجودية به تعالى فعينيتهما تكون محالا ثبوتا، وعليه فمن عبد الذات والصفات فقد أشرك باللّه‏ ومن عبد الصفات فلم يعبد شيئا.

4. تفسير القهارية بعدم المحدودية في الوجود خطأ واضح، فما تقوله الفلسفة من أن الفارق بين صفات الخالق والخلق هو القهارية والمقهورية بمعنى المحدودية وعدم المحدودية بحيث يصبح بالنتيجه كون الخالق والخلق واحدا ذاتا وصفةً لا ينسب إلى التعاليم القرآنية البرهانية إلا جورا واعتسافا.

الباب السابع
بم يباين اللّه‏ تعالى خلقه؟!

ما هو وجه تباين الخالق والمخلوق؟ وبأي ملاك يقسم الموجود إلى "المحتاج إلى العلة والمستغني عنها"، "المعلول والعلة"، "الحادث والقديم"، "المخلوق والخالق" وعلى بعض التعابير إلى "الواجب والممكن"؟
وبم يمتاز "اللامتناهي" عن "المحدود"، و"المحرك" عن "المتحرك"، و"المجرد" عن "المادي"، و"ما بالفعل" عن "ما بالقوة" و"التام" عن "الناقص"، و"الثابت" عن "المتغير"؟ وما هو الفارق الحقيقي بين المعاني المتقابلة المذكورة؟!

هل يمكن أن يحسب الشمس والقمر والشجر والحجر والارض والسماء وحقيقة الوجود المطلقة اللامتناهية بصرافتها، معبودا وإلها وخالقا مستغنيا عن العلة؟، أم يكون ملاك الاحتياج في كل هذه المذكورات ظاهرا أيضا؟!!

إنا ما دمنا لم نعرف ملاكا واقعيا وفارقا حقيقيا، به يمتاز الخالق عن المخلوق فلا نأمن من أن نختار مخلوقا مكان الخالق المعبود فنهلك من حيث لا نعلم.

فالملاك الواقعي والفارق الحقيقي بين حقيقة وجود الخالق والمخلوق:

1. هل يمكن أن يكون هو الصغر والكبر فيكون أكبر الاشياء خالقا ومستغنيا عن العلة؟!

2. أم هل يمكن أن يكون ذلك الملاك هو شدة الحرارة أو النوارنية فيكون النار أو الشمس أو... خالقا وواجبا؟!

3. أم هل يكون ذاك هو الحدوث والقدم، وحينئذ فما هو المعنى المراد منهما؟!

4. أم هل يكون ذلك هو الامكان والوجوب، وحينئذ ذاك فما هو المعنى المتصور منهما؟!

5. أم هل يكون المحدودية اللازمة للشيء من حيث ماهيته هو ملاك الامكان والاحتياج بحيث لو أن فرضنا شيئا في أشدّ مراتب الوجود بما لا نهاية له، بل فوق ما لا يتناهي!!! بما لا يتناهي؟! يكون واجبا لذاته، مستغنيا عن العلة كما تزعمه الفلسفة ومدرسة ملا صدرا المسماة بالحكمة المتعالية؟!

6. أم هل الحدود والماهيات والاشياء الواقعة بأعيننا أمور وهمية خيالية، والواقع الحق هو صرف الوجود اللامتناهي الموجود بنفسه المستغني عن العلة وهو عين الاشياء كما عليه اصحاب العرفان؟!

فنقول:

أما الاول والثاني من الملاكات المذكورة فلا شبهة في أنها ـ وهي الصغر والكبر والحرارة والنورانية ـ حقايق مقدارية قابلة للزيادة والنقصان فلا تصلح لان تكون ملاكا للاستغناء عن العلة، كما أن الخامس منها ـ وهي المحدودية واللامحدودية ـ فقد بيّنا بطلانه مرارا بأن التقسيم إلى المتناهي واللامتناهي وهما.

وأما السادس منها وبعد غض النظر عن أنها تكون عين السفسطة فقد كشفنا عن بطلان الاعتقاد به في أكثر من موضع، يقول الامام الصادق عليه السلام في قوله تعالى: 

«من كان في هذه أعمى فهو في الاخرة أعمى وأضل سبيلا»:

يعني أعمى عن الحقائق الموجودة.

وأما الرابع ـ وهو الوجوب والامكان 1). لاممكن إلا وهو حادث منها فنقول:

(1). 

إن صرف أن يكون الشيء ممكنا لا يثبت وجود الخالق تعالى بوجه من الوجوه إلا من حيث أن الممكن لايكون إلا حادثا، والمستلزم لوجود الخالق هو حدوث الاشياء المخلوقة بعد أن لم تكن.
فإننا إن أمكننا أن نفرض موجودا قديما غير حادث (كما تقول به الفلسفة مع غض النظر عن كون ذلك محالا كما أشرنا إليه).، فالحكم باحتياجه إلى المؤثر أول الكلام، فكيف يكون ملاكا للحكم باحتياج الشيء إلى غيره، ويقع مقدمة لاثبات وجود الواجب الّذي لخلقته يد الفلسلفة؟ بل تسمية ذلك حينئذ بـ "الممكن الوجود" تكون ضلالة واضحة. إن حكم العقل باحتياج الممكن القديم إلى الموجد من حيث إمكانه، معارض لحكمه بعدم احتياجه إلى غيره من حيث قدمه المفروض له.

والتعارض إنما نشأ من اشتباههم في أصل الفرض، حيث إنهم زعموا أن الموجود الممكن يجوز أن يكون قديما، فأوّلوا حدوث الاشياء ـ على خلاف ما يقتضيه العقل والنقل واللغة ـ بالحدوث الذاتي المخترع من عند أنفسهم، دون الحدوث بمعناه الحقيقي الذي يكون هو الوجود بعد العدم البتّي للمخلوقات كلها.

الامام الصادق عليه السلام:

إن الذي يزول ويحول يجوز أن يوجد ويبطل، [وهو المعبر عنه بالممكن عندهم] فيكون بوجوده بعد عدمه، دخول في الحدث [وذلك أن وجود الممكن وحدوثه متلازمان] وفي كونه في الازل دخوله في القدم، ولن تجتمع صفة الازل والحدوث، والقدم والعدم في شيء واحد.
 

2). القديم لايكون مفعولا 

كيف يمكن إيجاد شيء وهو موجود أزلي قديم وتحصيل الحاصل محال؟! بل إن من البديهي أن الشيء لو كان قديما فلا معنى لايجاده، وإن وجد بالغير فلا يكون قديما:

الامام الصادق عليه السلام:

فإن كنت صنعتها وكانت موجودة فقد استغنيت بوجودها عن صنعتها.

الامام الرضا عليه السلام:

كيف يكون خالقا لمن لم يزل معه؟!

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ولو كان قديما لكان إلها ثانيا.

الفلسفة تدعي: "أن العالم في عين أنه أزلي يكون من فعل اللّه‏"، والامام علي بن موسى الرضا صلوات اللّه‏ عليه يرسل بطلان هذا الادعاء إرسال المسلمات:

.. قال سليمان: إنما عنيت أنها من فعل اللّه‏ لم يزل!! قال: ألا تعلم أن ما لم يزل لا يكون مفعولا، وحديثا وقديما في حالة واحدة؟ فلم يحر جوابا.

… ثم أعاد الكلام إلى أن قال عليه السلام: إن ما لم يزل لا يكون مفعولا.
 

... قال (سليمان).: بل هي فعل، قال: فهى فعل لان  الفعل كله محدث،
قال: ليست بفعل، قال: فمعه غيره لم يزل.
 

إذا كان القدماء متعددين فبأي مناط يحكم بالوجوب على واحد وبالامكان على آخرين؟!

القرآن الكريم:

«تلك إذا قسمة ضيزى، إن هي إلا أسماء سميتموها أنتم وآبائكم، ما أنزل اللّه‏ بها من سلطان إن يتبعون إلا الظن وما تهوي الانفس، ولقد جائهم من ربهم الهدى، أم للانسان ما تمنّى».
 

وإذا كان القدماء متعددين:

الامام الصادق عليه السلام:

فبما يستدل على أن أحدهما خالق لصاحبه؟!!

الامام الرضا عليه السلام:

لانه لم يزل معه، فكيف يكون خالقا لمن يزل معه؟!

بديهي أن الحكم بالامكان لواحد وبالوجوب لاخر وهما أزليان لا يسبقهما العدم ولا فرق بينهما إلا بالتسمية دون أي ملاك واقعي تخصيص بلا مخصص.

وتوجيه إمكان تعدد القدماء بالتمثيل بحركة الاصبع والخاتم، أو القفل والمفتاح، أو الشمس وشعاعها، يكون خروجا من الفرض، لان مورد الفرض موجودين قديمين أحدهما معلول للاخر، لا موجودين حادثين معلولين لعلة ثالثة، فإن العلية في جميع تلك الامثلة منتفية، وذلك أن حركة الاصبع والخاتم معا معلولة لعلة أخرى دونهما، ولا علية بينهما بأنفسهما، كما أن الامر في القفل والمفتاح أيضا كذلك، فلا علية بين حركة الاصبع والخاتم، أو القفل والمفتاح حتى يشهد تعاصرهما على إمكان تعاصر وجود الخالق والمخلوق، كما أن الشمس أيضا لا علية لها بالنسبة إلى شعاعها بل هي ـ عينها وشعاعها ـ ذات مركبة مخلوقة لعلة أخرى، كما أن البخار الحاصل من غليان الماء ليس شيئا غير نفس أجزاء الماء وصورة أخرى من حقيقة وجوده.

الامام الرضا عليه السلام:

إن الضوء من السراج ليس بفعل منه ولا كون، وإنما هو ليس شيء غيره.
 

وأعجب من هذا كله أنهم كيف غفلوا من أن التعاصر بين شيئين لا يمكن إلا بكون كل منهما واقعا في الزمان والمقدار والعدد؟! واللّه‏ الخالق الباريء الاجل الاعلى لا تصحبه الاوقات، ولا تختلف عليه الليالي والايام... 

ولا يذهب عليك أن الحدوث الذي تدعيه الفلسفة بناء على الحركة الجوهرية، هو أيضا نفس القول بقدم العالم، وهو باطل من أساسه لاستلزامه:

ـ تجويز ما لا يتناهي، بل إنتهاء ما لا يتناهي من التغيرات العددية أولا،
ـ وقدم الزمان ثانيا،
ـ وكون وجود الخالق زمانيا ثالثا،
ـ ونفي القدرة والاختيار عن اللّه‏ تعالى رابعا،
ـ وكون وحدة الخالق عددية إعتبارية خامسا،
ـ وقدم إلارادة، بل نفيها وتأويلها إلى معنى العلم سادسا و...

وكل ذلك واضح البطلان،
الفلسفة تقول بأزلية العالم
تقول هي:

لا هوية من الهويات ولا شخص من الاشخاص فلكا كان أو عنصرا، بسيطا كان أو مركبا، جوهرا كان أو عرضا إلا وقد سبق عدمه وجوده ووجوده عدمه سبقا زمانيا.
 

ويقول العلامة المجلسي قدس اللّه‏ سرّه في الردّ على ذلك:

كان في قديم الزمان لا ينسب القول بالقدم إلا إلى الدهرية والملاحدة والفلاسفة المنكرين لجميع الاديان... وفي قريب من عصرنا لما ولع الناس بمطالعة كتب المتفلسفين، ورغبوا عن الخوض في الكتاب والسنة وأخبار أئمة الدين، وصار بعد العهد عن أعصارهم عليهم السلام سببا لهجر آثارهم، وطمس أنوارهم، واختلطت الحقائق الشرعية بالمصطلحات الفلسفية، صارت هذه المسألة معترك الاراء ومصطدم الاهواء، فمال كثير من المتسمين بالعلم المنتحلين للدين إلى شبهات المضلين، وروّجوها بين المسلمين، فضلوا وأضلوا، وطعنوا على أتباع الشريعة حتى ملّوا وقلّوا، حتى أن بعض المعاصرين منهم يمضغون بألسنتهم ويسودون الاوراق بأقلامهم أن ليس في الحدوث إلا خبر واحد وهو "كان اللّه‏ ولم يكن معه شيء" ثم يؤولونه بما يوافق آرائهم الفاسدة.

فلذا أوردت في هذا الباب أكثر الايات والاخبار المزيحة للشك والارتياب، وقفّيتها بمقاصد أنيقة، ومباحث دقيقة، تأتي بنيان شبههم من قواعدها، وتهزم جنود شكوكهم من مراصدها، تشييدا لقواعد الدين، وتجنبا من مساخط رب العالمين، كما روي عن سيد المرسلين صلي الله عليه وآله ‏وسلم: إذا ظهرت البدع في أمتى، فليظهر العالم علمه، وإلا فعليه لعنة اللّه‏ والملائكة والناس أجمعين."
 

إن الذي ثبت بإجماع أهل الملل والنصوص المتواترة هو أن جميع ما سوى الحق تعالى أزمنة وجوده في جانب الازل متناهية وفي وجوده ابتداء.
 
وقال صاحب الملل والنحل في كتاب " نهاية الاقدام" وصححه المحقق الطوسي ره: مذهب أهل الحق من الملل كلها أن العالم محدث مخلوق، له أول، أحدثه الباري تعالى وأبدعه بعد أن لم يكن، وكان اللّه‏ ولم يكن، وكان اللّه‏ ولم يكن معه شيء... وإنما القول بقدم العالم وأزلية الحركات بعد إثبات الصانع والقول بالعلة الاولى إنما ظهر بعد أرسطاطاليس لانه خالف القدماء صريحا وأبدع هذه المقالة على قياسات ظنها حجة وبرهانا.

وقال السيد في القبسات: القول بقدم العالم نوع شرك، وقال في موضع آخر منه: إنه إلحاد...

وقال المحقق الطوسي طيب اللّه‏ روحه القدوسى... في كتاب الفصول: أصل؛ قد ثبت أن وجود الممكن من غيره، فحال إيجاده لا يكون موجودا، لاستحالة إيجاد الموجود فيكون معدوما، فوجود الممكن مسبوق بعدمه، وهذا الوجود يسمى حدوثا والموجود محدثا، فكل ما سوى الواجب من الموجودات محدث، واستحالة الحوادث لا إلى أول كما يقول الفلسفي لا يحتاج إلى بيان طائل بعد ثبوت إمكانها المقتضي لحدوثها...

وسأل السيد مهنا بن سنان العلامة الحلي ـ ره ـ في جملة مسائله: ما يقول سيدنا فيمن يعتقد التوحيد والعدل ولكنه يقول بقدم العالم؟ ما يكون حكمه في الدنيا والاخرة؟
فأجاب ره: من اعتقد قدم العالم فهو كافر بلا خلاف، لان الفارق بين المسلم والكافر ذلك، وحكمه في الاخرة حكم باقي الكفار بالاجماع.
 

وقال "قدس اللّه‏ روحه" بعد بيان اعتقادات أصحاب الفلسفة في مسألة قدم العالم:

وإنما أوردنا هذه المذاهب السخيفة ليعلم أن أساطين الحكماء تمسكوا بهذه الخرافات وتفوهوا بها، ويتبعهم أصحابهم ويعظمونهم، وإذا سمعوا من أصحاب الشريعه شيئا مما أخذوه من كتاب اللّه‏ وكلام سيد المرسلين والائمة الراشدين عليهم السلام ينكرون ويستهزؤن، قاتلهم اللّه‏ أنّى يؤفكون.
 

ويقول الكراجكي رحمه اللّه‏:

إعلم أيدك اللّه‏ أن من الملاحدة فريقا يثبتون الحوادث ومحدثها ويقولون: إنه لا أول لوجوده ولا ابتداء لها، ويزعمون أن اللّه‏ سبحانه لم يزل يفعل ولا يزال كذلك، وأن أفعاله لا أول لها ولا آخر، فقد خالفونا في قولهم إن الافعال لا أول لها، إذ كنا نعتقد أن اللّه‏ تعالى إبتدئها، وأنه موجود قبلها،...

وهؤلاء أيدك اللّه‏ هم الدهرية القائلون بأن الدهر سرمدية لا أول له ولا آخر، وأن كل حركة تحرك بها الفلك فقد تحرك قبلها بحركة قبلها حركة، من غير نهاية، وسيتحرك بعدها بحركة بعدها حركة، لا إلى غاية، وأنه لا يوم إلا وقد كان قبله ليلة، ولا ليلة إلا وقد كان قبلها يوم، ولا إنسان إلا يكون من نطفة، ولا نطفة تكونت إلا من إنسان، ولا طائر إلا من بيضة، ولا بيضة إلا من طائر ولا شجرة إلا من حبة، ولا حبة إلا من شجرة، وأن هذه الحوادث لم تزل تتعاقب ولا تزال كذلك، ليس للماضي فيها بداية، ولا للمستقبل منها نهاية، وهي مع ذلك صنعة لصانع لم يتقدمها، وحكمة من حكيم لم يوجد قبلها، وأن الصنعة والصانع قديمان لم يزالا.

تعالى اللّه‏ الذي لا قديم سواه، وله الحمد على ما أسداه من معرفة الحق وأولاه وأنا بعون اللّه‏ أورد لك طرفا من الادلة على بطلان ما ادعاه الملحدون وفساد ما تخيله الدهريون.

إشارة إلى بعض ما ورد دالا على حدوث مطلق ما سوى اللّه‏ تعالى:

الامام الباقر عليه السلام:

... لو كان أول ما خلق من خلقه، الشيء من الشيء لم يكن له انقطاع أبدا، ولم يزل اللّه‏ إذاً ومعه شيء ليس هو يتقدمه، ولكنه كان لا شيء غيره... 

الامام الباقر عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى... خلق الاشياء لا من شيء ومن زعم أن اللّه‏ عزّ وجلّ خلق الاشياء من شيء فقد كفر،لانه لو كان ذلك الشيء الذي خلق منه الاشياء قديما معه في أزلية وهويهَ، كان ذلك الشيء أزليا...

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لم يخلق الاشياء من أصول أزلية ولا من أوائل أبدية، بل خلق ما خلق فأقام حده وصور ما صور فأحسن صورته.

الامام الباقر عليه السلام:

... وكل ما وقع عليه ءاسم شيء فهو مخلوق ما خلا اللّه‏ عزّ وجلّ...
 

الامام الباقر عليه السلام:

... كان اللّه‏ ولا شيء غيره، ولم يزل عالما بما كون، فعلمه به قبل كونه كعلمه به بعد ما كونه.
 

الامام الصادق عليه السلام:

لم يزل اللّه‏ جل اسمه عالما بذاته ولا معلوم، ولم يزل قادرا بذاته ولا مقدور، قلت له: جعلت فداك، فلم يزل متكلما؟ قال: الكلام محدث كان اللّه‏ عزّ وجلّ وليس بمتكلم ثم أحدث الكلام.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... إنّما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه ومثله لم يكن من قبل ذلك كائنا، ولو كان قديما لكان إلها ثانيا.
 

الامام الصادق عليه السلام:

قال أمير المؤمنين عليه السلام: أنزل اللّه‏ "الحمدللّه‏ الذي خلق السموات والارض وجعل الظلمات والنور ثم الذين كفروا بربهم يعدلون"

وكان في هذه الاية ردّا على ثلاثة اصناف منهم لماقال "الحمدللّه‏ الذي خلق السموات والارض" فكان ردا على الدهرية الذين قالوا: إن الاشياء لابدو لها وهي دائمة. ثم قال:... فقال رسولاللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم لاصحابه: قولوا: "إياك نعبد" أي نعبد واحدا لا نقول كما قالت الدهرية إن الاشياء لا بدو لها وهي دائمة.
 

الامام الصادق عليه السلام:

أنت ابتدعت واخترعت واستحدثت ما أحسن صنعك.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ الذي لا من شيء كان ولا من شيء كوّن ما قد كان...
 

الامام الرضا عليه السلام:

الحمد للّه‏ فاطر الاشياء أنشاء ومبتدعها إبتداء بقدرته وحكمته، لا من شيء فيبطل الاختراع، ولا لعلة فلا يصح الابتداع خلق ما شاء كيف شاء، متوحدا بذلك لاظهار حكمته وحقيقة ربوبيته.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... الذي صدرت الامور عن مشيته.
 

الامام المجتبى عليه السلام:

... خلق الخلق فكان بديئا بديعا، ابتدأ ما ابتدع وابتدع ما ابتدأ، وفعل ما أراد وأراد ما استزاد، ذلكم اللّه‏ رب العالمين.
 

الامام الرضا عليه السلام:

...جسّمه وشيّأه وبيّنه.
 

الامام الكاظم عليه السلام:

... أنشأ ما شاء حين شاء بمشيته وقدرته.
 

الامام الرضا عليه السلام:

... وإن كل صانع شيء فمن شيء صنع، واللّه‏ الخالق اللطيف الجليل خلق وصنع لا من شيء.

ثم قال الزنديق: من أي شيء خلق الاشياء؟ قال عليه السلام: لا من شيء، فقال: كيف يجيء من لا شيء شيء؟! قال عليه السلام: إن الاشياء لا تخلو أن تكون خلقت من شيء أو من غير شيء، فإن كانت خلقت من شيء كان معه فإن ذلك الشيء قديم والقديم لا يكون حديثا ولا يفنى ولا يتغير، ولا يخلو ذلك الشيء من أن يكون جوهرا واحدا ولونا واحدا، فمن أين جائت هذه الالوان المختلفة والجواهر الكثيرة الموجودة في هذا العالم من ضروب شتى؟ ومن أين جاء الموت إن كان الشيء الذي أنشئت منه الاشياء حيا؟ أو من أين جاءت الحياة إن كان ذلك الشى ميتا، ولا يجوز أن يكون من حي وميت قديمين لم يزالا، لان الحي لا يجيء منه ميت وهو لم يزل حيا، ولا يجوز أن يكون الميت قديما لم يزل لما هو به من الموت، لان الميت لا قدرة له ولا بقاء.

قال: فمن أين قالوا: إن الاشياء أزلية؟! قال: هذه مقالة قوم جحدوا مدبر الاشياء... فكذبوا الرسل ومقالتهم والانبياء وما أنبئوا عنه، وسموا كتبهم أساطير الاولين، ووضعوا لانفسهم دينا بآرائهم واستحسانهم...
 

لا شيء مما سواه تعالى إلا موجودا بإرادته وإيجاده وإبداعه، ولا شك أن إرادته تعالى نفس إيجاده، وذلك أن الفاعل إذا كان متعاليا عن المقدار والعدد يمتنع أن يكون إرادته غير نفس فعله وإيجاده، ومن البديهي أيضا أن الايجاد أمر حادث فكيف يكون ما يوجد بها قديما؟! إلا أن تقول أن لا مانع من سبق وجود المعلول على العلة!؟!

يا سيدي ألا تخبرني عن الابداع خلق هو أم غير خلق؟ قال الرضا عليه السلام: بل خلق... وإنما صار خلقا لانه شيء محدث، واللّه‏ الذي أحدثه فصار خلقاله، إنما هو اللّه‏ عزّوجلّ وخلقه لا ثالث بينهما ولا ثالث غيرهما، فما خلق اللّه‏ عزّ وجلّ لم يعدُ أن يكون خلقه...
 

الامام الرضا عليه السلام:

... واللّه‏ تبارك وتعالى سابق للابداع لانه ليس قبله عزّ وجلّ شيء ولا كان معه شيء...
 

الامام الرضا عليه السلام:

... المشيّة محدثة.
 

المشيئة والارادة من صفات الافعال، فمن زعم أن اللّه‏ تعالى لم يزل مريدا شائيا فليس بموحد. 

الامام الرضا عليه السلام:

... إن المريد غير الارادة، وإن المريد قبل الارادة، وإن الفاعل قبل المفعول وهذا يبطل قولكم: إن الارادة والمريد شيء واحد...
 

الامام الرضا عليه السلام:

إن اللّه‏ المبدئ الواحد الكائن الاول لم يزل واحدا لا شيء معه، فردا لا ثاني معه، لا معلوما ولا مجهولا، ولا محكما ولا متشابها ولا مذكورا ولا منسيا، ولا شيئا يقع عليه اسم شيء من الاشياء غيره، ولا من وقت كان ولا إلى وقت يكون، ولا بشيء قام ولا إلى شيء يقوم، ولا إلى شيء استند ولا في شيء استكن وذلك كله قبل الخلق، إذ لا شيء غيره، وما أوقعت عليه من الكل فهي صفات محدثة وترجمة يفهم بها من فهم، واعلم أن الابداع والمشية والارادة معناها واحد وأسماؤها ثلاثة.

ومن الغريب جدا إيهام أصحاب الفلسفة إلى غيرهم أنهم يعتقدون بحدوث الاشياء وكونها موجودة بعد العدم حيث يقولون:

احتج على توحده بإبقاء الخلق بعد إحداثه فإن من البين الذي لا يرتاب فيه أن حدوث الشيء وأصل تلبسه بالوجود بعد العدم غير بقائه وتلبسه بالوجود بعد الوجود على نحو الاستمرار، فبقاء الشيء بعد حدوثه يحتاج إلى إيجاد بعد إيجاد على نحو الاتصال والاستمرار.

ويقولون:

الاشياء كما تستفيض منه تعالى الوجود في أول كونها وحدوثها، كذلك تستفيض منه ذلك في حال بقائها وامتداد كونها وحياتها، فلا يزال الشيء موجودا ما يفيض عليه الوجود، وإذا انقطع عنه الفيض انمحى رسمه عن لوح الوجود.
 

فإن التفوه بهذه الكلمات لا يصح إلا ممن يعتقد بأن اللّه‏ تعالى خلق الاشياء لا من شيء وأوجدها بعد العدم الحقيقي غير المجامع مع وجوده مطلقا، ولا يصح صدورها ممن ينكر حقيقة الايجاد والخلق ويقول بسط وجود الاشياء عن نفس ذات الخالق تعالي ثم قبضها إليه، بل بكون الخالق متجليا بصورة الخلق بنفس ذاته المتعالية أزلا وأبدا. فظهر بذلك بطلان ما جاء في "تفسير الميزان":

نفاد وجود الاشياء وإنتهائها إلى أجلها ليس فناءً منها وبطلانا لها على ما نتوهمه، بل رجوعا وعودا منها إلى عنده وقد كانت نزلت من عنده، وما عند اللّه‏ باق فلم يكن إلا بسطا ثم قبضا، فاللّه‏ سبحانه يبدؤ الاشياء بسط الرحمة، ويعيدها إليه بقبضها وهو المعاد الموعود.
 

لا تزال الخلقة تقع مرحلة بعد مرحلة، وتنال غاية بعد غاية حتى تتوقف في غاية لا غاية بعدها، وذلك رجوعها إلى اللّه‏ سبحانه، قال تعالى "وإن إلى ربك المنتهى"

الباب الثامن 

الارادة هي صفة فعل
تقول الفلسفة والعرفان:

ـ إن إرادة اللّه‏ تعالى من صفات الذات، وعليه فالعالم أزلي،
ـ الارادة هي العلم، أو الرضا، أو الابتهاج الذاتي أو...

ـ...

ولكن البرهان والعلوم الالهية يدفع ذلك كله ببيان:

ـ أن الارادة هي فعل فلا تكون أزليةً، فالعالم حادث،
ـ تأويل معنى الارادة إلى غير معنى الفعل خطأ واضح،
إن الارادة هي من صفات الافعال، وصفة الفعل هي نفس فعل الفاعل ولا يكون حالة أو كيفية من أحواله وكيفياته كما هو شأن الصفة، ومن البديهي أن الفعل يمتنع أن يكون قديما أزليا وإلا فلا يكون من معنى الفعل في شيء.

فإرادة اللّه‏ تعالى التكوينية هي نفس فعله وتكوينه وإيجاده للاشياء، وهي نفس إعمال قدرته وإحداثه لما سواه، فبما أن الارادة والايجاد والاحداث هي معنى مصدري ومحدث بالذات، فيمتنع أن تكون قديمة وصفة أزلية لشيء مطلقا.

ومن هنا ترى أن صفات اللّه‏ الفعلية، هي ما يصح سلبه عنه تعالى واتصافه بنقيضه كما يقال: "إن اللّه‏ تعالى خلق" و"لم يخلق" و"أراد ولم يرد" و"رزق" و"لم يرزق" و"هو أرحم الراحمين وأشد المعاقبين" وذلك بخلاف صفة الذات فإنه يمتنع سلبها عنه تعالى بوجه ولا يوصف بنقيضها مطلقا، فلا يصح أن يقال: "علم اللّه‏ تعالى" و"لم يعلم"، أو "قدر ولم يقدر" (تعالى اللّه‏ عن ذلك علوا كبيرا).

إن قلت: إن كانت الارادة حادثة فتحتاج إلى محدث فيلزم التسلسل وعدم تحقق المراد مطلقا.

فنجيب أولا بالنقض بما يحدث من الحوادث الواقعة بأعيننا، وإنكار ذلك إنكار الضروريات.

وثانيا بأنّا نقول: إن الارادة ليست إلا نفس الفعل والايجاد وإعمال القدرة فلا تتوقف إلا على كون الفاعل قادرا يصح منه الفعل والترك، فإن كل شيء يتحقق ويوجد بإيجاد وإعمال قدرة من له القدرة والسلطنة على الفعل والترك؛ وأما الايجاد نفسه فلا معنى لكونه موجدا بإيجاد وإعمال قدرة آخر حتى يتصور لزوم التسلسل، بل هو نفس فعل الفاعل المختار، فهو فعل بنفسه لا بفعل آخر:

قال الامام الصادق عليه السلام:

خلق اللّه‏ المشية بنفسها، ثم خلق الاشياء بالمشية.
 

فالمشية والارادة والايجاد تغاير المراد والموجود، ويتقدم عليه تغاير الفعل والمفعول وتقدمه عليه، فيصبح الموجود الخارجي أثر الفعل ونتيجة المصدر.

وأما نفس الفعل والمصدر فهو أيضا خلق وأمر حادث ولكنه له نحو وجود خاص به، وليس موجودا كسائر الموجودات المقدارية المتأصلة المحققة بأجزائها القائمة بأعيانها:

الامام الرضا عليه السلام:

ومنها [أي من أنواع الخلق] العمل والحركات التي تصنع الاشياء وتعملها وتغيرها من حال إلى حال، وتزيدها وتنقصها، فأما الاعمال والحركات فإنها تنطلق لانه لا وقت لها أكثر من قدر ما يحتاج إليه، فإذا فرغ من الشيء انطلق بالحركة وبقي الاثر ويجري مجرى الكلام الّذي يذهب ويبقى أثره.
 

هذا، ولا تغفل عن أن اللّه‏ تعالى فاعل بلا آلة ولا حركة ولا نصب ولا معاناة.

جاء في كتاب "محاضرات في الالهيات" الذي يكون كتاب فلسفة في الحقيقة ويتسمى بالكلام:

ربما تفسر إرادته سبحانه بإعمال القدرة ويقال: إنا لا نتصور لارادته تعالى معنى غير إعمال القدرة والسلطنة، ولما كانت سلطنته تعالى تامة من جميع الجهات ولا يتصور فيه النقص أبدا، فبطبيعة الحال يتحقق الفعل في الخارج، ويوجد بصرف إعمال القدرة من دون توقفه على أية مقدمة أخرى كما هو مقتضى قوله سبحانه: إنّما أمره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون. 

يلاحظ عليه: إن إعمال القدرة والسلطنة إما فعل اختياري له سبحانه أو اضطراري، ولا سبيل إلى الثاني لانه يستلزم أن يكون تعالى فاعلا مضطرا وعلى الاول فما هو ملاك كونه مختارا، لانه لا بد أن يكون هناك قبل إعمال السلطنة وتنفيذ القدرة شيء يدور عليه كونه فاعلا مختارا.
 

فنقول ما نقله كتاب "محاضرات في الالهيات" عن "المحاضرات في أصول الفقه" حق واضح لا غبار عليه والاشكال غير وارد، فإن ملاك صحة إعمال القدرة والسلطنة هو كون الفاعل قادرا بحيث يصح منه الفعل والترك بلا مانع له من إعمال قدرته، وهذا هو نفس معنى كون الفاعل قادرا مختارا، وليس يحتاج كون الذات قادرة مختارة مسلطة على الفعل والترك إلى ملاك ومناط غير نفس كونها قادرة مختارة مسلطة على الفعل والترك، وإلا فيلزم التسلسل ويرد الاشكال على المستشكل نفسه بعينه.

ثم إن من العجيب قول المستشكل وهو يقول: "إن إعمال القدرة والسلطنة إما فعل اختياري له سبحانه، أو اضطراري"

وذلك أنا لا نفهم معنى كون إعمال القدرة والسلطنة اضطراريا، بل نرى أن كل من صح عنه إعمال القدرة والسلطنة فهو مختار، والتفكيك بينهما لا يصدر إلا عمن غفل عن حقيقة معنى الاختيار.

واتضح في ما تقدم أن كل حادث موجود بالايجاد، والايجاد موجود لا بإيجاد آخر، بل الايجاد هو نفس فعل القادر المختار وإعمال قدرته غير المبتني على فعل وإرادة أخرى. وقد تقدم أيضا الاشارة إلى الرواية عن علي بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير عن عمر بن أذينة عن أبي عبد اللّه‏ عليه السلام قال:

خلق اللّه‏ المشيّة بنفسها ثم خلق الاشياء بالمشيّة.
 

اللهم يا ذاالقدرة التي صدر عنها العالم مكونا مبروءا عليها، مفطورا تحت ظل العظمة، فنطقت شواهد صنعك فيه بأنك أنت اللّه‏ لا إله إلا أنت، مكونه وبارئه ابتدعته لا من شيء، ولا على شيء، ولا في شيء، ولا لوحشة دخلت عليك إذ لا غيرك، ولا حاجة بدت لك في تكوينه ولا استعانة منك على الخلق بعده، بل أنشأته ليكون دليلا عليك، بائن من الصنع فلا يطيق المنصف لعقله إنكارك، والموسوم بصحة المعرفة جحودك.
 

ولا تتوهمن أن القدرة هي ذات محققة متأصلة في الخارج كالمقدور، بانت منها الاشياء أو ظهرت بها:

قلت للرضا عليه السلام: خلق اللّه‏ الاشياء بالقدرة أم بغير القدرة؟! فقال عليه السلام: 

لا يجوز أن يكون خلق الاشياء بالقدرة، لانك إذا قلت: خلق الاشياء بالقدرة فكأنك قد جعلت القدرة شيئا غيره، وجعلتها آلة له بها خلق الاشياء وهذا شرك، وإذا قلت: خلق الاشياء بقدرة فإنما تصفه أنه جعلها باقتدار عليها وقدرة، ولكن ليس هو بضعيف ولا عاجز ولا محتاج إلى غيره، بل هو سبحانه قادر لذاته لا بالقدرة.
 

ومن البديهي أن المراد من المشية والارادة لو كان شيئا غير المعنى المصدري ـ أي غير نفس الايجاد ـ للزم توقف الشيء على نفسه المحال، فإنه إن فرضت المشية جوهرا غير المعنى المصدري صادرا عن ذات الحق تعالي (كما قالت بذلك الفلسفة، فلم يجد بدا من أن يؤول معنى الخلق إلى تجلي ذات اللّه‏ تعالى بصور الاشياء وظهوره في أعيانها). فإدعاء تحققها بنفسها هو توقف الشيء على نفسه، وأما إن فرضت المشيّة نفس الفعل والمصدر والايجاد فلا يبقى إشكال في إمكان تحققها بالفاعل المختار بلا واسطة.

ثم إنه لا يلزم من عدم كون الارادة والايجاد ذاتا خارجية مستقلة بنفسها كالموجَد بالايجاد، أن يكون الايجاد نفس الموجَد والموجود، بل الايجاد هو الفعل والمصدر وما يكون به المفعول والموجود، ومباينة معنى الفعل والمفعول، والايجاد والموجود غير خفى.

وقد يظهر بذلك بطلان ما قالته الفلسفة حيث توهمت أن احتياج المعلول إلى العلة في البقاء يكون من جهة كون "الايجاد والموجود" و"الافاضة والمفاض" و"الاعطاء والمعطى" شيئا واحدا، وذلك أنه اتضح أن التغاير بين الفعل والمفعول، والايجاد والموجود، والمعنى المصدري والجوهر الخارجي العيني يكون من الواضحات التي قد خفيت عليهم! وأن لكل من الموجِد والايجاد والموجَد معنى يختص به ويباين به الاخر.

تقول الفلسفة:

إن في شأن العلة والمعلول، يكون الاخذ والاخذ وما يؤخذ (المجعول والجعل وما يجعل، الموجَد والايجاد والوجود). شيئا واحدا، هذا مع العلم بأن الموجِد (الجاعل والمعطي). له واقعية مستقلة عن واقعية الموجَد والايجاد والوجود، فإن المعطي والموجِد هو ما تنشأ عنه واقعية أخرى، ولا يمكن أن يكون شيء منشأ لنفسه.
 

وهذا الكلام مردود من جهات هي:

1. أن الاعطاء والايجاد والجعل معنى مصدري فيباين الموجودات العينية القائمة بأجزائها الخارجية ذاتا ولا يمكن اتحادهما بوجه.

2. أن أصحاب الفلسفة ـ ومنهم القائل نفسه ـ لا يعترفون باستقلال وجود العلة عن المعلول، بل يعدّون الموجودات والمعلولات الخارجية بأجمعها نفس حقيقة العلة بجميع مراتبها، فقول القائل:

العلة هي معطي الوجود للمعلول.
 

وقوله:

ليس في الخارج إلا واقعيتان: واقعية العلة وواقعية المعلول.
 

فهذه الكلمات غفلة عن المباني، ومناقض لاصولِ "أصول الفلسفة"، كما أنه يقول القائل نفسه:

إن حقيقة المخلوقات هي عين ظهور الحق وتجليه الذاتى.
 

المعلولية تساوي الظهور والتشأن والتجلي.

قدم الارادة عند أصحاب الفلسفة:

تقول الفلسفة:

إن نسبة العليّة إلى إرادة الواجب بالذات ونفيها عن الذات تقتضي بالمغايرة بين الواجب وإرادته، فهذه الارادة إما مستغنية عن العلة فلازمه أن تكون واجبة الوجود ولازمه تعدد الواجب، وهو محال. وإما مفتقرة إلى العلة فإن كانت علتها الواجب، كانت الارادة علة العالم والواجب علة لها وعلة العلة علة فالواجب علة العالم. وإن كانت علتها غير الواجب ولم ينته استلزم واجبا آخر تنتهي إليه، وهو محال.

وتقول:

إن الارادة المذكورة... إن كانت صفة فعلية منتزعة عن مقام الفعل كان الفعل متقدما عليها، فكان إسناد إيجاد الفعل إليها قولا بتقدم المعلول على العلة، وهو محال.
 

فنقول جوابا عما ذكر:

1. إن الخالق تعالى هو الفاعل لفعله، وفعله هو الموجِب والعلة لوجود العالم،
لا ينكر من ذلك شيء، إلا أن المهم هو أن يعلم أن علية الخالق لفعله تكون على نحو إعمال القدرة والاحداث عن الاختيار التام، ولا يمكن أن يكون الفاعل نفس الفعل والايجاد والارادة بالبداهة، فإنه لا شك:

أنه جل ثناؤه علة كل شيء.
 

ولكن الفلسفة أخطأت في تفسير معنى علية الخالق تبارك وتعالى لوجود العالم الذي يكون بمعنى الخلقة والايجاد، وتوهمت أن ذات الخالق تعالى يقتضي بنفسها وجود العالم وتصدر عنها الاشياء وتتصور بصور المخلوقات، وسمت هذا التغير والتحول تارة علية، وأخرى صدورا، وثالثة تجليا وظهورا.

مضافا إلى أن المغايرة بين الفاعل وفعله لهو من البديهيات التي لا يعتريه ريب، فلا مجال للنقض في ذلك بلزوم المغايرة بين ذات الخالق وإرادته الذي يكون نفس فعله وإيجاده، بل ادعاء اتحادهما منقوض بالوجدان والبرهان.

2. إن الايجاد والفعل معنى مصدري وله نحو وجود خاص به، وهو منتزع عن نفس مقام كون الفاعل فاعلا، ومقارنا لصدور الفعل عنه، فالنقض بلزوم تقدم وجود المعلول على العلة في غير محله.

وبما قدمناه قد يظهر الجواب عما قد يقال:

إن المعلول يجب وجوده عند وجود العلة التامة، وبعض من لم يجد بدا من إيجاب العلة التامة لمعلولها قال بأن علة العالم هي إرادة الواجب دون ذاته تعالى، وهو أسخف ما قيل في هذا المقام.

فإن المراد بإرادته إن كانت هي الارادة الذاتية كانت عين الذات وكان القول بعلية الارادة عين القول بعلية الذات، وهو يفرق بينهما بقبول أحدهما وردّ الاخر. وإن كانت هي الارادة الفعلية وهي من صفات الفعل الخارجة من الذات كانت أحد الممكنات وراء العالم ونستنتج منها وجود أحد الممكنات.
 

فنقول:

1. سبحان اللّه‏! إن ما عدّ هاهنا أسخف ما قيل في المقام، لهو أحق ما يمكن أن يقال به من المرام، بل هو بلا ريب نص مذهب الائمة الكرام، ومعلمي العقول والافهام، وقد يعلم بذلك الخواص والعوالم، فنعوذ باللّه‏ من التجسر على أولياء الملك العلام، بل القول بالارادة الذاتية لهو من مخترعات الفلاسفة المتوغلين في الاوهام. ومن الواضحات عند ذوي الافهام هو الخلط الواضح في الكلام المذكور بين معنى الفعل والذات اللذين يتباينان بتمام الذات، والغلط الواضح فيه في تفسير الارادة ـ التي لا يعقل له معنى غير معنى فعل الذات ـ بمعنى نفس الذات!!

هذا كلّه مضافا إلى أن القائل المذكور قد خلطاً في المقام خلط آخر وأنه خرج عن ما يكون محل الخلاف في الارادة الالهيّة اذا تعلقت بوجود العالم فلابد وأن يجد العالم بالايجاب ودون أي اختيار له من ناحية قبول الوجود وعدمه وهذا واضح، وإنّما البحث والخلاف هو في أن نفس إرادة اللّه‏ تعالى وإيجاده ايضا هل يصدر عن ذاته تعالى بالايجاب ودون أيّ اختيار عنه تعالى في ذلك، أم له المشيّة المطلقة والاختيار التام في ارادته وإيجاده العالم؟ فإن الفلسفة تقول هاهنا أيضا بالايجاب ونفي الاختيار عن اللّه‏ جلّت عظمته وتعالت كبرياؤه، ولايخضع لدى الاعتقاد بأن يكون اللّه‏ جلّ جلاله فاعلا مختارا في أن يوجد العالم ولم يخلقه، بل يؤول معنى المشية والاختيار على الاطلاق بما لا يخرج عن الايجاب في أيّ مورد من الموارد.

وبالجملة فإن المراد من إيجاب الارادة هو إيجاب إرادة اللّه‏ بالنسبة إلى ما يريده فلا كلام لاحد في ذلك، وإن كان المراد إيجاب ذات اللّه‏ جلّت عظمته وتعالت مشيّته بالنسبة إلى إرادة وإيجاده العالم ـ كما أن هو نفس قول الفلاسفة ـ فهو أسخف ما يمكن أن يقوله قائل في المقام. 

كما أنّه إن كان المراد من الارادة هو نفس فعل اللّه‏ القادر المختار الذي يكون من الممكن له أن يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد فلا محذور فيه أصلا؟! وإن كان المراد منها أحد الممكنات الجوهرية القائمة بأعيانها وأجزائها الخارجية فالاشكال يكون في سوء فهم الفلسفة وغلطها في تفسير حقيقة الارادة لا غير.

يقول " المحاضرات في أصول الفقه":

إن من الواضح أن مفهوم الارادة ليس هو الابتهاج والرضا، لا لغة ولا عرفا، وإنما ذلك اصطلاح خاص من الفلاسفة، حيث إنهم فسروا الارادة الازلية بهذا التفسير، ولكن هذا التفسير خاطئ جدا وذلك أن الارادة لا تخلو من أن تكون بمعنى إعمال القدرة، أو بمعنى الشوق الاكيد، ولا ثالث لهما، وحيث إن الارادة بالمعنى الثاني لا تعقل لذاته تعالى تتعين الارادة بالمعنى الاول له سبحانه وهو المشية وإعمال القدرة. وأضف إلى ذلك أن الرضا من الصفات الفعلية كسخطه تعالى، وليس من الصفات الذاتية كالعلم والقدرة ونحوهما، وذلك لصحة سلبه عن ذاته تعالى فلو كان من الصفات العليا لم يصح السلب أبدا.

قد دلت الروايات الكثيره على أن إرادته تعالى فعله كما نص به قوله سبحانه "إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون" وليس في شيء من هذه الروايات إيماء فضلا عن الدلالة على أن له تعالى إرادة ذاتية أيضا، بل فيها ما يدل على نفي كون إرادته سبحانه ذاتية كصحيحة عاصم بن حميد عن أبي عبداللّه‏ عليه السلام، قال: "قلت: لم يزل اللّه‏ مريدا؟ قال: إن المريد لا يكون إلا المراد معه، لم يزل اللّه‏ عالما قادرا ثم أراد
." ورواية الجعفري قال: قال الرضا عليه السلام: "المشية من صفات الافعال فمن زعم أن اللّه‏ لم يزل مريدا شائيا فليس بموحد." فهاتان الروايتان تنصان على نفي الارادة الذاتية عنه سبحانه.
 

قلت لابي عبد اللّه‏ عليه السلام: علم اللّه‏ ومشيته هما مختلفان أم متفقان؟ فقال: العلم ليس هو المشية، ألا ترى أنك تقول: سأفعل كذا إن شاء اللّه‏، ولا تقول: سأفعل كذا إن علم اللّه‏، فقولك: إن شاء اللّه‏ دليل على أنه لم يشأ، فإذا شاء كان الذي شاء كما شاء، وعلم اللّه‏ سابق للمشية.

الامام الباقر عليه السلام:

ولا قوي بعد ما كوّن شيئا، ولا كان ضعيفا قبل أن يكوّن شيئا... ولا كان خلوا من القدرة على الملك قبل إنشائه، ولا يكون منه خلوا بعد ذهابه، لم يزل... ملكا قادرا قبل أن ينشيء شيئا، وملكا جبارا بعد إنشائه للكون.
 

قال سليمان: لان إرادته علمه، قال الرضا عليه السلام: يا جاهل، فإذا علم الشيء فقد أراده؟! قال سليمان: أجل، قال عليه السلام: فإذا لم يرده لم يعلمه، قال سليمان: .أجل، قال عليه السلام: من أين قلت ذاك، وما الدليل على أن إرادته علمه وقد يعلم ما لا يريده أبدا؟ وذلك قوله عزّ وجلّ: «ولئن شئنا لنذهبنّ بالذي أوحينا إليك» فهو يعلم كيف يذهب به وهو لا يذهب به أبدا، قال سليمان: لانه قد فرغ من الامر فليس يزيد فيه شيئا. قال الرضا عليه السلام: هذا قول اليهود، فكيف قال عزّ وجلّ: «ادعوني أستجب لكم»؟ قال سليمان: إنّما عنى بذلك أنه قادر عليه، قال عليه السلام: أفيعد ما لا يفي به؟ فكيف قال عزّ وجلّ: «يزيد في الخلق ما يشاء» وقال عزّ وجلّ: «يمحو اللّه‏ ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب» وقد فرغ من الامر؟؟! فلم يحر جوابا.
 

فظهر أن تقسيم الارادة إلى الذاتية الازلية والفعلية الحادثة خطأ واضح ومخالف لحقيقة معنى الارادة التي لا يمكن أن تكون إلا حادثة.

جاء في "تفسير الميزان":

إنا إذا نظرنا إلى الاشياء وجرّدنا النظر ومحضناه في كونها صنع اللّه‏ وفعله المحض غير المنفك منه ولا المنفصل عنه ـ وهي نظرة حقة واقعية ـ لم يتحقق فيها إلا التسليم للّه‏ وإرادته والتذلل لكبريائه... والايمان بوحدانيته.
 

من المعلوم أنه ليس هناك إلا اللّه‏ عز اسمه والشيء الذي يوجد لا ثالث بينهما وإسناد العلية والسببية إلى إرادته دونه تعالى ـ والارادة صفة فعلية منتزعة من مقام الفعل كما تقدم ـ يستلزم انقطاع حاجة الاشياء إليه تعالى من رأس لاستيجابه استغناء الاشياء بصفة منتزعة منها عنه تعالى وتقدس.

ومن المعلوم أن ليس هناك أمر ينفصل عنه تعالى يسمى إيجادا ووجودا، ثم يتصل بالشيء فيصير به موجودا وهو ظاهر فليس بعده تعالى إلا وجود الشيء فحسب.

... إن كلمة الايجاد وهي كلمة كن هي وجود الشيء الذي أوجده...

فنقول:

1 . النظرة الحقة الواقعية تقضي بكون الفعل شيئا غير ذات الفاعل، فإن الفعل والصنع معنى مصدري وهو ما يصدر عن الفاعل المختار، ولذا تراه تعالى يمكنه أن يترك الفعل وهو يقول جل وعلا «ولئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك»
 وأما ما تقوله الفلسفة من كون الارادة والفعل غير منفكين عن الخالق غير منفصلين عنه وكونهما ذاتيين للخالق تعالي بل نفس ذاته المتعالية فهو مما تدفعه الضرورة والبرهان، ضرورة امتناع كون الفاعل فعلا أو الفعل فاعلا.

2 . إن فرض وجود شيء ثالث بين الخالق وخلقه على نحو أن يكون ذاك الثالث شيئا قائما بذاته في وجوده الخارجي ـ كنفس وجود الموجِد (الخالق). أو الموجَد الموجود بالايجاد (المخلوق). فمما لا شبهة في امتناعه، وأما إنكار وجود ذلك الشيء الثالث على نحو المعنى المصدري والفعلي الصادر عن الفاعل المختار ـ وهو شيء غير حقيقة وجود الموجِد والموجَد ـ كما يفعله أصحاب الفلسفة والعرفان فهو أيضا من الباطل بلا شبهة.

بل العجب من الفلسفيين حيث إنهم كأنه لم يلتفتوا إلى حقيقة معنى الارادة والفعل أصلا ويزعمون أنها إذا لم تكن عين ذات الشي فيجب أن يكون أمرا ينفصل عن ذات الفاعل ثم يتصل بالاشياء!!

3 . إن الارادة والفعل لا يكون معنى انتزاعيا بل هي أمر حقيقي واقعي له نحو وجود خاص به، والفعل هو ما يكون به المفعول ولا يكون نفس المفعول، كما أنه يكون فعل الفاعل المختار ولا يكون نفس وجوده.

4 . وجوب إسناد العلية والسببية إلى إرادة الخالق تعالي دون ذاته المقدسة مما لا يعتريه ريب، ولا ينبغي أن يتوهم أن ذلك يستلزم انقطاع حاجة الاشياء إليه تعالى إلا إذا جعلنا الارادة شيئا غير نفس الفعل والمصدر الذي يفعله الفاعل ويوجد به الاشياء، وأما إذا جعلناها نفس فعل الفاعل المختار وإعمال قدرته، ففرض الاستقلال في الوجود لذلك الفعل والمعنى المصدري يكون مما لا يمكن أن يتفوه به إلا مع الغفلة الواضحة عن حقيقة معنى الفعل والمصدر.

5 . إن كلمة الايجاد وهي كلمة "كن" نفس الايجاد وما يكون به الشيء موجودا ـ كما بيناه ـ ولا يمكن أن يكون نفس وجود الشيء الذي يوجد بالايجاد.

6. القول بوجود شيء بعد وجود اللّه‏ تبارك وتعالى لا يتلائم مع اعتقاد أصحاب الفلسفة والعرفان ـ ومنهم القائل نفسه ـ بكون الاشياء مراتباو تجليات الذات المتعالية عن المقدار بل أوهاما وخيالات بالنظرة الحقة الواقعية. 

الباب التاسع 

ملاك المعلولية والاحتياج 

إشارة:
قد تبحث المدارس الفكرية البشرية عن مناط الخالقية والمخلوقية وتنبيء في ذلك عن أوهام واهية وأمور مستحيلة الوجود بالذات،
فيبحث هذا الفصل عن:

ـ بطلان تلك الاراء،
ـ الكشف عن حقيقة ملاك الخالقية والمخلوقية،
ـ الجهة التي يباين بها الخالق خلقه، ويكون بها الخالق خالقا والخلق خلقا،
ـ إثبات حدوث العالم وبطلان اعتقاد أصحاب الفلسفة والعرفان قدم العالم، 

ـ بطلان الاعتقاد بأي ربط ذاتي بين وجود الخالق والخلق،
ـ أن القدم ليس هو الوجود الدائمي،
إن آية المعلولية والاحتياج هو المقدار والتجزي والتبعض والكون في الزمان والمكان وقبول الزيادة والنقصان الملازم لجواز الوجود والعدم المستلزم للحدوث والوجود بعد العدم. وآية كون الشيء بخلاف ذلك هو خلاف ذلك، فإن المعلول هو ما يتحقق في أجزائه وأبعاضه، فهو موجود في غيره وبغيره لا في نفسه وبنفسه. وهذا هو المعنى الصحيح من قيامه في غيره، وأما تفسير القيام في الغير ب "الوجود الربطي و"عدم خروج المعلول بجميع أجزائه وأبعاضه عن ذات علته" فمن مخترعات العلوم البشرية وهو على خلاف ما يقتضيه الوحي والبرهان واللغة والعرف والوجدان
الامام الرضا عليه السلام:

كل قائم في سواه معلول.
 

إن المعلول هو الذي يقوم على ساقه، وأجزائه وأبعاضه وحدّه ومقداره، ووجود الخالق تبارك وتعالى يكون على خلاف ذلك كله:

الامام الرضا عليه السلام:

هو قائم ليس على معنى انتصاب وقيام على ساق في كبد كما قامت الاشياء.
 

فإن الذات إما قابلة للاتصاف بالصفات أم لا، فإن لم تكن فهي خارجة عن المقدار والعدد والتصور والتوهم، وإن كانت قابلة للصفات (ومنها الصغر والكبر ومقدارها الذي لا ينفك عنها).، فتكون الصفات غير الذات، ولذا يصح خروجها عنها واتصافها بصفات أخرى دونها، كما أن عكس ذلك أيضا يكون صادقا، فإن الذات إن كانت مقدارية فهي قابلة للصفات، وإن لم تكن فغير قابلة للصفات، وخارج عن إمكان تبدل الاسماء والصفات عليه:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف، وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة.

فإن الصفات كلها مقدارية، وجواز التغيير على المقدار ذاتي له، بل إن لم تكن الصفات غير الذات للزم في صورة سلب الصفة عن شيء سلبه عن ذاته، ومن هنا نقول في توصيف الخالق تبارك وتعالى: لا يختلف عليه الاسماء والصفات كما يختلف على غيره:

الامام الصادق عليه السلام:

إنه ليس شيء إلا يبيد أو يتغير... إلا رب العالمين... لا تختلف عليه الصفات والاسماء كما تختلف على غيره مثل الانسان يكون ترابا مرة، ومرة لحما ودما، ومرة رفاتا ورميما... فتتبدل عليه الاسماء والصفات واللّه‏ جل وعز بخلاف ذلك.

ومن هاهنا أيضا لا يمكن معرفة حقيقة التوحيد إلا بسلب الصفات عنه تعالى:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وكمال توحيده الاخلاص له، وكمال الاخلاص له نفي الصفات عنه. 

لا يمكن تصور شيئين أحدهما بنفسه والاخر في غيره، بل إن كل ما يتصور وكل ما يتحقق لا يكون إلا معلولا ومتحققا في غيره، أي في أجزائه وأبعاضه ومقداره وعدده، وليست الاجزاء والابعاض والحدود والكيفيات ذات الاشياء، ولذا يجوز عليها التغيير والتبدل إلى أجزاء وصور وحدودوغيرها. وما يفرضه الفيلسوف ذاتي الشيء وغير قابل للسلب عنه كالدسومة للسمن والملوحة للملح والزوجية للاربعة فهو باطل لا أصل له، حيث إن ذلك كله يكون من باب الضرورة بشرط المحمول، فإن الذات الواحدة قد تكون نارا وقد تكون شجرا والذات ذات، كما أن الملح والماء والسمن بعد التجزئة إلى عناصرها الاولية تسلب عنها أكثر صفاتها والذات ذات. وكما أن الفرد يصير بالزيادة والنقصان والتجزئة والتقسيم زوجا، والزوج فردا. وأما اللّه‏ الخالق تعالي الموجود بنفسه لا بأداته يكون على خلاف ذلك كله، فإنه لا بعض له ولا جزء ولا صورة، بل هو بخلاف المقدار فيكون بخلاف الاشياء كلها. فلا يشبه اللّه‏ تعالى ولا يمثل بالموجود الذي يكون:

ذي الاقطار والنواحي المختلفة في طبقاته، وكان عزّ وجلّ الموجود بنفسه لا بأداته.
 

لا يتحقق شيء إلا بظله ومقداره واللّه‏ تعالى بخلاف ذلك:

احدا صمدا أزليا صمديا، لا ظل له يمسكه وهو يمسك الاشياء بأظلتها.
 

...فخبرني الان عما قاله نبيكم في المسيح من أين أثبت له الخلق ونفى عنه الالهية وأوجب فيه النقص وقد عرفت ما يعتقد فيه كثير من المتدينين؟! فقال أمير المؤمنين عليه السلام: أثبت له الخلق بالتقدير الذي لزمه والتصوير والتغير من حال إلى حال والزيادة التي لم ينفك عنها والنقصان...

ومن آيات المعلولية، عدم إباء الشيء بذاته عن جواز تعلق الادراك والمعرفة به:

الامام الرضا عليه السلام:

كل معروف بنفسه مصنوع.
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

ليس بربّ من طرح تحت البلاغ أو وجد في هواء أو غير هواء.
 

ومن هنا تعلم أن سرّ خطأ مدارس المعرفة البشرية في معرفة الذات اللائقة للالوهية وضلالتها في سبيل معرفة اللّه‏ تعالى، هو فحصها عن الذات المتعالي عن الادراك والخارج عن حيطة الوصول اليه في حيطة إدراكاتها المنحصرة بإدراك المخلوق، وتقسيمها ذلك المدرك الذي لا يكون إلا مخلوقا حادثا معلولا، إلى الواجب والممكن والممتنع، فإن هذا التقسيم يكون في الحقيقة تقسيم الشيء إلى نفسه وغيره. أو فقل يكون تقسيم الشيء إلى نفسه وما يباينه بكله.

ومن هاهنا أيضا فينسد على البشر الخاطيء الناظر بأوهامه وإدراكاته الناقصة إلى خالقه طريق التصديق بوجود الخالق تبارك وتعالى، فيصبح:

إما منكرا لوجود الخالق ودهريا!!

وإما منكرا لوجود المخلوق عارفاً وفيلسوفا وصوفيا!!

ومن البديهي أنه لا يمكن صدور وجود المخلوق المتبائن بتمام ذاته وسنخ وجوده مع خالقه عن وجود الخالق تبارك وتعالى ـ خلافا لاهل الفلسفة ـ ولا يمكن تجلي الخالق بصورة المخلوق ـ خلافا لما يدعيه أصحاب العرفان ـ كل ذلك لوضوح بطلان أي ربط ذاتي بين وجود الخالق والمخلوق، والمبائنة التامّة بين الوجود المقداري المتجزي مع الموجود المتعالي عن المقدار والعدد والاجزاء كما بيناه.

فكل ما سوى اللّه‏ خلقه وفعل منه، أنشأه سبحانه لا من شيء، وكوّنه بعد ما لم يكن بإرادته ومشيته. وليس إرادته تعالى إلا إيجاده وإنشاؤه الاشياء بلا فكر وضمير وهمة وكيف وآلة ونطق:

قلت لابي الحسن عليه السلام: أخبرني عن الارادة من اللّه‏ عزّ وجلّ ومن الخلق، فقال: الارادة من الخلق الضمير وما يبدو له بعد ذلك من الفعل، وأما من اللّه‏ عزّ وجلّ فإرادته إحداثه لا غير ذلك، لانه لا يروّي ولا يهمّ ولا يتفكر، وهذه الصفات منفية عنه، وهي من صفات الخلق فإرادة اللّه‏ هي الفعل لا غير ذلك، يقول له: "كن" فيكون بلا لفظ ولا نطق بلسان ولا همة ولا تفكر، ولا كيف لذلك كما أنه بلا كيف.

الامام الصادق عليه السلام:

خلق الخلق والاشياء لا من شيء ولا كيف بلا علاج ولا معاناة ولا فكر ولا كيف كما أنه لا كيف له وإنما الكيف بكيفية المخلوق...
 

الامام الكاظم عليه السلام: 

... وكل شيء سواه مخلوق وإنما تكون الاشياء بإرادته ومشيته من غير كلام ولا تردد في نفس ولا نطق ببيان...

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... يقول لما أراد كونه: "كن" فيكون، لا بصوت يقرع، ولا نداء يسمع، وإنما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه ومثله، لم يكن من قبل ذلك كائنا، ولو كان قديما لكان إلها ثانيا...
 

الامام الرضا عليه السلام:

... وإنما أمره كلمح البصر أو هو أقرب إذا شاء شيئا فإنما يقول له: "كن" فيكون بمشيته وإرادته...

الامام الرضا عليه السلام: 

... و"كن" منه صنع وما يكون به المصنوع...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام: 

.. يقول ولا يلفظ... يريد ولا يضمر...
 

هل يصح أن يكون القدم ملاكا للاستغناء عن العلة:

لا شك أن كون الشيء مقداريا قابلا للزيادة والنقصان هو آية مخلوقيته، وأن حدوثه هو مناط احتياجه إلى الغير، وهو المثبت لوجود محدثه وخالقه. وأما القدم فهل يصح أن يعد مناطا لكون الشيء إلها غير محتاج إلى العلة؟!

فنقول: إن أريد من القدم، دوام وجود الشيء في كل عصر وزمان، فلا شبهة في بطلان ذلك موضوعا، حيث إن الحكم بعدم التناهي لنفس الزمان ، فضلا عن مقارناته، فإنه لا يمكن فرض عدم التناهي لاي شيء مقداري مطلقا، ولا يخرج وجود الزمان عن هذا الاطلاق أيضا.

وإن أريد من القدم والازلية للشيء، كونه بخلاف المقدار والعدد والزمان، فلا إشكال في صلاحية هذا المعنى لان ملاك للاستغناء عن العلة ومناطا لعدم الاحتياج إلى الغير، وقد قدمنا توضيح ذلك بما لا مزيد عليه:

الامام الصادق عليه السلام:

لا يليق بالذي هو خالق كل شيء إلا أن يكون مبائنا لكل شيء متعاليا عن كل شيء، سبحانه وتعالى.
 

وبالالتفات إلى ما قدمناه في مبحث "أنه واحد" ـ من امتناع تعدد ما يخالف المقدار والعدد بالذات ـ يظهر لك أن الاعتقاد بإمكان تعدد القدماء ناش عن سوء فهم المعنى المراد عن الموجود "القديم" و"الازلى"، وتوهم كون القدم بمعنى الوجود الدائم في كل الازمنة والدهور. وذلك أن القديم بمعناه الحقيقي ـ وهو ما يكون على خلاف المقدار والعدد لا ما يكون دائميا ـ لا يجامع التعدد ذاتا، وذلك أن التعدد فرع المقدار، ففرضه لما يكون على خلاف المقدار، ناش من الاشتباه في فهم حقيقة معنى القدم والازلية.

إن نفس جواز تصور الشيء واقعا في الزمان، دليل على جواز التغير عليه، وذلك أن كل ما يجوز أن يكون في زمانين، فلا يستحيل أن يكون على حالتين، وجواز التغير مستلزم لكون الشيء حادثا وموجودا بعد العدم، فإن نفس الوجود والعدم أيضا حالتان له عارضتان عليه:

الامام الصادق عليه السلام:

... لان الذي يزول ويحول يجوز أن يوجد ويبطل، فيكون بوجوده بعد عدمه دخول في الحدث.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... أن الاشياء لو دامت على صغرها لكان في الوهم أنه متى ما ضم شيء إلى مثله كان اكبر، وفي جواز التغيير عليه خروجه من القدم، كما بان في تغييره دخوله في الحدث.
 

فما يجوز عليه التغيير ويكون مقارنا للزمان يلزمه الحدوث من وجهين:

1 . استحالة ما لا يتناهي مطلقا، فيتناهي الزمان أيضا.

2 . جواز نسبته إلى الوجود والعدم المستلزم لكون وجوده بالغير واحتياجه إلى الخالق، المستلزم لحدوثه ووجوده بعد عدمه:

الامام الصادق عليه السلام:

ولن تجتمع صفة الازل والحدوث والقدم والعدم في شيء واحد.
 

وقد سئل الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام عن قوله عزّ وجلّ: «هو الاول والاخر» فقال:

الاول لا عن أول قبله، ولا عن بدء سبقه.
 وآخر لا من نهاية كما يعقل من صفات المخلوقين.
 ولكن قديم أول آخر، لم يزل ولا يزال، بلا بدء ولا نهاية ولا يقع عليه الحدوث، ولا يحول من حال إلى حال، خالق كل شيء.
 

الامام الرضا عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى قديم، والقدم صفة دلّت العاقل على أنه لا شيء قبله ولا شيء معه في ديموميته، فقد بان بإقرار العامة مع معجزة الصفة أنه لا شيء قبل اللّه‏ ولا شيء مع اللّه‏ في بقائه.
 

"الاول" و"الاخر" و"القبل" و"البعد" إذا اتصف بها الخالق جل وعلا فلا ينبيء عن التقدم والتأخر الوجودي، بل الاولية له تعالى يؤوّل إلى معنى سلبي (كسائر صفات اللّه‏ تعالى الثبوتية). ويكون بمعنى عدم تقدم شيء عليه تعالى، كما أن آخريته تعالى يكون بمعنى أنه ليس شيء يتأخر عنه وجودا:

قال اللّه‏ تعالى:

هو الاول والاخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ الذي لم تسبق له حال حالا فيكون أولا قبل أن يكون آخرا.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

أوليتك مثل آخريتك وآخريتك مثل أوليتك.
 

إن الاتصاف بالقبلية والبعدية والمعيّة ليس إلا للمخلوق الذي يكون موجودا في الزمان، وأما تصور وجود الخالق تعالى بوصف كونه: "قبل الاشياء" و"بعد الاشياء" و"مع الاشياء" وهمٌ، فإنه لا قبل ولا بعد بالنسبة إليه تعالى.

الامام الرضا عليه السلام:

بمقارنته بين الاشياء عرف أن لا قرين له... ففرق بين قبل وبعد ليعلم أن لا قبل له ولا بعد... مخبرة بتوقيتها أن لا وقت لموقتها.
 

فلا يكون معنى قدم وجود الخالق تعالى وأزليته هو دوام وجوده في كل زمان وأوان، بل هو إخبار عن كونه تعالى بخلاف المقدار والعدد، ومن هنا فمن جعله دائميا زمانيا فقد جعله مقداريا عدديا:

الامام الرضا عليه السلام:

ومن عده فقد أبطل أزله.
 

إن "للازل"، معنى يباين البينونة والمقارنة لانهما يتفرعان على المقدار والعدد:

الامام الرضا عليه السلام:

لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف وشهادة الموصوف أنه غير الصفة، وشهادتهما جميعا على أنفسهما بالبينة الممتنع منها الازل.
 

ولذلك فإن كل ما يصح نسبته إلى الزمان فيمتنع عن القدم والازلية المخالفين للعدد:

الامام الرضا عليه السلام:

منعتها [الاشياء] "مذ" القدمة، وحمتها "قد" الازلية.
 

وحيث إن معنى القدم والازلية هو كون الشيء على خلاف العدد والمقدار فيكونان هما و"الواحد" و"الصمد" على سياق واحد:

الامام الصادق عليه السلام:

واحد، صمد، أزلى، صمدى.

الباب العاشر
نقد برهان الوجوب والامکان

يقول أصحاب المعرفة البشرية:

إن برهان الوجوب والامكان هو أشرف البراهين لاثبات وجود الخالق المتعال.

ويهدف هذا الفصل الرد على ذلك ببيان:

( أن برهان الوجوب والامكان لا صلة له بإثبات الخالق تعالي مطلقا، بل هو نفس القول بأزلية وجود العالم ووجوب وجوده لذاته لا غير،
( تقسيم ما فرضوه إلى "الواجب" و"الممكن" و"الممتنع" هو تقسيم الشيء إلى نفسه وغيره، وهو باطل بالبداهة،
( أنه مع الالتزام بمباني المعرفة البشرية لا يمكن إبطال التسلسل، بل الدور أيضا،
( أن فرض الوجود لما يفرضه البرهان المذكور واجبا محال، فضلا عن ادعاء وجوب الوجود لذلك،
إنّ لاصحاب المعرفة البشرية بيانا لاثبات واجبهم يبتني على تقسيم الموجود إلى الواجب والممكن أولا، ثمّ استنتاج وجود الوجود لما يسمونه بـ "واجب الوجود" ثانيا، وهو مشهور معروف لا نحتاج إلى تقريره.

(إنهم يقولون:
من البراهين عليه أنه لا ريب أن هناك موجودا ما، فإن كان هو أو شيء منه واجبا بالذات فهو المطلوب، وإن لم يكن واجبا بالذات وهو موجود فهو ممكن بالذات بالضروره، فرجح وجوده على عدمه بأمر خارج من ذاته... وعلته إما ممكنة مثله أو واجبة بالذات،... فإما أن يدور أو يتسلسل وهما محالان، أو ينتهي إلى علة هي غير معلولة هي الواجب بالذات، وهو المطلوب. 

ويقولون:

لا شك أن صفحة الوجود مليئة بالموجودات الامكانية، بدليل أنها توجد وتنعدم وتحدت وتفنى ويطرء عليها التبدل والتغير إلى غير ذلك من الحالات التي هي آيات الامكان وسمات الافتقار، وامر وجودها لا يخلو عن الفروض التالية:
1. لا علة لوجودها، أو إن كلا منها علة لوجود نفسه، وهذا باطل لان كل ممكن يحتاج إلى علة.

2. البعض منها علة لبعض آخر وبالعكس، وهو محال لبطلان الدور.

3. بعضها معلول لبعض آخر وذلك البعض معلول لاخر من غير أن ينتهي إلى علة ليست بمعلول، وهو ممتنع لاستحالة التسلسل.
4. وراء تلك الموجودات الامكانية علة ليست بمعلولة بل يكون واجب الوجود لذاته وهو المطلوب). 

وأدلتهم هذه لا تثبت شيئا وترد عليها اشكالات عديدة أصولية وهي:

الاشكال الاوّل)

لا سبيل لمنتحلي المعرفة البشرية إلى إبطال التسلسل، وذلك أن ما استدل به على بطلان التسلسل من الادلة يكون على قسمين، قسم منها يدل على بطلان التسلسل من حيث استحالة اللامتناهي مطلقا، والقسم الثاني منها يستدل به لذلك لا من جهة بطلان اللامتناهي بل من جهات أخرى، القسم الاول منها يكون تاما في نفسه ولكن المعرفة البشرية حيث لا تذعن ببطلان اللامتناهي على اطلاقه فهي ممنوعة عن التمسك بهذا القسم من الادلة، وذلك لاعتقادها بقدم وجود العالم، وعدم تناهي النفوس، وأزلية الحركات، وتأويل حدوث العالم بالحدوث الذاتي والحركة الجوهرية الازلية، فإن الجمع بين هذه الاعتقادات الباطلة من ناحية، والاعتقاد ببطلان التسلسل من جهة استحالة اللامتناهي من ناحية أخرى، يكون من أظهر مصاديق التناقض؛
وأما القسم الثاني من الادلة المذكورة، فهو غير تامّ في نفسه، وباطل من أساسه وهي قولهم:
التسلسل في العلل محال، والبرهان عليه أن وجود المعلول رابط بالنسبة إلى علته، لا يقوم إلا بعلته، والعلة تقومه كما تقدم، وإذا كانت علته معلولة لثالث وهكذا كانت غير مستقلة بالنسبة إلى ما فوقها، فلو ذهبت السلسلة إلى غير النهاية ولم تنته إلى علة غير معلولة تكون مستقلة غير رابطة، لم يتحقق شيء عن أجزاء السلسلة، لاستحالة وجود الرابط إلا مع مستقل. 

وهذا البرهان باطل وذلك أن:

"الرابط" هو الذي يقوم بغيره، رابطا فرض ذلك الغير أيضا أو مستقلا، فقول المستدل: "لاستحالة وجود الرابط إلا مع مستقل" ليس في محله، لان مع فرض ذهاب السلسلة إلى غير النهاية کما هو المدعي، لا يمكن إثبات المستقل إلا مصادرة، مضافا الي ان مع فرض عدم ذهاب السلسلة إلي غير النهاية فلا يبقي محل لفرض وجود واجبهم اللا متناهي ـ کما ياتي تفصيل ذلک ان شاء الله تعالي ـ وهو عندهم نفس العلة غير المعلولة.
وقولهم:

برهان آخر، وهو المعروف ببرهان الوسط والطرف، أقامه الشيخ في الشفاء، حيث قال:... ليس يجوز أن تكون جملة علل موجودة وليس فيها علة غير معلولة وعلة أولى، فإن جميع غير المتناهي كواسطة بلا طرف، وهذا محال. 

ونقول:

هذا البرهان أيضا واضح البطلان، فإن وجود الطرف مسلم عند القائل بالتسلسل وإنما الكلام في إثبات كون ذلك الطرف طرفا حقيقيا ـ أي فردا لا يكون فوقه فرد آخر مطلقا ـ وعلة غير معلولة؟ ام ان کل طرف فهو وسط، وکل علة فهو معلول الي ما لا يتناهي کما يقول بذلک القائل بالتسلسل والمعرفة البشرية، وإثبات الاول بما جاء في الشفاء وارتضاه الناقل مصادرة واضحة؛ مضافا إلى أن ما لا يتناهي فلا يتناهي، فلا يصح أن يقال: "جميع غير المتناهي كواسطة بلا طرف"، بل هو عند القائل بالتسلسل ـ بل عند صاحب الشفاء وناقل كلامه بل عند أصحاب المعرفة البشرية بأجمعهم ـ لا ينتهي إلى حد أبدا، فلا يتصور له طرف حقيقي مطلقا، فلا يجتمع أفراده في مجموعة أبدا. والعجب من رأس شيوخ المعرفة البشرية كيف يتناقض في كلامه حيث يصف اللامتناهي بكلمة "الجميع"، وبكونه ذا طرف، مع أن من الواضح أن اللا متناهي مع غض النظر عن كونه موهوماً ومستحيل الوجود في نفسه لا يوصف بتينك الوصفين ذاتا، حيث إنّهما يكشفان عن كون ما يوصف بهما متناهيا محدودا.

ويقال:

برهان آخر: وهو المعروف بالاسد الاخصر للفارابي،... الاحاد اللا متناهية بأسرها يصدق عليها أنها لا تدخل في الوجود ما لم يكن شيء من ورائها موجودا من قبل، فإذن بداهة العقل قاضية بأنه من أين يوجد في تلك السلسلة شيء حتى يوجد شيء ما بعده. 

وهذا البرهان أيضا مصادرة، فإن للقائل بالتسلسل أن يردّ على ذلك ويقول: ولكن كل فرد من الاحاد يكون موجودا لانه قد وجد قبله شيء آخر!

وقد أجيب عن هذا الردّ بما قد قيل:

يجب أن يعتقد أو يلاحظ في هذه الوجوه من الادلة أن سلسلة الممكنات الموجودة بالفعل معا قائمة بذاتها لا بد أن تنتهي إلى واجب قائم لذاته مقيم لغيره أي الوجود القيوم، ومع التوجه إلى هذا الاصل القويم كان النظر فيه غير مستقيم وتعليله بالمصادرة عليل. 

وأنت خبير بأن مع النظر إلى هذا الاصل القويم عند من يتوهم ذلك أيضا تكون البراهين المذكورة ونفس هذا الكلام مصادرة واضحة، والدفاع عن المصادرة أمر عليل.

الاشكال الثاني
لا دليل لاصحاب المعرفة البشرية على بطلان الدور أيضا. فإن وجود الممكن عندهم يجامع عدمه، فلا شيء من العلة والمعلول عندهم معدوما واقعيا مطلقا حتى يستلزم ذلك تقدم الشيء على نفسه الباطل، ويستنتج من ذلك بطلان الدور. بل ان تأخر وجود المعلول المجامع وجوده مع عدمه عن العلة يكون عندهم بالرتبة وهو أمر اعتباري غير حقيقي فلا مانع من اعتبار عكسه.

الاشكال الثالث

انه يکون مطلوب المعرفة البشرية منقوضا بنفس هذه البراهين، وذلك أنّهم يقولون: "إن واجب الوجود هو الموجود الواقع في المرتبة اللا متناهية من هذه السلسلة، ونحن نقول:

إذا كانت السلسلة متناهية بنفس هذه البراهين، فأين يوجد لها فردّ في المرتبة اللا متناهية حتّى يسمى بالواجب أو غيره؟!

أليس قد يجب أن تصل السلسلة إلى مرتبة غير متناهية بعد وجود أفراد أو مراتب لا متناهية وهو محال بنفس ادعائكم في هذه البراهين؟
فأصبح بهذا البيان أن مطلوبهم "الواجب الوجود لذاته"، يجب أن يكون ممتنع الوجود لذاته!

وبعبارة اُخرى: إن ما يُردّ عليه في هذه الادلة ـ وهو استحالة وجود أفراد غير متناهية ـ هو نفس ما تعتقده المعرفة البشرية من عدم تناهي مراتب الوجود، ولا فرق بينهم وبين الدهرية في حقيقة ما يقولون بوجوده إلا في مجرد تسمية تلك المجموعة أو فرد من أفرادها بـ "العلة"، أو بـ "واجب الوجود"، أو بـ "الموجود بنفسه"، أو... من حيث حقيقة المعنى وعلى هذا فما ندري على من تردّ المعرفة البشرية وعلى أي شيء ـ غير نفسها ـ ينقض؟!

الاشكال الرابع
إن المعرفة البشرية تعتقد من ناحية بأن: "الممكن الاشرف يجب أن يتقدم في الوجود على غيره" ومن ناحية أخرى تقول: "إن المرتبة الواجبة هي أشد مما تحتها بمراتب لا متناهية؛ فبالتأمل في هاتين الناحيتن يظهر أن برهان الوجوب والامكان يصبح عقيما وقاصرا عن إفادة مطلوبهم في إثبات واجبهم.

فإنه باقتضاء قاعدة "امكان الاشرف" يكون تحقق كل مرتبة من المراتب متوقفا على تحقق مراتب لا متناهية قبلها، ـ وذلك لامكان وجود أشرف من كل شريف ذاتا ـ ومن المعلوم أن انتهاء ما لا يتناهي محال، والمتوقف علي المحال أيضا يكون محالا.

كما أنه باقتضاء وجوب أشدية المرتبة الواجبة عما تحتها بمراتب لا متناهية، ليجب أن يكون كل فرد من أفراد السلسلة المفروضة ممكنا، ويكون الواجب المفروض فوقه وهكذا، وذلك لاقتضاء امتناع النيل إلى انتهاء السلسلة اللا متناهية ابدا.

فلا يبقى حينئذ مجال لامكان وجود الواجب المتوهم المدعى، فضلا عن وجوب وجوده. فليس واقع هذا المسمى بالبرهان إلا الالتزام بالتسلسل في سلسلة الممكنات، ونفي وجود الواجب في الحقيقة، فتسميته ببرهان إثبات الواجب من أعجب العجاب، إلا أن يريدوا أن هذه السلسلة اللا متناهية المتسلسلة المستحيلة الوجود واجبة بذاتها فلا خالق ولا مخلوق!
«وقالوا ما هي إلا حيوتنا الدنيا نموت ونحيى وما يهلكنا إلا الدهر وما لهم بذلك من علم إن هم إلا يظنون».
 

الاشكال الالخامس:

لا وجه لفرض استناد وجود أفراد السلسلة الممكنة على الاخرين، فينتفي حينئذ موضوع الدور والتسلسل من حيث الثبوت، وذلك أن الممكن لا يوجَد ولا يفنى ولا يزيد ولا ينقص إلا بخالق بخلافه، ولا يقدر على الخلق والايجاد والاعدام بوجه من الوجوه. 
الاشكال السادس
إن كل ما يعقله المخلوق ويجوّز له الوجود ـ وهو كل ما يمكن أن يعرف بنفسه ـ لا يخرج واقعه عن "الممكن" و"المقدار المحتاج"، فما يقال من أن:

كل معقول إما أن يكون واجب الوجود في الخارج لذاته، وإما ممكن الوجود لذاته، وإما ممتنع الوجود لذاته.

ليس إلا تقسيم الشيء إلى نفسه وغيره، وليس قولهم: "كل ما يفرض وينسب إلى الوجود إما ممكن أو واجب أو ممتنع" إلا كأن يقال للاعمى: "كل ما يمكن أن تسمعه فهو إما أن لا يمكن أن تسمعه لذاته، وإما أن يمكن أن تسمعه، وإما أن يجب أن تسمعه لذاته!!"

أو يقال للاحول: "كل ما يمكن أن تراه فهو إما أن يجب أن تراه لذاته، وإما أن يمكن أن تراه، وإما أن يمتنع أن تراه لذاته!!".

وبالجملة ليس مرجع التقسيم الثلاثي المذكور إلا كأن يقال للمخلوق: كل ما تراه في المقدار والعدد، وتجده محتاجا إلى العلة، وقابلا للوجود والعدم لذاته، فهو إما قابل للوجود والعدم لذاته، وإما غير قابل للعدم لذاته، وإما غير قابل للوجود لذاته!!"

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل ما قدره عقل،... فهو محدود
.
 

الامام الباقر عليه السلام:

إنما يعقل ما كان بصفة المخلوق وليس اللّه‏ كذلك:
 

كيف يمكن أن يلتفت المخلوق إلى حقيقة خارجة عن المقدار والعدد والتصور والتوهم ذاتا حتى يمكنه أن يفرضها موجودة أو معدومة وهو لا يمكن أن يلتفت إلى شيء بنفسه إلا في العدد والمقدار؟!

وكيف يمكن مقايسة ذات لا تنسب إلى قبل وبعد والدوام والزوال والزمان والمكان و... مع الوجود
 حتى يحكم بوجوب ذلك أو امتناعه له؟! فإن المقايسة مع الوجود والعدم، فرع جواز النسبة والمقايسة، فهو تعبير آخر عن الامكان، وعليه فينحصر وجود الاقسام الثلاثة بالممكن، وحينئذ فكيف يكون الامكان قسما من المقسم الذي هو الامكان بعينه؟! وكيف يعدّ الوجوب والامتناع قسما من المقسم الذي يكون هو نفس الامكان في الحقيقة.

إن قلت: إن صحة النسبة فرع جواز النسبة بالامكان العام فلا إشكال،
قلت: إن كل خاص فهو مصداق للعام ولا عكس، ولكن ذلك من جهة الجهات المصرح بها في القضايا لا من حيث الثبوت ومع غض النظر عن الجهات المذكورة المصرح بها في القضايا حيث ان هاهنا للموضوع خصوصية توجب أن يكون كل عام هو نفس الخاص من حيث الثبوت وذلك أن:

قضية "اللّه‏ موجود" وإن كانت موجهة بالامكان العام في جهة القضية، إلا أنه نظرا إلى أنه لا يمكن الالتفات ونسبة الوجود والعدم إلى شيء بنفسه إلا إذا كان مقداريا عدديا ـ وهو الممكن الوجود لذاته ـ، فتكون مادة القضية في نفس الامر هي الامكان الخاص مطلقا، بل تكون في هذا التعبير مسامحة واضحة حيث إن الوصف بالعام والخاص يكون ممّا تختص به جهة القضية ولا معنى لجريان ذلك في مادة القضية وإلا لزم التناقض، حيث إن الوجوب والامكان والامتناع لا يجتمعان مادة مطلقا،
توضيح ذلك: إن القضية الموجهة بالامكان العام قد يعبر بها عن قضية تكون مادتها هي الضرورة كقولنا: "الانسان حيوان بالامكان العام"،
وقد يعبر بها عن قضية تكون مادتها هي الامكان الخاص كقولنا: "الانسان كاتب بالامكان العام".

ومع فرض أن يكون الخالق تعالى قسما من المعقولات والاشياء التي يمكن أن يتوجه إليها بنفسها وتنسب إلى الوجود والعدم، فلا يمكن أن تكون قضية "اللّه‏ موجود" من القسم الاول بل الاحق هو أن يقال إن الضرورة على حقيقة ‏معناها لا يوجد في شيء سوى اللّه‏ تعالى، بل يكون ما سوي الله تعالي بكلّه من موارد الضرورة بشرط المحمول، والضروري بشرط هو غير الضرورى بنفسه، وللبحث عن ذلك مفصلا مجال آخر، خلافا لما يدعيه أصحاب المعرفة البشرية، وذلك أن تجويز الوجود لاية ذات مفروضة الوجود بنفسه لا يمكن مطلقا إلا إذا كانت معقولة قابلة للالتفات إليها بنفسها، وما كان كذلك فيجوز نسبته إلى العدم أيضا، وهذا هو معنى الامكان الخاص لا العام. ففرق الممكنة الخاصة والممكنة العامة في كل قضية حاكمة بوجود شيء ـ يكون ذلك الشيء داخلا في دائرة ما يعقل ويتصور ويمكن أن يتوجه إليه بنفسه ـ، هو في جهة القضيتين فقط لا في مادتهما.

فإن قلت: فما تصنع أنت بنفس الاشكال حيث تحكم بوجود الخالق ولا تقول له بجواز العدم؟!

أقول: إن الاشكال إنما نشأ من جهة فرض الوجود لشيء يمكن أن يلتفت إليه بنفسه، ثم نسبته إلى الوجود؛ فإن في هذه الصورة حيث لا يمكن فرض الوجود لشيء إلا بتصوره مقداريا عدديا، فيلزم أن يكون تقسيم المفروض إلى الواجب والممكن والممتنع تقسيم الشيء إلى نفسه وغيره، ونحن في فسحة عن ورود الاشكال، لان حكمنا بوجود الخالق لا يتقدمه التوجه إلى الذات المتعالية بنفسها، حتى يدخل بذلك في ما يدخل فيه غيره مما يتساوى له الوجود والعدم، ويلزم كونه مقداريا عدديا جائزا عليه الوجود والعدم، بل نقول:

إن كل ما يعرف بنفسه (ولعله هو سر ما قاله مولانا الرضا عليه السلام: كل معروف بنفسه مصنوع
) ويمكن أن يلتفت إليه وينسب إلى الوجود، ـ وهو الذي يجوز أن ينسب إلى العدم أيضا ـ يكون مقداريا عدديا محتاجا إلى الخالق في وجوده، وما يكون بهذه الاوصاف فيكشف بحدوثه وسنخ وجوده عن وجود شيء بخلاف الاشياء كلها، متعال عن التصور بذاته وعن قبول الوجود والعدم، بحيث يكون فرض العدم بالنسبة إليه مستحيلا بالذات، فإن جواز العدم لا يجري إلا على سنخ الذات المقدارية المتجزية.

وبالجمله ففرق واضح بين أن ننظر إلى شيء أولا وبالذات ثم نقسمه ونحكم على بعض أقسامه بالوجوب وعلى الاخرين بالامكان، ـ بل بالمقدار وغير المقدار أيضا ـ، وبين أن ننظر إليه فنعلم أنه لا يكون إلا مقداريا عدديا ممكنا جائزا عليه الوجود والعدم، ثم نقرّ بأن ذلك مخلوق مقداري لا يوجد إلا بإيجاد خالق مبائن معه ومخالف له، يمتنع تصوره وتوهمه، ويستحيل النظر إليه أولا وبالذات، بل طريق التصديق به ليس إلا من جهة حكم العقل بأن كل مقداري مخلوق وكل مخلوق يحتاج إلى خالق بخلافه ومن هاهنا نقول:

إن التمثيل لـ "الممتنع الوجود" بـ"اجتماع النقيضين" يكون خروجا عن المقسم لان موضوع اجتماع النقيضين لا يكون حقيقة واقعية مستحيلة الوجود والعدم بالنظر إلى ذاتها، بل موضوع ذلك هو أن نفرض شيئا مقداريا ممكنا، ثم نحكم عليه بأنّه في حال وجوده يمتنع أن يكون معدوما وفي حال عدمه لا يمكن أن يكون موجودا فلا يكون موضوع ذلك إلا الموجود المقداري الممكن المتصور الذي يحكم العقل باستحالة اجتماع وجوده مع عدمه، لا أن يكون موجودا فقط أو معدوما.

كما أن المثال لذلك بـ "شريك الباري" لا يصح أيضا، لان شريك الباري لو فرضناه ذاتا يصح نسبته إلى الوجود والعدم، فلا يكون إلا ممكنا، والحكم بامتناعه لذاته حينئذ أول الكلام بل هو محل المنع، ولذا ترى ضعف أدلتهم ـ بل بطلانها ـ على امتناع وجود الشريك للمعبود تعالي مطلقا، وليس ذلك إلا من حيث أنهم فرضوا الشريك أولا ذاتا قابلة للمقايسة مع الوجود والعدم ـ وهو الممكن لا غير ـ ثم سموه ممتنعا، فوقعوا في حيص بيص من حيث طلبهم الدليل على إثبات امتناع الممكن بالذات!! هذا کله علي مبني تصورهم الباطل من حقيقة واجبهم واما علي مبني المعرفة الحقة في الله تبارک وتعالي فالحکم بامتناع وجود شريک الباري لا يکون علي موضوع مستقل بالتصور والتوهم قابلا للمعرفة والتفات اليه اولا وبالذات، بل هو أيضا حکم واحد من الاحکام العقلية المحکوم بها علي الذات المتعالية عن التصور والتوهم المنزهة عن المقدار والاجزاء والعدد.
ومن الشواهد أيضا على بطلان التقسيم المذكور هو تعبيرهم فيه عن الخالق المتعالي عن قبول الوجود والعدم بـ "الواجب الوجود"، فإن الحكم بوجوب وجود شيء أو لا وجوبه علي طريقتهم لا يمكن إلا بعد إمكان فرضه مجردا عن الوجود والعدم أولا ثم الحكم عليه بوجوب الوجود أو غيره، فالوجود المفروض وجوبه ليس إلا زائدا على الشيء وإلا فكيف يمكن فرضه (الشيء) مجردا عنه (الوجود) في مرحلة حتى يحكم عليه بوجوب ذلك (الوجود) له (الشيء) في مرحلة أخري؟! فإن سلب الشيء عن نفسه في عين فرض أنه نفسه محال بالضرورة.

ومن لطائف ما يشتمل عليه البرهان الذي أقامته مدرسة الوحي لاثبات وجود الخالق المتعال، هو أنه لا يشير إلى اللّه‏ تعالى قبل إيصال الخلق إلى مرحلة المعرفة بان الله جلّ وعلا لا يمكن أن يلتفت إليه بنفسه، ولا يطلب منهم الاقرار بوجوده تعالي معنونا بأي عنوان کان، خلافا للمعرفة البشرية حيث تقول: "لا ريب أن هناک شيئا فهو اما واجب او ممکن"...، بل لا تطلب مدرسة الوحي والبرهان الالهي الاقرار بوجود الخالق تعالي من أحد إلا عند ما يبيّن له مقارنا
 لاثبات وجوده كونه متعاليا عن جواز نسبته إلى الوجود والعدم المتقابلين بالذات، وهذا أمر جليل جدا يكفي لاثبات أن معارف أهل البيت عليهم السلام من سنخ إلهي وهي معجزة بنفسها، فسبحان اللّه‏ عما يصفون، إلا عباد اللّه‏ المخلصين.

(قال الامام الباقر عليه السلام: إنا لو حدثنا برأينا ضللنا كمن ضل من قبلنا ولكنا حدثنا ببينة من ربنا بينها لنبيه صلي الله عليه وآله ‏وسلم فبينه لنا).

الاشكال السابع
إن إبطال التسلسل في السلسلة المفروضة علة ومعلولا في برهانهم ليس مفاده إلا تخصيص كلية قانون العلية دون أي ملاك واقعي يمكن الوصول إليه ويصح أن يكون بذلك الملاك شيء من الاشياء مستغنيا عن العلة، ومع جواز هذا التخصيص فعلى م يبتني البرهان؟!

توضيح ذلك: أن هاهنا قاعدتين متعارضتين بدوا عند العقل وهما:

ألف). إن كل معلول يحتاج إلى علة،
ب). كل موجود فهو متحقق في المقدار والاجزاء ـ متناهيا كان أو غير متناه (وإن كان الثاني منهما ـ أي غير المتناهي ـ وهما).، وكل متجزيء فهو مخلوق معلول،
فان اخراج الله تبارک وتعالي عن کلية القاعدة الاولي وتخصيصها بغيره تعالي يکون تناقضا واضحا وتخصيصا بغير مخصص عند من يكون كل ما يتصوره ويتوهمه ويحتمل وجوده
 ويمکن ان يلتفت اليه اولا وبالذات منحصرا في الحقيقة المقدارية المتجزية العددية المحتاجة إلى الخالق، ولا يمکن ان يخرج عن هذا الجهل المرکب إلا بهداية من لا يدركه الابصار وهو يدرك الابصار. ومادام المخلوق باقيا على هذا الجهل فهو معذور في رؤية التناقض بين القاعدتين المذكورتين ويكون تكليفه بالمعرفة في هذه الحالة تكليفا له بما لا يطاق. 

وما يقال من أنه: "لا بد عن الاقرار بوجود موجود لذاته، فإن الممكن محتاج والتسلسل باطل"،
فهو تعبير آخر عن التخصيص المذكور، ويكون اعترافا بورود الاشكال وليس جوابا عنه، حيث إنه لم يبيّن فيها ملاك يصح أن يكون به شيء من الاشياء غير محتاج إلى العلة وخارجا عن کلية قاعدة العلية، وما لم يبيّن ذاك الملاك فلا يمكن الاقرار بوجود موجود بنفسه أبدا، وحكم العقل باستحالة التسلسل أجنبي عن بيان ملاك كون الشيء موجودا بنفسه، فلا يرتفع به التعارض المترائى بينه وبين حكم العقل باستحالة تخصيص كلية العلية بلا مخصص.

إنهم يقولون:

إن ذاك واجب وهذا ممكن، وذاك وجوده من نفسه وهذا من غيره، وذاك علة وهذا معلول، فخروج واجب الوجود يكون بالتخصص لا بالتخصيص،
ونقول: بل يكون قولكم هذا صرف التفرقة بين العلة والمعلول بالاسم، ويكون تخصيصا للقاعدة دون إرائة أي ملاك واقعي لتمييز الشيء غير المحتاج الي العلة عن الشئ المحتاج اليها، وما دمتم لم تعطونا ذاك الملاك فلا يزيد ادعاء هذا التخصص على التخصيص الباطل شيئا.

خلاصة الاشكالات الواردة على ما صنعه أصحاب المعرفة البشرية برهانا لاثبات واجبهم:

الاوّل: إن برهانهم ذلك يبتني على إبطال التسلسل مع أن الادلة التي اقيمت في المعرفة البشرية لابطال التسلسل عقيمة.

الثاني: لا دليل لاصحاب المعرفة البشرية على بطلان الدور أيضا. فإن تأخر وجود المعلول المجامع وجوده مع عدمه عن العلة، أمر اعتباري غير حقيقي فلا مانع من اعتبار عكسه، ولا يلزم من ذلك تقدم الشيء على نفسه المحال حتى يستدل بذلك على بطلان الدور.

وبعبارة اُخرى: لا دليل لاصحاب المعرفة البشرية على بطلان فرض كون ممكن علة للاخر وبالعكس، وذلك كما قدمناه من أن العلية للممكن المجامع وجودُه عدمَه، ليست علية حقيقية إيجادية للمعدوم الحقيقي، بل هي أمر اعتباري صرف فلا مانع من كون كل منهما علة للاخر بتعاکس الاعتبار.

الثالث: إن بين ما يطلب نتيجةً للبرهان المذكور وبين ما يكون مشتملا عليه البرهان بنفسه يكون تهافتا واضحا وذلك أنّه يطلب منها بالنتيجة إثبات أن المرتبة العليا التي تكون أشد مما تحتها بمراتب لا متناهية هي الحقيقة الواجبة (كما أن الفلسفة القديمة أيضا تقول بأن الممكنات تكون بأسرها قديمة أزلية فيكون قبل وجود كل ممكن ممكن آخر وهكذا)؛
مع أن البرهان يقول بنفسه: إنه لا يمكن أن تكون الافراد أو المراتب الذاهبة إلى فوق لا متناهية وإلا يلزم التسلسل.

هذا كله مضافا إلى أن السلسلة المفروضة تكون عددية، فاللامتناهي منتف فيها ثبوتا، والمطلوب في البرهان المذكور يستحيل وجوده موضوعا.

ومن الواضح أيضا أن إبطال التسلسل ما لم يكن مستلزما لحدوث الاشياء بعد عدمها المطلق ـ كما أن أصحاب المعرفة البشرية لا يرون بينهما ملازمة ـ فلا يفيد شيئا في إثبات الخالق تعالى.

وبعبارة أخرى: إن المستدل ببرهان الوجوب والامكان يقول: "إن كل ممكن يحتاج إلى علة" وهذا القول لا يوافق اعتقادهم بقدم الممكن، بل تسمية المفروض في هذه الحالة بـ "الممكن" مجازفة ان لم تکن مخادعة، فإن احتياج هذا الممكن المفروض إلى غيره من حيث إمكانه، معارض بعدم احتياجه إلى غيره من حيث كونه قديما أزليا. ولا تغفل عن أن الاشكال إنّما نشأ من أصل بطلان فرض كون الممكن أزليا، وإلا فمن عرف أن الممكن لا يكون إلا حادثا فلا تناقض عنده أصلا.

وبالجملة إن القول بكون سلسلة الموجودات لا متناهيه ـ وهو نفس القول بالتسلسل الذي يُصرّون على إبطاله في ضمن برهانهم ـ وهو نفس اعتقاد أصحاب المعرفة البشرية المتمسکين ببرهان الوجوب والامكان ـ وهم القائلون بقدم العالم وعدم انتهاء سلسلة الممكنات فضلا عن سلسلة تشمل الواجب والممكن ـ فكيف يدعى استحالته؟!

هذا كله مضافا إلى أن النتيجة الحاصلة من البرهان المذكور لا يكون لها كثير فائدة، بل لا فائدة لها اصلا، فإن الالتزام بوجوب شيء ما ولو كان ذلك هو الدهر ونفس العالم، مع اعتقاد جميع الدهريين، فضلا عن أصحاب المعرفة البشرية وهم القائلون بقدم العالم والادوار والاكوار.

وعلى هذا فالبحث عن إثبات وجود الخالق تعالي تكون نقطة بدئه غير ما يفيده هذا البرهان ـ إن أفاد شيئا ـ وأمّا هذا البرهان ـ حتّى مع فرض أن يكون تاما في نفسه ـ فليس فيه أية فائدة تفيدها البراهين، فضلا عن أن يكون ـ ولو باتم تقاريره ـ برهانا شريفا أو أشرف البراهين!

فلا مناص لاصحاب المعرفة البشرية من الاقرار بعجزهم عن إثبات واجبهم، والتسليم لدي أهل الحق القائلين بحدوث العالم، وامتناع قدم الممكن، وبطلان اللامتناهي، واستحالة التسلسل مطلقا.

الخامس: إن ما يجوز وجوده عند المخلوقين هو نفس ما يجوز عليه العدم أيضا ويكون مقداريا متجزيا فينحصر ذلك بالممكن الوجود ولا يصح تقسيم مفروض ومعقولهم إلى "الممكن" و"الواجب" و"الممتنع".

السادس: إن قولهم بأنه: "يجب وجود واجب وراء الموجودات الامكانية"، لا يستقيم مع اعتقادهم بأن: "الواجب هو المرتبة المشتملة على جميع مراتب الوجود الواقعة في حيطتها، المتحد معها عينا وخارجا".

السابع: لقائل أن يستنتج من نفس البرهان المذكور "تعدد وجود الواجب" و"وحدة وجود الممكن"، وذلك بأن يقول: "إن وجود المرتبة اللا متناهية معلل بوجود مراتب لا متناهية تحتها، وهذه المراتب المحدودة الضعيفة هي علة لوجود المرتبة اللا متناهية، وحيث إن وجود أشد المراتب معلل بوجود المراتب الضعيفة، متقوم بها، فهو ممكن، والمراتب الضعيفة هي الواجبات المتكثرة اللا متناهية!!"

الباب الحادي عشر
حقيقة الاشياء
ـ ترى المعرفةُ البشرية حقيقةَ الوجود واحدة بسيطة مطلقة، وهي عندهم حقيقة ذات الخالق المتعال، متجلية بمختلف الصور والاحوال،
ـ وترى الاشياء أوهاما وخيالات و...

ـ ولكن العقل والبرهان والضرورة والكتاب والسنة يشدّد النكير على ذلك وفي عين أنها ترى الخالق والخلق شيئين بحقيقة الشيئية بلا فرق في ذلك بين الخالق والمخلوق، تقول: إن ما سوى الخالق تعالي هي أشياء مخلوقة موجودة بإيجاده تعالى، قائم بمشيته وإرادته جل وعلا لا بنفس ذاته المقدسة المتعالية، وأما اللّه‏ تبارك وتعالى هو الموجود بنفسه الغني عن غيره،
وإليك تفصيل البحث عن ذلك في الفصلين التاليين:

ما ترى وبين يديك أشياء تراها وتسمعها وتذوقها وتشمها وتلمسها؟!

أليست أشكالا وأزواجا، أشباها وأضدادا، أجزاء وأبعاضا، صغارا وكبارا، مقدارا ومتغيرا؟!! مقدرا ومسخرا؟! قابلة للزيادة والنقصان، وجائزا عليها الوجود والعدم؟!

الامام الصادق عليه السلام:

... إن المخلوق أجوف معتمل مركب للاشياء فيه مدخل...
 

الامام الصادق عليه السلام:

والاجسام قائمة بأعيانها، كالجحر والحديد...
 

وهل لك أن ترى الاشياء، حقيقة واحدة غير متجزية ولا مركبة سارية في كل شيء، وترى الاشكال والاضداد والابعاض والاجزاء و... أوهاما وخيالات؟!! أم هل لك أن تراها نفس حقيقه الوجود، وحقائق غير قابله للعدم لذاتها؟!

الامام الرضا عليه السلام:

ولكن القوم تاهوا وعموا وصموا عن الحق من حيث لا يعلمون، وذلك قوله عزّ وجلّ: «من كان في هذه أعمى فهو في الاخرة أعمى وأضل سبيلا»؛ يعني أعمى عن الحقائق الموجودة...
 

الامام الصادق عليه السلام:

فطورا تخالهم نصاري في أشياء وطورا دهرية، يقولون: إن الاشياء على غير الحقيقة.
 

يقول اللّه‏ تعالى:

«أو لم يروا إلى ما خلق اللّه‏ من شيء يتفيؤ ظلاله عن اليمين والشمائل سجدا للّه‏ وهم دآخرون».

أولم يتفكروا في خلق السموات والارض وما خلق اللّه‏ من دابة.

قال لي أبو جعفر عليه السلام:

... إنه كان في ما مضى قوم تركوا علم ما وكلوا به وطلبوا علم ما كفوه حتى انتهى كلامهم إلى اللّه‏ عزّ وجلّ فتحيّروا. فإن كان الرجل ليدعي من بين يديه فيجيب من خلفه، ويدعى من خلفه فيجيب من بين يديه.
 

فما أعظم إعجاز اختلاف المراتب ـ عند الفيلسوف، والاختلاف بالاعتبار ـ عند العارف ـ حيث يصبح بهما حقيقة الوجود البسيطة غير المتجزية اللامتناهية ذات الوان وتجليات وأجزاء وأبعاض ومقادير!!

وإن أنت في شك من شعر كلامهم وسحر بيانهم فاستمع لما يلقى إليك من الوحي المبين على لسان الشهداء على الخلق أجمعين:

الامام الرضا عليه السلام:

... فاللّه‏ تبارك وتعالى فرد واحد لا ثاني معه يقيمه ولا يعضده ولا يكنّه، والخلق يمسك بعضه بعضا بإذن اللّه‏ ومشيته، وإنما اختلف الناس في هذا الباب حتى تاهوا وتحيّروا وطلبوا الخلاص من الظلمة بالظلمة في وصفهم اللّه‏ بصفة أنفسهم فازدادوا من الحق بعدا.

ولو وصفوا اللّه‏ عزّ وجلّ بصفاته ووصفوا المخلوقين بصفاتهم لقالوا بالفهم واليقين ولما اختلفوا، فلما طلبوا من ذلك ما تحيّروا فيه ارتبكوا فيه، واللّه‏ يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

قال عمران: يا سيدي، أشهد أنه كما وصفت ولكن بقيت لي مسالة. قال: سل عما أردت، قال: أسئلك عن الحكيم في أي شيء هو؟ وهل يحيط به شيء؟ وهل يتحول من شيء إلى شيء، أو به حاجة إلى شيء؟ قال الرضا عليه السلام:

أخبرك يا عمران فاعقل ما سئلت عنه فإنه من أغمض ما يرد على المخلوقين في مسائلهم، وليس يفهمه المتفاوت عقله العازب حلمه ولا يعجز عن فهمه أولوا العقل المنصفون، أما أول ذلك فلو كان خلق ما خلق لحاجة منه لجاز لقائل أن يقول: يتحول إلى ما خلق لحاجته إلى ذلك، ولكنه عزّ وجلّ لم يخلق شيئا لحاجة ولم يزل ثابتا لا في شيء ولا على شيء إلا أن الخلق يمسك بعضه بعضا ويدخل بعضه في بعض ويخرج منه، واللّه‏ جل وتقدس بقدرته يمسك ذلك كله. وليس يدخل في شيء ولا يخرج منه ولا يؤده حفظه ولا يعجز عن إمساكه ولا يعرف أحد من الخلق كيف ذلك إلا اللّه‏ عزّ وجلّ ومن اطلعه عليه من رسله وأهل سره والمستحفظين من سره وخزانه القائمين بشريعته، وإنما أمره كلمح البصر أو هو أقرب إذا شاء شيئا فإنما يقول له: كن، فيكون بمشيته وإرادته، وليس شيء من خلقه أقرب إليه من شيء ولا شيء أبعد منه من شيء أفهمت يا عمران؟ قال: نعم، يا سيدي قد فهمت، وأشهد أن اللّه‏ على ما وصفته ووحّدته وأن محمدا عبده المبعوث بالهدى ودين الحقّ. ثم خرّ ساجدا نحو القبلة وأسلم). 

كيف يمكن أن تصبح حقيقة الوجود الصرفة اللا متناهية البسيطة غير المتجزية طويلة، عريضة، ثقيلة، خفيفة، حارة، باردة، متحركة، ساكنة، أضدادا وأشكالا وأزواجا؟! أليست المرتبة الشديدة واجدة للضعيفة عندهم وأكثر؟! وهم مصرحون بقولهم:

إن الواجب لذاته تمام كل شيء.
 

و:

إن تمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه!!
 

أمير المؤمنين عليه السلام:

... فقدر ما خلق فأحكم تقديره، ووضع كل شيء بلطف تدبيره موضعه، ووجّهه بجهة فلم يبلغ منه شيء محدود منزلته ولم يقصر دون الانتهاء إلى مشيته، ولم يستصعب إذ أمر بالمضي إلى إرادته، بلا معاناة للغوب مسّه، ولا مكائدة لمخالف له على أمره،
فتم خلقه وأذعن لطاعته،... فأقام من الاشياء أودها، ونهى معالم حدودها، ولائم بقدرته بين متضاداتها، ووصل أسباب قرائنها وخالف بين ألوانها، وفرقها أجناسا مختلفات في الاقدار والغرائز والهيئات، بدايا خلائق أحكم صنعها، وفطرها على ما أراد وابتدعها...،
أيها السائل؛ إعلم أن من شبه ربنا الجليل بتبائن أعضاء خلقه، وبتلاحم أحقاق مفاصلهم المحتجبة بتدبير حكمته أنه لم يعقد غيب ضميره على معرفته، ولم يشاهد قلبه اليقين بأنه لا ند له، كأنه لم يسمع بتبري التابعين عن المتبوعين، وهم يقولون «تاللّه‏ إن كنا لفي ضلال مبين إذ نسويكم برب العالمين» فمن ساوى ربنا بشيء فقد عدل به، والعادل به كافر بما نزلت به محكمات آياته، ونطقت به شواهد حجج بيناته، الذي لما شبهه العادلون بالخلق المبعض المحدود في صفاته، ذي الاقطار والنواحي المختلفة في طبقاته، وكان عزّ وجلّ الموجود بنفسه لا بأداته، انتفى أن يكون قدّروه حق قدره فقال تنزهيا لنفسه عن مشاركة الانداد وارتفاعا عن قياس المقدرين له بالحدود من كفرة العباد: «وما قدروا اللّه‏ حق قدره والارض جميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون».

فما دلك القران عليه من صفته فأتبعه ليوصل بينك وبين معرفته وائتم به، واستضيء بنور هدايته، فإنها نعمة وحكمة أوتيتها فخذ ما أوتيت وكن من الشاكرين. وما دلك عليه الشيطان مما ليس في القرآن عليك فرضه ولا في سنة الرسول وأئمة الهدى أثره فكل علمه إلى اللّه‏ عزّ وجلّ،فإن ذلك منتهى حق اللّه‏ عليك...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... تعالى عما ينحله المحددون من صفات الاقدار ونهايات الاقطار وتأثل المساكن، وتمكن الاماكن. فالحد لخلقه مضروب، وإلى غيره منسوب، لم يخلق الاشياء من أصول أزلية، ولا من أوائل أبدية، بل خلق ما خلق فأقام حده، وصور ما صور فأحسن صورته، ليس لشيء منه امتناع، ولا له بطاعة شيء انتفاع...

الباب الثاني عشر
الوحدة العرفانية الضالة
إن ما سوى النور القدوس الازلي القديم السرمدي المتعالي عن كل شيء لهو المسخر بإرادته؛ الموجود بإيجاده ومشيته؛ الفاني بإفنائه، فكيف يمكن التفوه بوحدة وجود الوجود وعينية ذات الخالق والمخلوق؟!

وكيف يصح تأويل معنى الوحدة الحقة الالهية بالوحدة الاعتبارية الفلسفية والعرفانية، والقول بعينية الذات المتعاليه مع الاشياء المتبائنة المتجزية المتكثرة بالوجدان والضرورة؟!! حتى يكون واحدا في عين كثرته!! وكثيرا في عين وحدته؟! ويصبح الواحد الاحد الفرد الصمد واحدا بالاعتبار، ومتكثرا ومتجزيا بما لا يتناهي من المراتب والاجزاء؟!!

هل اعتبارك الشيء لا بشرط يجعل واقعية وجوده مطلقا لا بشرط، وخارجا عن الاجزاء العينية والكيفيات الواقعية؟! يقول الامام الصادق عليه السلام في شأن اللعين الرجيم:

إن هذا العدو الذي ذكرت... قد أقر مع معصيته لربه بربوبيته...
 

إن كانت خلقة الاشياء لا من شيء ممتنعة ـ كما يقوله العارف والفيلسوف ـ، ولا يمكن تفسير وجودها إلا على نحو الصدور والتولد والتجلي والظهور أو بتعبيرٍ أصرح على نحو الاستحالة والتبعيض والتجزئة والتغير، فمن الذي يعذبه اللّه‏ تعالى بظلمه على نفسه وغيره، وضلالته وإضلاله الناس عن المعارف الحقة الالهية إلى الاوهام والافكار الخاطئة الترابية؟! يقول اللّه‏ تعالى:

«وقالت اليهود والنصاري نحن أبناء اللّه‏ وأحباؤه قل فلم يعذبكم بذنوبكم بل أنتم بشر ممن خلق يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء وللّه‏ ملك السموات والارض وما بينهما وإليه المصير».
 

تقول المعرفة البشرية في شأن وجود الاشياء ونسبة وجودها مع وجود الخالق المتعال:

الروابط الوجودية غير خارجة الوجود عن وجود موضوعها ومن تنزلاته.
 

إن من الضروري الثابت بالضرورة من الكتاب والسنة أن اللّه‏ تعالى لا يوصف بصفة الاجسام، ولا ينعت بنعوت الممكنات مما يقضي بالحدوث، ويلازم الفقر والحاجة.
 

وللسائل أن يسأل: إذا كانت الموجودات عندكم عين وجود الخالق وروابط بالنسبة إليه غير خارجة عنه، فكيف يمكن الالتزام بما تعترفون أنه من ضروري ما يدل عليه الكتاب والسنة وهو: أنه تعالى لا يوصف بصفة الاجسام، ولا ينعت بنعوت الممكنات ؟!

تااينجا مال كجاست
فهلّموا نتلُ نصوصا من الكتاب والسنة حتى تظهر قيمة ما قالته العرفاء في هذا المضمار:

«وللّه‏ يسجد ما في السموات وما في الارض من دابة والملائكة وهم لا يستكبرون».
 

الامام الصادق عليه السلام:

... من زعم أن اللّه‏ عزّ وجلّ من شيء أو في شيء أو على شيء فقد كفر...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... ولا ينقلب شأنا بعد شأن...

الامام الرضا عليه السلام:

وأما الظاهر فليس من أجل أنه علا الاشياء بركوب فوقها وقعود عليها وتسنم لذراها، ولكن ذلك لقهره وغلبته الاشياء وقدرته عليها كقول الرجل: ظهرت على أعدائي، وأظهرني اللّه‏ على خصمي يخبر عن الفلج والغلبة فهكذا ظهور اللّه‏ على الاشياء. ووجه آخر أنه الظاهر لمن أراده لا يخفى عليه شيء، وأنه المدبّر لكل ما يرى، فأي ظاهر أظهر وأوضح أمرا من اللّه‏ تبارك وتعالى فإنك لا تعدم صنعته حيثما توجهت وفيك من آثاره ما يغنيك، والظاهر منا البارز بنفسه والمعلوم بحده...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لم يحلل فيها فيقال: هو فيها كائن.

الامام الرضا عليه السلام:

...وأما القاهر... فإنه ليس على علاج ونصب... ولكن ذلك من اللّه‏ تبارك وتعالى على أن جميع ما خلق متلبس به الذل لفاعله وقلة الامتناع لما أراد به لم يخرج منه طرفة عين غير أنه يقول له: كن، فيكون...
 

الامام الكاظم عليه السلام:

... استولى على ما دق وجل...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... متملك على الاشياء.. قد خضعت له رواتب الصعاب في محل تخوم قرارها، وأذعنت له رواصن الاسباب في منتهى شواهق أقطارها،.. فلا لها محيص عن إدراكه إياها، ولا خروج عن إحاطته بها، ولا احتجاب عن إحصائه لها، ولا امتناع عن قدرته عليها،...

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ولا يتغير بحال، ولا يتبدل بالاحوال، ولا تبليه الليالي والايام ولا يغيره الضياء والظلام، ولا يوصف بشيء من الاجزاء ولا بالجوارح والاعضاء، ولا بعرض من الاعراض، ولا بالغيرية والابعاض...

ولا أن الاشياء تحويه فتقله أو تهويه، ولا أن الاشياء تحمله فيميله ويعدله، ليس في الاشياء بوالج، ولا عنها بخارج،... يقول لما أراد كونه: كن، فيكون...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وهو الظاهر عليها بسلطانه وعظمته، والباطن لها بعلمه ومعرفته، والعالي على كل شيء منها بجلاله وعزته، لا يعجزه منها طلبه، ولا يمتنع عليه فيغلبه، ولا يفوته السريع منها فيسبقه... خضعت الاشياء له فذلت مستكينة لعظمته، لا تستطيع الهرب من سلطانه إلى غيره فتمتنع من نفعه وضره... هو المفني لها بعد وجودها حتى يصير موجودها كمفقودها. وليس فناء الدنيا بعد ابتداعها بأعجب من إنشائها واختراعها... بلا قدرة منها كان ابتداء خلقها، وبغير امتناع منها كان فناؤها... ثم هو يفنيها بعد تكوينها... ثم يعيدها بعد الفناء من غير حاجة منه إليها...
 

الامام الرضا عليه السلام:

... الذي خضع كل شيء لملكته، وذل كل شيء لعزته، واستسلم كل شيء لقدرته وتواضع كل شيء لسلطانه وعظمته، وأحاط بكل شيء علمه، وأحصى عدده، فلا يؤوده كبير، ولا يعزب عنه صغير...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... خلائق مربوبون وعباد داخرون.
 

الامام الباقر عليه السلام:

...تصعق الاشياء كلها من خيفته...
 

الامام الرضا عليه السلام:

... ثم خلق السموات والارض في ستة أيام... وكان قادرا على أن يخلقها في طرفة عين...
 

الامام الصادق عليه السلام:

... قد خلفوا ورائهم منهاج الدين وزينوا لانفسهم الضلالات وأمرجوا أنفسهم في الشهوات، وزعموا أن السماء خاوية ما فيها شيء مما يوصف، وأن مدبر هذا العالم في صورة المخلوقين،...وأنه لا جنة ولا نار ولا بعث ولا نشور، والقيامة عندهم خروج الروح من قالبه وولوجه في قالب آخر... فاستقبح مقالتهم كل الفرق ولعنهم كل الامم فلما سئلوا الحجة زاغوا وحادوا فكذب مقالتهم التوراة ولعنهم الفرقان وزعموا مع ذلك أن إلههم ينتقل من قالب إلى قالب، وأن الارواح الازلية هي التي كانت في آدم، ثم هلم جرّا تجري إلى يومنا هذا في واحد بعد آخر. فإذا كان الخالق في صورة المخلوق فبما يستدل على أن أحدهم خالق صاحبه؟!

وقالوا إن الملائكة من ولد آدم، كل من صار في أعلى درجة دينهم خرج من منزلة الامتحان والتصفية فهو ملك، فطورا تخالهم نصاري في أشياء وطورا دهرية، يقولون: إن الاشياء على غير الحقيقة...
 

الامام الرضا عليه السلام:

ويحك كيف تجتريء أن تصف ربّك بالتغير من حال إلى حال، وأنه يجري عليه ما يجري على المخلوقين؟!
 

فننقل هاهنا كلاما مشتملا على أهم المباني العرفانية والفلسفية وتصويرهم عن مسألة وحدة الخالق تعالي التي لا ترتبط في واقع الامر إلى مسألة وحدة الباري جل وعلا أصلا، بل هو نفس الدليل على وحدة الوجود وإنكار وجود الخالق ووحدته؛ ثم نأخذ بالنقد عليه إجمالا، وهو ما جاء في تفسير "الميزان" من قوله:

أطبقت البراهين على أن وجود الواجب تعالى بما أنه واجب لذاته مطلق غير محدود بحد ولا مقيد بقيد ولا مشروط بشرط، ـ وإلا انعدم في ما ورآء حده وبطل على تقدير عدم قيده أو شرطه وقد فرض واجبا لذاته، فهو واحد وحدة لا يتصور لها ثان ومطلق إطلاقا لا يتحمل تقييدا. وقد ثبت أيضا أن وجود ما سواه أثر مجعول له وأن الفعل ضروري المسانخة لفاعله، فالاثر الصادر منه واحد بوحدة حقة ظلية مطلق غير محدود وإلا تركبت ذاته من حد ومحدود وتألفت من وجود وعدم وسرت هذه المناقضة الذاتية إلى ذات فاعله لمكان المسانخة بين الفاعل وفعله، وقد فرض أنه واحد مطلق، فالوجود الذي هو فيضه وأثره المجعول واحد غير كثير ومطلق غير محدود وهو المطلوب.

فما يترائى في الممكنات من جهات الاختلاف التي تقضي بالتحديد من النقص والكمال والوجدان والفقدان عائدة إلى أنفسها دون جاعلها...

فالذي تفيضه العلة المفيضة من الاثر واحد مطلق، لكن القوابل المختلفة تكثره بإختلاف قابليتها،... كالشمس التي تفيض نورا واحدا متشابه الاجزاء لكن الاجسام القابلة لنورها تتصرف فيه على حسب ما عندها من القوة والاستعداد.

فإن قلت: لا ريب في أن هذه الاختلافات أمور واقعية، فإن كان ما عد منشأ لها من الماهيات والاستعدادات أمورا وهمية غير واقعية لم يكن لاسناد هذه الامور الواقعية إليها معنى ورجع الامر إلى الوجود الذي هو أثر الجاعل الحق وهو خلاف ما ادعيتموه من إطلاق الفيض، وإن كانت أمورا واقعية غير وهمية كانت من سنخ الوجود لاختصاص الاصالة به، فكان الاستناد أيضا إلى فعله تعالى وثبت خلاف المدعى.

قلت: هذا النظر يعيد الجميع إلى سنخ الوجود الواحد ولا يبقى معه من الاختلاف أثر، بل يكون هناك وجود واحد ظلي قائم بوجود واحد أصلي ولا يبقى لهذا البحث معه من الاختلاف أثر، بل يكون هناك وجود واحد ظلي قائم بوجود واحد أصلي ولا يبقى لهذا البحث على هذا محل أصلا.

وبعبارة آخرى تقسيم الموجود المطلق إلى ماهية ووجود، وكذا تقسيمه إلى ما بالقوة وما بالفعل هو الذي أظهر السلوب في نفس الامر وقسم الاشياء إلى ماهية قابلة للوجود ووجود مقبول للماهية، وكذا إلى قوة فاقدة للفعلية وفعلية تقابلها، وأما إذا رجع الجميع إلى الوجود الذي هو حقيقة واحدة مطلقة لم يبق للبحث عن سبب الاختلاف محل وعاد أثر الجاعل وهو الفيض واحدا مطلقا لا كثرة فيه ولا حدّ معه فافهم ذلك.

ونشير إلى الاشكالات الواردة على الكلام المذكور في النقاط التالية:

1 . إن الاطلاق ليس إلا أمرا اعتباريا ولا وجود عيني له حتى يوصف به الخالق تعالي أو غيره من الموجودات الواقعية. واللّه‏ تعالى هو شيء بحقيقة الشيئية، لا أنه موجود ذهني أو اعتباري أو وهمي؛ هذا كله إذا أريد من الاطلاق هو الاطلاق في مقابل التقييد ـ كما هو ظاهر الكلام المنقول ـ وأما إذا أريد منه الاطلاق في مقابل التحديد ـ وهو معنى عدم التناهي في الوجود ـ فبيان بطلانه قد مضى في أكثر من موضع.

2 . "الاطلاق والتقييد" و"التناهي وعدم التناهي" من ملكات الموجودات المقدارية المخلوقة فلا ينسب شيء من ذلك إلى الخالق المتعالي عن المقدار المبائن للاشياء كلها موضوعا.

3 . اللامتناهي منتف ثبوتا ومستحيل الوجود موضوعا.

4 . الموجود الذي يحكم بوجوب وجوده لعدم تناهيه في الوجود، ويمكن فرض عدمه على تقدير محدوديته وعدم وجوده في ما ورآء حده وعلى تقدير عدم قيده وشرطه لهو الممكن بالذات، والخالق تعالي هو موجود يمتنع فرض عدمه لذاته لا لعدم تناهيه وإمكان انعدامه في ما ورآء حده على فرض محدوديته، فإنه الموجود المتعالي عن الجزء والكل والمقدار والعدد غير القابل للانتساب إلى العدم بالذات.

5 . عدم إمكان تصور ثان للخالق جل وعلا يكون من ناحية تعاليه عن المقدار والعدد وتباينه مع الموجودات المتجزئة القابلة للتكثر والتجزى والتحديد، لا لاطلاقه في الوجود وعدم تناهيه في الذات، فإن الحقيقة اللامتناهية ذات المراتب تكون مركبة عن مراتب وجودية لا متناهية ـ بناء على مذهب أصحاب الفلسفة ـ ومتشكلة عن عدد لا متناه من الصور المختلفة ـ بناء على مسلك مدعي العرفان ـ ومركبة عن أجزاء لا متناهية ـ على ما يقضي به الانصاف والتحرز عن إغفال الناس بالوجوه الخطابية والشعرية المغرية‏ـ، فإن صح أن تسمى أمثال ذلك من المعاني المركبة واحدا بالوحدة الحقة التي لا تتثنى ولا تتكرر ـ فما هي الا مضاهئة لقول الذين كفروا من قبل ـ 
«إن هي إلا أسماء سميتموها أنتم وآبائكم ما أنزل اللّه‏ بها من سلطان إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الانفس ولقد جائهم من ربهم الهدى».
 

6 . "الاثر المجعول" عند أصحاب الفلسفة هو ما يفسر بكون وجود شيء مقتضيا وجود شيء آخر، لا ما يكون موجودا بإيجاد شيء شيئا آخر لا من شيء وعن قدرة واختيار تام، فإنهم يقولون:

من المبرهن عليه أنه فاعل تام لمجموع ما سواه... فهو مبدء لما سواه، منبع لكل خير ورحمة بذاته، واقتضاء المبدأ لما هو مبدء له ضروري.

وهذا التفسير مخالف لما يدل عليه العقل والنقل من أن اللّه‏ تعالى هو خالق الاشياء وموجدها لا من شيء، ولا تكون وجود الاشياء من مقتضيات ذاته ولا مراتب وجوده أو صورا مختلفة عن حقيقته.

7 . لا يليق بالذي هو خالق كل شيء إلا أن يكون مبائنا لكل شيء متعاليا عن كل شيء سبحانه وتعالى، فإن الاشياء كلها ذوات مقدارية عددية متجزئة وبذلك تكون قابلة للوجود والعدم، والخالق جل وعلا يكون على خلاف ذلك كله، فالقول بضرورة المسانخة بين الخالق الفاعل عن الاختيار وفعله، والاعتقاد بوجوب التشابه بين اللّه‏ تعالى وخلقه من أوضح الخطأ.

8 . القول بتعدد الموجود المطلق غير المحدود (الصادر والمصدر). من الغرائب وهم يعترفون بامتناع ذلك بأعلى أصواتهم، بل هو نفس دليلهم على إثباتهم لوحدة الوجود وانحصار الوجود على زعمهم بوجود واجبهم.

9 . إذا كان البحث برهانيا عقليا فلا يناسبه التعبير عن الحقائق الواقعية بألفاظ شعرية ووجوه خطابية ـ كالوحدة الحقة الظلية ـ التي تلزم منها محالات واضحة كما يأتي.

10 . الذات غير الممتنعة عن التركب لذاتها ـ بل بشرط عدم تناهيها ووحدة الصادر عنها وعدم تألفها من وجود وعدم و... ـ والقابلة لسريان المناقضة الذاتية إليها ولو على بعض التقادير الممكنة فهو الواجب المشروط لا الواجب لذاته ـ كما قلناه ـ .

11 . جهات اختلاف الممكنات راجعة إلى إرادة منشئها وخالقها الذي خلقها وأنشأها لا من شيء، ولا معنى لارجاع ذلك إلى أنفسها واختلاف قابلياتها واستعداداتها، فإن استعداد الشى ¨ء متفرع على وجوده السابق، والمخلوق لا من شيء ليس له وجود سابق، واستعداده ـ كأصل وجوده ـ ينسب إلى موجده لا نفسه، وإن كانت الفلسفة والعرفان لم تخضعا لهذه الحقيقة الواضحة البديهية من بدو تولدهما إلى الان. وقد تعترف الفلسفة بذلك حيث تقول:

وأما ثانيا: فلعدم تعقل الثبوت قبل الوجود، إذ الوجود مساوق للشيئية فما لا وجود له لا شيئية له وما لا شيئية له لا ثبوت له، وأما ثالثا: فلان إثبات الاستعداد هناك لا يتم إلا مع فرض فعلية بإزائه.
 

وما مثل به لذلك من إفاضة الشمس نورا واحدا متشابه الاجزاء على الاجسام المختلفة القابلية لا يناسب المقام، فإن وجود الاشياء القابلة للنور لا تنسب قابلياتها لا إلى الشمس ولا إلى أنفسها، بل ينسب إلى خالقها موجدها لا من شيء.

12 . التمثيل بالشمس وكون نورها واحدا متشابه الاجزاء إن لم يكن مبعدا عن معرفة اللّه‏ فلا يقرب منها شيئا، بل التمثيل بذلك يؤيد ما بيناه مرارا عديدة من عدم إمكان فرار أصحاب الفلسفة والعرفان من الالتزام بكون ذات الخالق تعالي وفيضه الصادر عنها عندهم حقيقة عددية ذات أجزاء وأبعاض. فإن في ذلك تصريحا بأن النور ولو فرضناها حقيقة واحدة بسيطة يكون ذات مراتب مختلفة ومتشكلة عن أجزاء متشابهة.

13 . القول بإصالة الوجود بل وتصويرهم مسألة الوجود والماهية بما قرروه باطل موضوعا. بل الانسب بما يريدونه من مسألة أصالة الوجود هو أن يقال في تصويرها:

إن ما نراه من الحقائق والواقعيات هل هي حقيقة محضة لا متناهية موجودة بذاتها غير قابلة للعدم مطلقا، هي المتحصصة بالحصص المختلفة والمتجلية بالصور المتبائنة أزلا وأبدا، والماهيات هي الحدود الذهنية المنتزعة من صور تلك الحقيقة، فلا خالق، ولا مخلوق، ولا جاعل، ولا مجعول، ولا حادث، ولا محدث،
 أم ليست هي نفس حقيقة الوجود حتى يمتنع خلقها وإيجادها، بل إن هي إلا أشياء حقيقية مخلوقة بإيجاد خالقها، وهي قابلة للوجود والعدم لذاتها؟

14 . إن الاختلافات الموجودة في الاشياء هي أمور لا يعتريها ريب، وإنكار ذلك يكون من أظهر مصاديق السفسطة والعمى، وقد قال اللّه‏ تعالى:

«ومن كان في هذه أعمى فهو في الاخرة أعمى وأضل سبيلا».
 

وقال الامام الصادق عليه السلام:

يعني أعمى عن الحقائق الموجودة.
 

فكيف يمكن إنكار الاختلافات الواقعية الموجودة، أو إرجاع أمرها إلى وحدة الوجود الموهوم؟!

15 . ما هو المعنى المقصود من الوجود الظلي؟ إن كان هو وجودا وهميا صرفا فكيف يوصف حتى ب "الظلية" و"الفرعية" و"عدم الاصالة" و"القيام بشى ¨ء آخر"؟! وإن لم يكن كذلك فقد يعود المحذور.

16 . إذا رجعت مباحث الوجود والماهية والقوة والفعل و... إلى غير حقيقتها، فما هو حكم المباحث الفلسفية والمعارف البشرية التي تعدّ من أنفس العلوم والذخائر ومن أعظم ما منّ به أفكار نوابغ البشر على غيرهم من الناس وهي قد تبتني بكلها على أساس أمثال هذه المباحث غير المرتبطة بالواقع باعتراف أربابها؟!

ولعمري أن ما أجيب به عن الاشكال أخيرا ـ وهو رجوع الجميع إلى الواحد المطلق، واحتساب الامور المختلفة الواقعية أوهاما غير حقيقية ـ فقد خط البطلان خطه على جميع المعارف والعلوم والمباحث الراجعة إلى المبدأ والمعاد و... وعلى كل ما أتى به صاحب التفسير المذكور من شرح وتوضيح وتأويل وبيان في ميزانه البالغ عشرين مجلدات، الذي قل ما يوجد فيه ـ إن وجد ـ مبحث عقلي خال عن الاشكال والايراد، فلا خالق ولا مخلوق، ولا عابد ولا معبود، ولا عود ولا تكليف، ولا وعد ولا وعيد و... فإن الجميع راجع إلى الوجود الذي هو حقيقة واحدة مطلقة... وهو نفس وجود الخالق المتعال، وهو قولهم: "ليس في الدار غيره ديار"!! يقول إبن العربي:

ثم السر الذي فوق هذا في مثل هذه المسألة أن الممكنات على أصلها من العدم وليس وجود إلا وجود الحق بصور أحوال ما هي عليه الممكنات في أنفسها وأعينها فقد علمت من يلتذ ومن يتألم.

شرح: أي الاعيان الممكنة باقية على أصلها من العدم، غير خارجة من الحضرة العلمية كما قال في ما تقدم: والاعيان ما شمت رائحة الوجود بعد، وليس وجود في الخارج إلا وجود الحق متلبسا بصور أحوال الممكنات فلا يلتذ بتجلياته إلا الحق، ولا يتألم منه سواه.
 

	فلم يبق إلا الحق لم يبق كائن         فما ثم موصول وما ثم بائن
بذا جاء برهان العيان فما أري             بعيني إلا عينه إذ اُعاين



إنه عين الاشياء، والاشياء محدودة وإن اختلفت حدودها فهو محدود بحدّ كل محدود، فما يحد شيء إلا وهو حدّ للحق، فهو الساري في مسميات المخلوقات والمبدعات.

فإن للحق في كل خلق ظهورا، فهو الظاهر في كل مفهوم، وهو الباطن عن كل فهم إلا عن فهم من قال: "إن العالم صورته وهويته وهو الاسم الظاهر"، كما أنه بالمعنى روح ما ظهر في الباطن... وصور العالم لا يمكن زوال الحق عنها أصلا.
 

فصاحب العقل ينشد:

	وفي كل شيء له آية
	تدل على أنه واحد


وصاحب التجلي ينشد في ذلك:

	وفي كل شيء له آية
	تدل على أنه عينه


فسبحان من أظهر الاشياء وهو عينها
 

ومن عجيب الكلام المتناقص في نفسه، فضلا عن تناقضه مع ما تقدم من القائل نفسه هو قوله:

فهو عين كل شيء في الظهور وما هو عين الاشياء في ذواتها، بل هو هو والاشياء أشياء.
 

فالحق حق، والانسان إنسان.
 

فالرب رب، والعبد عبد.
 

والاعجب من ذلك كله مزعمة من توهم أن هذه الكلمات المتناقضات في أنفسها تكون هي وجه التوفيق بين ما صدر عن "إبن عربي" صريحا في الاعتقاد ب··· "وحدة الوجود" وإنكار وجود الخلق، وبين ما يقضي به العقل والبرهان والضرورة والكتاب والسنة من ضلالة من تفوه بهذه الهفوات، فإن الاعتقاد بكون شيء "هو هو" و"هو غيره" يكون من أظهر مصاديق التناقض عند العقول السليمة التي تعرف الرجال بالحق ولا تعرف الحق بغيره. قال مولانا الامام الصادق عليه السلام:

يا جاهل، إذا قلت ليست هو فقد جعلتها غيره، وإذا قلت ليست غيره فقد جعلتها هو. 

ويقول عليه السلام:

لم يكن بين الاثبات والنفي منزلة.
 

والعلم هو ما صدر عن مشكاة النبوة والولاية، وأما ما يعارض ذلك فهو عين الضلالة والغواية، واللّه‏ أعلم حيث يجعل رسالته حيث يقول تبارك وتعالى:

«أومن كان ميتا فأحييناه وجعلنا له نورا يمشي به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها كذلك زين للكافرين ما كانوا يعملون. وكذلك جعلنا في كل قرية أكابر مجرميها ليمكروا فيها وما يمكرون إلا بأنفسهم وما يشعرون».

«وإذا جائتهم آية قالوا لن نؤمن حتى نؤتى مثل ما أوتي رسل اللّه‏، اللّه‏ أعلم حيث يجعل رسالته سيصيب الذين أجرموا صغار عند اللّه‏ وعذاب شديد بما كانوا يمكرون».
 

«وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون».

الباب الثالث عشر
اللّه‏ جل جلاله أهو خالق الاشياء أم نفس الاشياء ومصدرها؟!

اشارة
تقول الفلسفة القديمة:

إن الاشياء صدرت عن نفس ذات الخالق تعالي فيجب أن يكون بينهما سنخية تامة وشباهة كاملة
وتقول الفلسفة الجديدة المسماة عند المنتمين إليها ب"الحكمة المتعالية":

إن الاشياء هي مراتب ذات الواحد الاحد ولا موجود سواه مطلقا
و يقول العرفاء: 
إن الاشياء هي تجليات ذات القدوس، والاشكال المختلفة من حقيقة وجود الخالق، المتغيرة بصور متشتتة و... ليس في الدار غيره ديار، لا خالق ولا مخلوق، ولا عابد ولا معبود، ولا تعدد ولا تكثر إلا وهما وجهلا
ويرد هذا الفصل على ذلك كله ببيان:

إن المخلوق حقيقة مقدارية متجزئة قابلة للزيادة والنقصان والوجودالعدم، والخالق تعالى يباين ذلك كله بنفس ذاته القدوس، فلا يتولد عنه شيء، ولا يصدر هو عن شيء، ولا يتجزي، ولا يتغير، ولا يتصور، ولا يشاهد، ولا يرى، ولا يدرك، ولا يوصل إليه، فإن كل ذلك ملكة للمقدار فلا ينسب إلى ما على خلاف ذلك إلا جهلا
(1). 

إن المقدار لا يكون إلا مخلوقا، وخالقه لا يكون إلا بخلافه، وعليه فلا شيء أبعد من حقيقة معنى التوحيد وأقرب إلى القول بالدهر ـ بل هو القول بالدهر بعينه ـ من الحكم بصدور ذوات الاشياء عن صميم ذات الخالق، أو تجليه في صورة ذوات الاشياء وأعيان الممكنات.

ولا مجال للقول بوجوب السنخية بين الخالق والمخلوق، وامتناع انفكاك وجوده عن خلقه، ووجوب كون الاشياء بذواتها في ذاته المتعالية ـ ولو بنحو أعلى وأتم، (ولا تغفل عن أن أمثال هذا القيود هي صرف ألفاظ لا يعدو معناها ألفاظها، ولا تغني القائل بها عن وجوب الالتزام بكون وجود إلهه مشتملا بذاته على جميع الاجسام والماديات شيئا). ـ المبتنية على قاعدة امتناع إعطاء الفاقد وأمثال ذلك من الموهومات.

الامام الرضا عليه السلام:

كل ما يوجد في الخلق لا يوجد في خالقه، وكل ما يمكن فيه يمتنع في صانعه.
 

فإن ما يوجد في الموجود المقداري من الاجزاء القابلة للزيادة والنقصان، هو نفس الدليل على فقره واحتياجه وحدوثه، فكيف يكون ذلك في خالقه ولا يلزم منه مخلوقيته!؟!

الامام الرضا عليه السلام:

إذاً لتفاوتت ذاته، ولتجزأ كنهه، ولامتنع من الازل معناه، ولما كان للباريء معنى غير المبروء.
 

الامام الرضا عليه السلام:

إذاً لقامت فيه آية المصنوع.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إنه لا يليق بالذي هو خالق كل شيء إلا أن يكون مبائنا لكل شيء، متعاليا عن كل شيء، سبحانه وتعالى.
 

الامام الرضا عليه السلام:

فالحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه مما يمكن في ذواتهم ولامكان ذواتهم مما يمتنع منه ذاته، ولافتراق الصانع والمصنوع، والرب والمربوب، والحاد والمحدود.
 

الامام الصادق عليه السلام:

فرداني لا خلقه فيه ولا هو في خلقه.
 

إن الخالق جل وعلا يتعالى عن كل ما يوجد في خلقه لا أنه يكون واجدا لكمالات الخلق بأسرها!!

الامام الرضا عليه السلام:

... تعالى عن صفة خلقه علوا كبيرا.
 

الامام الباقر عليه السلام:

إن اللّه‏ تعالى خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكل ما وقع عليه إسم شيء فهو مخلوق ما خلا اللّه‏ عزّ وجلّ.

الامام الصادق عليه السلام:

هو واحد أحدي الذات بائن من خلقه، وبذاك وصف نفسه وهو بكل شيء محيط بالاشراف والاحاطة والقدرة.
 

الامام الرضا عليه السلام:

كنهه تفريق بينه وبين خلقه، وغيوره تحديد لما سواه.

(وذلك أن الحد فرع المقدار، كما أن المقدار لا يكون إلا محدودا متجزيا قابلا للزيادة والنقصان فهما متلازمان).

فأول ما يجب على من يريد معرفة ربه بالوحدانية، هو أن يعرف أنه جل وعلا مبائن مع كل شيء متعال عن كل شيء:

الامام الرضا عليه السلام:

فأول مااختار لنفسه "العلي العظيم" لانة أعلى الاسماء كلها، فمعناه اللّه‏ واسمه العلي العظيم، هو أول أسمائه لانه علا كل شيء.
 

فإنه ليس معرفة حقيقة التوحيد إلا معرفة التباين بين الخالق وما سواه:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... ومعرفته توحيده، وتوحيده تمييزه من خلقه، وحكم التمييز بينونة صفة لا بينونة عزلة، [فإن العزلة أيضا فرع المقدار والخالق بخلافه].

الامام الصادق عليه السلام:

وأما التوحيد فإن لا تجوز على ربك ما جاز عليك [من صفات الاقدار ونهايات الاقطار].

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... والمتعالي عن الخلق بلا تباعد.
 

فالخالقية لا يمكن إلا بالتباين لا السنخية، فما لكم كيف تحكمون؟!

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

إن اللّه‏ عزّ وجلّ أين الاين فلا أين له.
 

الامام الرضا عليه السلام:

كيف الكيف فلا يقال له: "كيف؟"، وأين الاين فلا يقال له: "أين؟"، إذ هو مبدع الكيفوفية والاينونية.
 

رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

... كيف الكيف فلا يقال له: "كيف؟"، وأين الاين فلا يقال له: "أين؟"، هو منقطع الكيفوفية والاينونية، فهو الاحد الصمد كما وصف نفسه والواصفون لا يبلغون نعته، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لا يقال له: "ما هو؟"، لانه خلق الماهية.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن الابصار لا يدرك إلا ما له لون وكيفية، واللّه‏ خالق الالوان والكيفية.
 

الامام الرضا عليه السلام:

لشهادة العقول أن كل صفة وموصوف مخلوق، وشهادة كل موصوف أن له خالقا ليس بصفة ولا موصوف.
 

الامام الرضا عليه السلام:

ابتداؤه إياهم دليل على أن لا إبتداء له لعجز كل مبتدء عن إبتداء غيره، وأدوه إياهم دليل على أن لا أداة فيه لشهادة الادوات بفافة المتأدين.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كيف يجري عليه ما هو أجراه؟ ويعود فيه ما هو أبداه؟ ويحدث فيه ما هو أحدثه؟ إذاً لتفاوتت ذاته، ولتجزأ كنهه و... لامتنع من الازل معناه.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى لا يوصف بزمان ولا مكان ولا حركة ولا انتقال ولا سكون، بل هو خالق الزمان والمكان والحركة والسكون، تعالى اللّه‏ عما يقول الظالمون علوا كبيرا.
 

فكيف يمكن الحكم بأن فاقد الشيء لا يكون معطيه؟ مع أن الحكم بخلاف ذلك بديهي لان المقدار لا يكون وجوده إلا بالغير، ولا يزيد ولا ينقص بنفسه أبدا، فالخالق لا يكون إلا متعاليا عن كل شيء وكل مقدار، بل هو معط بخلاف كل معط، ويكون إعطائه بإيجاد الاشياء لا من شيء لا بتجزئة أو انقسام أو إصدار من ذاته، ولا موجد ولا خالق إلا هو:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل معط منتقص سواه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

بتشعيره المشاعر عرف أن لا مشعر له، وبتجهيره الجواهر عرف أن لا جوهر له، وبمضادته بين الاشياء عرف أن لا ضد له، وبمقارنته بين الامور عرف أن لا قرين له... دالة بتفريقها على مفرقها وبتأليفها على مؤلفها، ذلك قوله عزّ وجلّ: «ومن كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تذكرون»، ففرق بها بين: "قبل" و"بعد" ليعلم أن لا قبل له ولا بعد، شاهدة بغرائزها أن لا غريزه لمغرزها، دالة بتفاوتها ألا تفاوت لمفاوتها، مخبرة بتوقيتها ألا وقت لموقتها، حجب بعضها عن بعض ليعلم ألا حجاب بينه وبينها من غيرها، افترقت فدلت على مفرقها، وتباينت فأعربت عن مباينها.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ الدال على وجوده بخلقه، وبحدوث خلقه على أزليته، وبأشتباههم على أن لا شبه له.

فلا لوم على من يرى خالقه تبارك وتعالى منبع كل شيء أن يفسر "التكبير" بمعنى أنه تعالى أكبر من كل شيء!! لا يتناهي في الوجود!! وليس شيء بخارج عنه!!

قال لي أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

أي شيء "اللّه‏ اكبر"؟! فقلت: اللّه‏ اكبر من كل شيء، فقال: وكان ثم شيء فيكون أكبر منه؟! فقلت: فما هو؟ قال: اللّه‏ اكبر من أن يوصف.

إن وجوب التباين بين الخالق والمخلوق يكون من البداهة بمثابة يقع نقيضُه نتيجة برهان الخلف، وتاليا فاسدا للشرطية حيث يقول الامام الصادق عليه السلام:

ولو لا ذلك ما فصل بينه وبين خلقه، فسبحانه وتقدست أسماؤه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... ولا يكون بينها وبينه فصل ولا له عليها فضل، فيستوي الصانع والمصنوع، ويتكافأ المبتدع والبديع.
 

الامام الرضا عليه السلام:

لو كان كما يقول المشبهة لم يعرف الخالق من المخلوق، ولا الرازق من المرزوق، ولا المنشيء من المنشأ، لكنه هو المنشيء فرق بين من جسمه وصوّره وشيأه إذ كان لا يشبهه شيء.
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

... ولو كان يصل إلى المكون الاسف والضجر [ومطلق ما في غيره] وهو الذي أحدثهما وأنشأهما لجاز لقائل أن يقول: إن المكوّن يبيد يوما لانه إذا دخله الضجر والغضب [وما يكون في المقداري المخلوق] دخله التغيير، وإذا دخله التغيير لم يؤمن عليه الابادة، ولو كان ذلك كذلك لم يعرف المكوِّن من المكوَّن، ولا القادر من المقدور، ولا الخالق من المخلوق، تعالى اللّه‏ عن هذا القول علوا كبيرا.

ثم اعلم أنه لا يوجد مصداق للتناقض في ما يتصور ويدرك مطلقا، بل كل ما عدّ في المنطق من أمثلة التناقض ومصاديقه ليس إلا ملكة للمقدار، ومن هناك لا يمكن تصور تباين الخالق والمخلوق بعنوانه الخاص الذي يمكن أن يتعلق بكل شيء ويكون ملكة للمقدار، فإن الحكم بالتباين ـ بل بالتشابه أيضا ـ لا يمكن إلا بعد تصور طرفيه بخصوصهما، وذلك بخلاف الحكم بالتباين بين الخالق والمخلوق حيث إن تصور الخالق ممتنع بالذات فلا يكون الحكم بالتباين بينه وبين غيره إلا بعد تصور طرف واحد ـ وهو المقدار ـ ثم الحكم بوجود شيء مبائن لكل ما يمكن أن يدرك ويتصور. فكل ما نأتي به من الامثلة للتباين أو نتصور ونتوهم من المعاني المتبائنه أو المتشابهة لا يخرج عن إمكان تصور طرفيه بخصوصهما في مقدار خاص وعدد معين، وأما تباين الخالق والمخلوق فيكون بتصور أحد المتبائنين فقط ليكون مقدمة للحكم بالتباين وعدم التشابه بعنوانه العام بين الخالق والمخلوق، فلا بد لنا بعد كل مثال لذلك من أن نقول:

الامام الصادق عليه السلام:

بل فوق هذا المثال بما لا نهاية له، لان الامثال كلها تقصر عنه [لانها لا يخرج عن إرائة الحقيقة المقدارية العددية] لكنها تقود العقل إلى معرفته.
 [وإلى الحكم بوجوده وكونه بخلاف كل شيء].

فللتباين معنى خاص ـ وهو الحكم بتخالف شيئين بعد إمكان تصور طرفيه بخصوصهماـ، ومعنى عام ـ وهو الحكم بتخالف شيئين ولو مع امتناع تصور طرفيه معا، بل بتصور طرف واحد منهما فقط ـ، فلا وجه لما يقال:

إن كان معنى التباين بين الخالق والمخلوق شيئا غير التباين بين المخلوقات فلا فائدة في الحكم به عليه.

لانا نقول:

إن الحكم بالتباين بعد تصور طرفي المتبائنين لا يكون إلا للمقداري المتجزيء، وأما الحكم بالتباين بين شيئين بتصور أحد طرفيه مع امتناع تصور طرفه الاخر ـ بلا تصور لهما بأنفسهما مقارنين ـ لا مانع منه أصلا، ولا يقصر عن إفادة معنى التباين بينهما شيئا، وبذلك ظهر الفرق بين تصور موضوع التباين الخاص والعام.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ومن قرنه فقد ثناه، ومن ثناه فقد جزأه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

وإن سألوك عن الكيفية فقل كما قال اللّه‏ عزّ وجلّ: «ليس كمثله شيء».
 

... فكيف هو؟! فقال صلي الله عليه وآله ‏وسلم: وكيف أصف ربي ب"الكيف" والكيف مخلوق، واللّه‏ لا يوصف بخلقه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

... معروف بغير تشبيه... لا يمثل بخليقته.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... والنعوت نعوت الذات لا يليق إلا باللّه‏ تبارك وتعالى.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... الذي بان من الخلق فلا شيء كمثله.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وليس بجنس فتعادله الاجناس، ولا بشبح فتضارعه الاشباح، ولا كالاشياء فتقع عليه الصفات.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... مبائن لجميع ما أحدث في الصفات [التي لا تنفك عنه محدث فالقيد يكون للتوضيح ولذا قال عليه السلام في الرواية المتقدمة: ولا كالاشياء فتقع عليه الصفات ].
 

وحينئذ فكيف يمكن الالتزام بالسنخية والشباهة بين الخالق والمخلوق؟!!

ويقول اللّه‏ تعالى:

ما عرفني من شبهني بخلقي.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... ومن شبهه بخلقه فقد اتخذ مع اللّه‏ شريكا.
 

... سأل بعض أصحابنا الصادق عليه السلام فقال له: أخبرني أي الاعمال أفضل؟ قال: توحيدك لخالقك، قال: فما أعظم الذنوب؟ قال: تشبيهك لخالقك.
 

الامام الرضا عليه السلام:

ما عرف اللّه‏ من شبهه بخلقه.
 

الامام الهادي عليه السلام:

وتعالى اللّه‏ عن الاشتباه.
 

الامام الرضا عليه السلام:

من شبه اللّه‏ بخلقه فهو مشرك... ثم تلا... «إنّما يفتري الكذب الذين لا يومنون بآيات اللّه‏ وأولئك هم الكاذبون».
 

الامام الكاظم عليه السلام:

إن اللّه‏ تعالى لا يشبهه شيء أي فحش أوخناء أعظم من أن يوصف خالق الاشياء بجسم أو صورة، أو بخلقة، أو بتحديد وأعضاء، تعالى اللّه‏ من ذلك علوا كبيرا.
 

كيف يمكن الحكم بالسنخية بين الخالق والمخلوق مع أنه لا يمكن السنخية إلا بين شيئين يجوز عليهما الاستحالة والتجزية والتركيب والتغيير والتبديل والتبدل وهما يكونان مقداريين:

الامام الرضا عليه السلام:

إن من يصف ربه بالقياس لا يزال الدهر في الالتباس، مائلا عن المنهاج، ظاعنا في الاعوجاج، ضالا عن السبيل، قائلا غير جميل.

الامام الرضا عليه السلام:

فليس اللّه‏ عرف من عرف بالتشبيه ذاته، ولا أياه وحد من اكتنهه، ولا حقيقة أصاب من مثّله،... ولا إياه عني من شبهه.
 

ما لمخلوق لا يتصور ولا يرى ولا يدرك إلا المقدار وما يلزم المقدار من الاستحالة والتجزية والتركيب والسنخية والتغير و... يتكلم من تلقاء نفسه في المبداء والمعاد؟! أهم الشهداء على الخلق إذ يقول اللّه‏ تعالى:

«ما أشهدتهم خلق السموات والارض ولا خلق أنفسهم وما كنت متخذ المضلين عضدا».

فيحسب كل جهل علما وكل باطل حقا!! «أنظر كيف ضربوا لك الامثال فضلوا فلا يستطيعون سبيلا».
 

يقول مولانا الامام المهدي عجل اللّه‏ تعالى فرجه وأعلى به كلمة التوحيد:

لا لامر اللّه‏ تعقلون، ولا من أوليائه تقبلون حكمة بالغة «فما تغني الايات والنذر عن قوم لا يؤمنون».

فطوبى ثم طوبى لامرء علم قدره وعرف طوره ولم يرجع في تحصيل معارفه إلا إلى العلماء باللّه‏ الشهداء على الخلق معلمي العقول وهداة النفوس إلى اللّه‏ تبارك وتعالى وإلى المعارف الالهية البرهانية الحقيقية:

كنت عند أبي جعفر الثاني عليه السلام فأجريت اختلاف الشيعة، فقال: يا محمّد، إن اللّه‏ تبارك وتعالى لم يزل متفردا بوحدانيته ثم خلق محمّدا وعليا وفاطمة، فمكثوا ألف دهر، ثم خلق الاشياء، فأشهدهم خلقها، وأجرى طاعتهم عليها، وفوض أمورها إليهم، فهم يحلّون ما يشاؤون، ويحرمون مايشاؤون، ولن يشاؤوا إلا أن يشاء اللّه‏ تبارك وتعالى. ثم قال: يا محمد، هذه الديانة التي من تقدمها مرق، ومن تخلف عنها محق، ومن لزمها لحق، خذها إليك يا محمد. 

فجعلنا اللّه‏ تعالى بمنه وكرمه ممن يقتص آثارهم، ويسلك سبيلهم، ويهتدي بهداهم، فإنه أين الملوك وأبناء الملوك من شرف هذا المقام وعلو شأنه!

ولنرجع إلى ما كنا فيه من التذكر بالروايات الشريفة الدالة على تباين ذات الخالق والمخلوق، وبطلان الاعتقاد بالتشابه والسنخية بينهما:

قال الامام الرضا عليه السلام لابن قرّة النصراني:

ما تقول في المسيح؟ قال: يا سيدي إنه من اللّه‏، فقال: وما تريد بقولك "من"؟ و"من" على أربعة أوجه لا خامس لها، أتريد بقولك "من"، ك "البعض من الكل" فيكون مبعضا؟ أو ك "الخل من الخمر" فيكون على سبيل الاستحالة؟ أو ك"الولد من الوالد" فيكون على سبيل المناكحة،؟ أو ك"الصنعة من الصانع" فيكون على سبيل المخلوق من الخالق؟ أو عندك وجه آخر فتعرفناه؟ فإنقطع.

ينبغي التأمل في هذه الرواية الشريفة التي صدرت عن معدن العلم الرباني والحكمة الالهية في وضوح معناها ودلالتها، حتى تعلم هل يكون هناك مبرّر للقول بصدور الاشياء عن الواحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوا أحد؟! أو الاعتقاد بتجليه وظهوره في صور الاشياء وأعيانها؟!! أو إمكان القول بالسنخية والشباهة بين الخالق والمخلوق؟!

«إنها لا تعمى الابصار ولكن تعمي القلوب التي في الصدور»
«ومن لم يجعل اللّه‏ له نورا فما له من نور».

يقول الامام الصادق عليه السلام:

«ومن لم يجعل اللّه‏ له نورا» إماما من ولد فاطمة عليها السلام «فما له من نور» إمام يوم القيامة.
 

ومع هذا كله فانظر إلى الفلسفة وهي تقول:

من الواجب أن يكون بين المعلول وعلته سنخية ذاتية.
 

إن السنخية بين الفاعل وفعله مما لا يعتريه ريب، ولا يتطرق إليه شائبة دغدغة.

التناقض في قاعدة: "الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد"

إن التناقض في نفس قاعدة "الواحد" المبتنية عليها أصول المعارف الفلسفية 

من الواجب أن يكون بين المعلول وعلته سنخية ذاتية.
 

إن السنخية بين الفاعل وفعله مما لا يعتريه ريب، ولا يتطرق إليه شائبة دغدغة.

التناقض في قاعدة: "الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد"

إن التناقض في نفس قاعدة "الواحد" المبتنية عليها أصول المعارف الفلسفية أبين من الشمس في رائعة النهار، فإن نفس المقارنة بين الصادر والمصدر ـ فضلا عن الاعتقاد بصدور الاشياء من الذات المتعالية ـ مستلزم لكون ذاته تعالى متجزئة مقدارية وكون وحدته تعالى وحدة عددية اعتبارية:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

...ومن قرنه فقد ثناه، ومن ثناه فقد جزأه، ومن جزأه فقد جهله.
 

إن كان المفروض واحدا في حقيقته ومعناه فبما يتميز الواحد عن الواحد، والصادر عن المصدر؟!! وبم يكونان شيئين حقيقيين متمايزين؟!

الامام الباقر عليه السلام:

والواحد، المتبائن الذي لا ينبعث من شيء، ولا يتحد بشيء، ومن ثم قالوا: إن بناء العدد من الواحد وليس الواحد من العدد، إن العدد لا يقع على الواحد بل يقع على الاثنين.
 

فلا نعيد ما فرغنا عن تفصيله في مبحث "أنه واحد" فراجع.

وبالوقوف على التفرقة الذاتية بين المقداري القابل للتعدد وبين ما يكون بخلاف ذلك موضوعا، وبمعرفة معنى الواحد الحقيقي والاعتباري، تعرف أيضا قيمة الاراء الفلسفية حول: "اتحاد العاقل والمعقول"، و"العلم الحضوري"، و"الحلول والاتحاد"، و"تجرد النفس" و"تجرد حقيقة العلم"، وغير ذلك من الاوهام الخاطئة والمحالات الثبوتية.

«قالوا اتخذ اللّه‏ ولدا سبحانه هو الغني له ما في السموات وما في الارض إن عندكم من سلطان بهذا، أتقولون على اللّه‏ ما لا تعلمون»؟

ذلك قولهم بأفواههم يضاهؤون قول الذين كفروا من قبل قاتلهم اللّه‏ أنى يؤفكون».
 

«وجعلوا له من عباده جزءا إن الانسان لكفور مبين».
 

ما كان للّه‏ أن يتخذ من ولد، سبحانه إذا قضى أمرا فإنما يقول له كن فيكون».
 

وقالوا اتخذ الرحمن ولدا. لقد جئتم شيئا إدّا. تكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الارض وتخر الجبال هدّا. أن دعوا للرحمن ولدا. وما ينبغي للرحمن أن يتخذ ولدا. إن كل من في السموات والارض أتي الرحمن عبدا لقد أحصاهم وعدّهم عدّا».
 

«ألا إنهم من إفكهم ليقولون ولد اللّه‏ وأنهم لكاذبون».
 

«فنجعل لعنة اللّه‏ على الكاذبين».
 

«سبحان اللّه‏ عما يصفون إلا عباد اللّه‏ المخلصين».
 

إن تكن الخلقة مؤولة بالصدور أو التجلي:

فإن كان ذلك كذلك فمن أين جاء الموت والفناء [وهما غير مسانخ للحي الازلي]... هذه مقالة... أشد الزنادقة قولا وأهملهم مثلا، نظروا في كتب قد صنفها أوائلهم وحبروها لهم بألفاظ مزخرفة [فإن من الكلام لسحراً] من غير أصل ثابت [من النقل] ولا حجة [من العقل] توجب إثبات ما ادعوا، كل ذلك خلافا على اللّه‏ وعلى رسله وتكذيبا بما جاؤوا عن اللّه‏.

وأما من زعم أن النور [وهو عندهم حقيقة الوجود] لا يعمل الشر [لانه عندهم عدمي] والظلمة لا تعمل الخير [للزوم السنخيي، أو توهم أن الوجود خير محض والشر عدم محض] فلا يجب عليهم أن يلوموا أحدا على معصية ولا ركوب حرمة، ولا إتيان فاحشة، وأن ذلك على الظلمة غير مستنكر، لان ذلك فعلها [وسنخها]، ولا له [وللقائل بالسنخية والصدور ووحدة الخالق والمخلوق] أن يدعو ربا ولا يتضرع إليه لان النور رب والربّ لا يتضرع إلى نفسه، ولا يستعيذ بغيره، ولا لاحد من أهل هذه المقالة أن يقول: "أحسنت" و"أسأت"، لان الاسائة من فعل الظلمة [باقتضاء ذاته]...

والاحسان من النور [ذاتا واقتضاء لوجوب السنخيه!! لا عن اختياره] ولا يقول النور لنفسه: "أحسنت يا محسن"، وليس هناك ثالث [غير النور والظلمة، أو فقل: غير حقيقة الوجود والعدم المقيس الناشئة عن حد الشيء وماهيته] فكانت الظلمة على قياس قولهم أحكم فعلا وأتقن تدبيرا وأعزّ أركانا.

ثم حبست النور في حبسها والدولة لها [لسريان حقيقة الوجود في الاعيان والماهيات، فلا فعل له إلا في حبس الماهية والحدود، حيث إنه يمتنع تحقق اللا بشرط في الخارج إلا بشرط] وما ادعوا بأن العاقبة سوف تكون للنور [فلا يبقى عين من الاعيان ولا شيء من الاشياء بعد الفناء ورجوع الامر إلى الوحدة المطلقة!!] فدعوى [بلا دليل، مع غض‏النظر عن امتناع ذلك بذاته]. وينبغي على قياس قولهم أن لا يكون للنور [وحقيقة الوجود] فعل لانه أسير [ومحقق في الاعيان بأعيانها وحدودها وذواتها، وأما الخارج عن ذلك والمتعري عن الحدود فلا وجود له إلا ذهنا ووهما لا واقعا وعينا] وليس له سلطان فلا فعل له ولا تدبير. وإن كان له مع الظلمة تدبير، فما هو بأسير بل هو مطلق عزيز [وهو شيء بحقيقة الشيئية وبخلاف الاشياء كلها، وليس بحقيقة الوجود الموهومة الاسيرة في الحدود لزوما، والمتجلية في الاعيان المتجزية المقدارية لا محالة].

فإن لم يكن كذلك [مطلقا عزيزا مبائنا متعاليا بل] وكان أسير الظلمة [وموجودا بوجود الاعيان ومتحققا في ذوات الاشياء وأعيانها] وأنه يظهر في هذا العالم إحسان وخير مع فساد وشر، فهذا يدل أن الظلمة تحسن الخير وتفعله كما تحسن الشر وتفعله!

فإن قالوا: "محال ذلك"، فلا نور ولا ظلمة [وليس التقسيم إلى الوجود والماهية إلا من أساطير الاولين وأوهام المتوهمين و] بطلت دعواهم ويرجع الامر إلى أن اللّه‏ واحد وما سواه [مما توهم أزليته وألوهيته كالنور والظلمة وحقيقة الوجود و...]باطل.

الامام الصادق عليه السلام 
 

ولا يخلو ذلك الشيء [المصدر] من أن يكون جوهرا واحدا ولونا واحدا، فمن أين جائت هذه الالوان المختلفة والجواهر الكثيرة الموجودة في هذا العالم من ضروب شتّى؟ ومن أين جاء الموت إن كان الشيء الذي أنشئت منه الاشياء حيا؟ أو من أين جاء الحيوة إن كان ذلك الشيء ميتا؟
 

فلا يشبه الخالق ما يوجد بإيجاده وتكوينه تبارك وتعالى:

الامام الباقر عليه السلام:

... ولا يشبه شيئا مكونا.
 

الامام الكاظم عليه السلام:

... ولا يشبهه شيء مكوّن...

إن كانت الاشياء بانت من اللّه‏ تعالى بالصدور عن ذاته أو بتجليه في صورة المخلوقين، فكيف يمكن الاعتقاد بقدرة الخالق واختياره في خلق ما خلق؟!

الامام الرضا عليه السلام:

... ثم خلق السموات والارض في ستة أيام... وكان... قادرا على أن يخلقها في طرفة عين.

... قال [الزنديق]: فأخبرني عمن زعم أن الخلق لم يزل يتناسلون ويتوالدون ويذهب قرن ويجيء قرن، تفنيهم الامراض والاعراض وصنوف الافات، يخبرك الاخر عن الاول، وينبئك الخلف عن السلف، والقرون عن القرون أنهم وجدوا الخلق على هذا الوصف بمنزلة الشجر والنبات، في كل دهر يخرج منه حكيم عليم بمصلحة الناس بصير بتأليف الكلام، وصنف كتابا قد حبّره بفطنته وحسنه بحكمته، قد جعله حاضرا بين الناس يأمرهم بالخير ويحثهم عليه وينهاهم عن السوء والفساد ويزجرهم عنه لئلا يتهاوشوا ويقتل بعضهم بعضا؟!

قال [الامام الصادق عليه السلام ]: ويحك، إن من خرج من بطن أمه أمس ويرحل عن الدنيا غدا، لا علم له بما كان قبله ولا ما يكون بعده...

ومن هنا أيضا نقول: إنه لا شيء أبعد من معرفة حقيقة التوحيد وأقرب إلى اعتقاد الدهرية، من القول بتفسير الخلقة على وجه الصدور والسنخية أو التجلي والظهور:

... كتبت إلى أبي الحسن الرضا عليه السلام: سألته عن آدم: هل كان فيه من جوهرية الرب شيء؟! فكتب إلى جواب كتابى: ليس صاحب هذه المسألة على شيء من السنّه، زنديق.
 

... قال لي يونس: أكتب إلى أبي الحسن عليه السلام، فاسأله عن آدم: هل فيه من جوهرية اللّه‏ شيء! قال: فكتبت إليه، فأجاب: هذه المسألة مسألة رجل على غير السنة. فقلت ليونس، فقال: لا يسمع ذا أصحابنا فيبرؤون منك. قال: قلت ليونس: يتبرؤون مني أو منك؟!

إن الصدور هو الولادة لا غير، وإن السنخية هي الشباهة بعينها:

الامام أبو عبد اللّه‏ الصادق عليه السلام:

سبحان اللّه‏ الذي ليس كمثله شيء، ولا تدركه الابصار، ولا يحيط به علم، لم يلد لان الوالد يشبه أباه، ولم يولد فيشبه من كان قبله، ولم يكن له من خلقه كفوا أحد، تعالى عن صفة من سواه علوا كبيرا.
 

الامام ابو الحسن عليه السلام:

إن كل صانع شيء فمن شيء صنع، واللّه‏ الخالق اللطيف الجليل خلق وصنع لا من شيء،
 

الامام الصادق عليه السلام:

... خلق الخلق والاشياء لا من شيء ولا كيف بلا علاج ولا معاناة ولا فكر ولا كيف كما أنه لا كيف له، وإنما الكيف بكيفية المخلوق، لانه الاول لا بدو له، ولا شبه، ولا مثل، ولا ضد، ولا ند.
 

لا يعطي الوجود إلا اللّه‏ تعالى، وكل شيء غيره فليس إعطاؤه بالايجاد بل بالتجزية وانتقاص الذات:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل معط منتقص سواه.

ومن هنا نرى يقول اللّه‏ تعالى:

فلو أن أهل سمواتي وأهل أرضي أملّوا جميعا ثم أعطيت كل واحد منهم مثل ما أمّل الجميع ماانتقص من ملكي مثل عضو ذرة، وكيف ينتقص ملك أنا قيّمه؟!
 

ويقول مولانا أمير المؤمنين عليه السلام:

ولو وهب ما تنفست عنه معادن الجبال، وضحكت عنه أصداف البحار من الفلز اللجين وسبائك العقيان ونضائد المرجان لبعض عبيده، لماأثر ذلك في جوده ولا أنفد سعة ما عنده، ولكان عنده من ذخائر الافضال ما لا ينفده مطالب السؤال ولا يخطر لكثرته على بال، لانه الجواد لا تنقصه المواهب... وإنما أمره إذا أراد شيئا يقول له: «كن فيكون».
 

متشابهات الصدور والسنخية:

ولنذكر هاهنا بعض متشابهات الايات والاخبار التي يمكن أن يتشبث بها القائل بالصدور والتجلي والظهور، مع تأويله الصادر عن أهله، أهل الذكر الراسخين في العلم، غير القائلين بالظنون الباطلة والاهواء المردية.

فمنها قوله تعالى:

«ونفخت فيه من روحى»
 

... سألت أبا جعفر عليه السلام عن قول اللّه‏ عزّ وجلّ «ونفخت فيه من روحى»؟ قال: روح إختاره اللّه‏ واصطفاه وخلقه وأضافه إلى نفسه، وفضله على جميع الارواح فأمر فنفخ منه في آدم عليه السلام .
 

الامام الباقر عليه السلام:

... وإنما أضافه إلى نفسه لانه اصطفاه على سائر الارواح، كما إصطفى بيتا من البيوت فقال: "بيتي"، وقال لرسول من الرسل: "خليلي" وأشباه ذلك، وكل ذلك مخلوق، مصنوع، محدث، مربوب، مدبر.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى أحد صمد ليس له جوف وإنما الروح خلق من خلقه...
 

ومنها قوله صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

إن اللّه‏ عزّ وجلّ خلق آدم على صورته.

... سألت أبا جعفر عليه السلام عما يروون أن اللّه‏ عزّ وجلّ خلق آدم على صورته؟ فقال: هي صورة محدثه مخلوقة اصطفاها اللّه‏ واختارها على سائر الصور المختلفة فأضافها إلى نفسه كما أضاف الكعبة إلى نفسه والروح إلى نفسه فقال: "بيتي"، وقال: «نفخت فيه من روحى».
 

ومنها قوله تعالى:

«اللّه‏ نور السموات والارض...»
 

... سألت الرضا عليه السلام عن قول اللّه‏ عز وجل: «اللّه‏ نور السموات والارض». فقال: هاد لاهل السماء وهاد لاهل الارض.
 

... "مثل نوره" مثل هداه في قلب المومن...

... قلت لجعفر عليه السلام: جعلت فداك يا سيدي، إنهم يقولون: مثل نور الرب! قال سبحان اللّه‏! ليس للّه‏ بمثل، ما قال اللّه‏: «فلا تضربوا للّه‏ الامثال»؟
 

ومنها قوله تعالى:

«كل شيء هالك إلا وجهه». وقوله تعالى: «كل من عليها فان ويبقى وجه ربك»
... كنا عند أبي عبد اللّه‏ عليه السلام فسأله رجل عن قول اللّه‏ عز وجل: «كل شيء هالك إلا وجهه»؟ قال: ما يقولون فيه؟! قلت: يقولون: يهلك كل شيء إلا وجهه، فقال: يهلك كل شيء إلا وجهه الذي يؤتى منه، ونحن وجه اللّه‏ الذي يؤتى منه.
 

الامام الباقر عليه السلام:

... إن اللّه‏ عزّ وجلّ أعظم من أن يوصف بالوجه.

الامام الرضا عليه السلام:

من وصف اللّه‏ بوجه كالوجوه فقد كفر، ولكن وجه اللّه‏ أنبياؤه ورسله وحججه صلوات اللّه‏ عليهم، هم الذين بهم يتوجه إلى اللّه‏ وإلى دينه وإلى معرفته.
 

الامام علي بن الحسين عليه السلام:

نحن وجه اللّه‏ الذي يؤتى منه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وأنا عين اللّه‏ ولسانه الصادق ويده وجنب اللّه‏ الذي يقول «أن تقول نفس يا حسرتِِي على ما فرطت في جنب اللّه‏»، وأنا يد اللّه‏ المبسوطة على عباده بالرحمة والمغفرة، وأنا باب حطة، من عرفني وعرف حقي فقد عرف ربه، لاني وصي نبيه في أرضه، وحجته على خلقه، لا ينكر هذا إلا راد على اللّه‏ ورسوله.
 

الباب الرابع عشر
اذا كان كمال معرفة اللّه‏ التصديق به فما هو حكم استزادة معرفة اللّه‏ تعالى؟!

إشارة
تتوهم الفلسفة وهي الباحثة عن معرفة ذات الخالق:

ـ إنا إن اقتصرنا في طريق معرفة الخالق بإثبات وجوده فقط ولم نفحص عن معرفة كنه ذاته، فقد جعلنا المعارف الالهية على سعتها محدودة ومقصورة على غير ما يليق بها، فلابد لنا عن دراسة الفلسفة الفاحصة عن معرفة كنه وجود الخالق
ـ إذا كان كمال معرفة اللّه‏ تعالى هو التصديق بوجوده، فكيف يمكن استزاده معرفة الخالق تعالي ومحبته؟!

ويجيب هذا الفصل عن ذلك ويرد دعواهم ببيان:

ـ أن استحالة معرفة الذات المتعالية أمر ثبوتي.

ـ لا يزيد التفكر في ذات الاله إلا تيها وضلالة، ولا ينتج إلا زندقة وإلحادا.

ـ إن أبواب التفكر في فعل الخالق الودود الوهاب مفتوحة، وتنفتح من كل باب منها ألاف الابواب.

ـ إن اللّه‏ تعالى هو الفعال لما يشاء ولا يكون أسيرا لقانون العلية الذاتية، والجري على ما تقتضيه ذاته المقدسة كما تقوله الاوهام الخاطئة.

ـ لا ينحصر الكمال بالكمال المقداري القابل للوجود والعدم، خلافا لما تصل إليه الافهام البشرية
ـ أكمل الاوصاف والكمالات التي تنسبها الفلسفة إلى اللّه‏ ـ وهو عدم التناهي في الذات والوجود ـ هو أمّ النقائص وأقبح الاوصاف للخالق المتعالي عن الوصف والمقدار
ذات علم نور قدرة حياة سمع بصر
(1)

لعله أن يقول قائل: إذا كان كمال معرفة اللّه‏ هوالتصديق بوجوده فقط وكان كل تعمق وتفكر في معرفته بعد الحكم بوجوده تشبيها وجهلا فما هو حكم تحصيل الزيادة في معرفته تعالى ومحبته؟ وكيف يعقل أن يكون المعارف الالهية على سعتها مقصورة على التصديق بوجود الخالق فقط؟!

فنجيبه بأنه:

أولا: هل الحسن والجمال منحصر بغير ما يرى بالباصرة وإن حكم بذلك الاعمى؟!

وهل الالحان الداوودية بمعزل عن الحسن والجمال وإن لم يدرك ها الاصم؟!

وهل الالتذاد والسرور والابتهاج لا يحصل إلا بما يدرك بالحواس الظاهرة؟! وهل الكمال ينحصر بالمقدار والعدد المحدود العاجز الفقير المحتاج؟!

وهل العزة والعظمة والجلال والكبرياء وعلو المقام والجبروت لا يكون إلا بالتجسد والسعة الوجودية فتحكم على معبودك بأنه أكبر الاشياء وأوسعها وجودا، وبأنه هو الحقيقة اللا متناهية؟!

وهل تعظّم العلماء والصلحاء والاولياء والاسخياء وأهل الجود والكرم والايثار لكبر أجسادهم وعظم هياكلهم؟!

هل لا يسمع إلا من له اذن!!، واللّه‏ تعالى هو السمع ذاته؟!

وهل لا يرى إلا من له عين!! وهو العين ذاته؟!

وهل لا يعلم إلا من يكون عالماً بعلم!! وهو العلم ذاته الذي لاتخفي عليه خافية؟!

وهل ليس إلا أنت العاجز!! وهو القدرة ذاتها، يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد؟!

وهل مستغن ليس إلا أنت الفقير المسكين!!؛ وهو غني عن العالمين.

وهل الموجود لا يكون إلا أنت ومثلك المحتاج المتجزيء المتبعض المحدود الموجود بإيجاد غيرك؟!! وهو الموجود بنفسه؟!

الامام الصادق عليه السلام:

... هو نور لا ظلمة فيه، وحياة لا موت فيه، وعلم لا جهل فيه، وحق لا باطل فيه. قال هشام: فخرجت وأنا أعلم الناس بالتوحيد.

الامام الصادق عليه السلام:

... واللّه‏ نور لا ظلام فيه، وحي لا موت له، وعالم لا جهل فيه، وصمد لا مدخل فيه، ربنا نوري الذات، حي الذات، عالم الذات، صمدي الذات.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى ذات علامة سميعة بصيرة قادرة. 

الامام الباقر عليه السلام:

من صفة القديم أنه واحد، أحد، صمد، أحدي المعنى، وليس بمعان كثيرة مختلفة.
 

الامام الصادق عليه السلام:

لم يزل اللّه‏ جل وعز ربنا والعلم ذاته ولا معلوم، والسمع ذاته ولا مسموع، والبصر ذاته ولا مبصر، والقدرة ذاته ولا مقدور، فلما أحدث الاشياء وكان المعلوم وقع العلم منه على المعلوم، والسمع على المسموع، والبصر على المبصر، والقدرة على المقدور.
 

القريب المحتجب بالنور
إن الذات العلم القدرة النور القدوس المتعالي عن المقدار لا يدرك ولا يتوهم ولا يتصور ولا يعرف ولا يحس ولا يمس ولا يجس و...، فليس الحجاب والستر على ذاته، بل على بصرك وبصيرتك؛ فما ذنبه وأنت لا ترى الوجود إلا لك ولمثلك؟!

الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

المحتجب بنوره دون خلقه في الافق الطامح، والعز الشامخ، والملك الباذخ، فوق كل شيء علا، ومن كل شيء دنا، فتجلي لخلقه من غير أن يكون يرى، وهو بالمنظر الاعلى، فأحب الاختصاص بالتوحيد إذا احتجب بنوره، وسما في علوه، واستتر عن خلقه.
 

فاحتجابه ليس بما نتصوره من معنى الحجاب والاحتجاب، بل ليس هو إلا حجابا بخلاف ما نعرفه من معنى الحجاب والستر ونتصوره:

قال اللّه‏ تبارك وتعالى:

نحن أقرب إليه من حبل الوريد.
 

الامام الرضا عليه السلام:

احتجب بغير حجاب محجوب، واستتر بغير ستر مستور.
 

الامام الرضا عليه السلام:

وأقرب إلينا من كل قريب، وأبعد من الشبه من كل بعيد.
 

الامام الكاظم عليه السلام:

وإنما منظره في القرب والبعد سواء، لم يبعد منه قريب، ولم يقرب منه بعيد.
 

الامام الباقر عليه السلام:

واللّه‏ هو المستور عن درك الابصار المحجوب عن الاوهام والخطرات.
 

ولكنا لا نتصور من الكبرياء والجلال والعظمة إلا ما يناسب المقدار، واللّه‏ تعالى لا يوصف إلا بما يخالف ذلك:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ اللابس الكبرياء بلا تجسد، والمرتدي بالجلال بلا تمثل، والمتعالي عن الخلق بلا تباعد منهم.
 

بل هو:

لطيف اللطافه فلا يوصف باللطف، عظيم العظمة فلا يوصف بالعظم، كبير الكبرياء فلا يوصف بالكبر، جليل الجلالة فلا يوصف بالغلظ.

لا تشمله المشاعر، ولا يحجبه الحجاب. فالحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه مما يمكن في ذواتهم ولامكان ذواتهم مما يمتنع منه ذاته، ولافتراق الصانع والمصنوع.

الامام الصادق عليه السلام:

... محجوب عنه حس كل متوهم، مستتر غير مستور.
 

... قال: يا أمير المؤمنين، كم بين موضع قدميك إلى عرش ربك؟ قال:... من موضع قدمي إلى عرش ربي أن يقول قائل مخلصا: "لا إله إلا اللّه‏".

... فقال له ابن أبي العوجاء: ذكرت أبا عبد اللّه‏، فأحلت على غائب، فقال الصادق عليه السلام: كيف يكون ـ ويلك ـ غائبا من هو مع خلقه شاهد، وإليهم أقرب من حبل الوريد، يسمع كلامهم ويعلم أسرارهم، لا يخلو منه مكان، ولا يشغل به مكان، ولا يكون منه مكان أقرب من مكان، يشهد له بذلك آثاره، ويدل عليه أفعاله.
 

... فقال أبو قرة: فأين اللّه‏؟ فقال أبو الحسن عليه السلام: "أين" مكان، وهذه مسألة شاهد عن غائب، واللّه‏ تعالى ليس بغائب، ولا يقدمه قادم، وهو بكل مكان موجود، مدبر، صانع، حافظ، ممسك السموات والارض.
 

... ليس لك مكان يعرف ولا لك موضع ينال... بل أين توجه الواجهون فأنت هناك لم تزل... محتجب عن رؤية المخلوقين وهم عنك غير محتجبين، ترى ولا ترى وأنت في الملا الاعلى، تسمع وترى، وتعلم ما يخفى وأخفى، فتباركت وتعاليت عما يقولون علوّا كبيرا.

فإن الستر والحجاب لا يليق إلا بالمقدار وليس إلا لغيره تعالى:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

حجب بعضها عن بعض ليعلم أن لا حجاب بينه وبين خلقه غير خلقه.
 

(ومن البديهي أن المخلوقية لا ترتفع عن المخلوق إلا بانعدامه).

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

إنما يدرك بالصفات ذوو الهيئات والادوات ومن ينقضي أمد حده بالفناء.
 

الامام الرضا عليه السلام:

إنما تحد الادوات أنفسها، وتشير الالة إلى نظائرها.
 

حجاب المعصية
(2). 

وإن هناك نوعا آخر من الاحتجاب وهو الحرمان عن نعم اللّه‏ السابغة، وآلائه الجسيمة، ورحمته الواسعة، وذلك مسبب عن الغفلة والمعصية وإلا فهو المنان بالعطيات، فما ذنبه ونحن في حجاب المعصية والغفلة عنه وعن تفضله؟
الامام السجاد عليه السلام:

إنك لا تحتجب عن خلقك إلا أن تحجبهم الاعمال السيئة (الامال). دونك.
 

... قال الرجل: فلم احتجب؟! قال أبو الحسن عليه السلام: إن الاحتجاب عن الخلق لكثرة ذنوبهم.
 

اللهم إن قلوب المخبتين إليك والهه، وسبل الراغبين إليك شارعة، وأعلام القاصدين إليك واضحة، وأفئدة العارفين منك فازعة، وأصوات الداعين إليك صاعدة، وأبواب الاجابة لهم مفتحة، ودعوة من ناجاك مستجابة، وتوبة من أناب إليك مقبولة، وعبرة من بكى من خوفك مرحومة، والاغاثة لمن استغاث بك موجودة، والاعانة لمن استعان بك مبذولة، وعداتك لعبادك منجزة، وزلل من استقالك مقالة، وأعمال العاملين لديك محفوظة، وأرزاقك إلى الخلائق من لدنك نازلة، وعوائد المزيد إليهم واصلة، وذنوب المستغفرين مغفورة، وحوائج خلقك عندك مقضية، وجوائز السائلين عندك موفرة، وعوائد المزيد متواترة، وموائد المستطعمين معدّة، ومناهل الظماء مترعة. اللهم فاستجب دعائي وأقبل ثنائي واجمع بيني وبين أوليائي بحق محمّد وعلي وفاطمة والحسن والحسين، إنك ولي نعمائي.

الائمة أمير المؤمنين والباقر والصادق صلوات اللّه‏ عليهم:

... فسبحانك تثيب على ما بدؤه منك وانتسابه إليك والقوة عليه بك، والاحسان فيه منك والتوكل في التوفيق له عليك.
 

رياض القرب 

(3). 

ما لك لا تدخل في حدائق قرب اللّه‏ جلت عظمته، ومساكن الذين قال فيهم أمير المؤمنين عليه السلام:

هتكت بينك وبينهم حجب الغفلة فسكنوا في نورك.
 

فإن:

قربه كرامته، وبعده إهانته.
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

فاذا تجلى لك برأفته فقل:

يا جاري اللصيق، يا ركني الوثيق، يا إلهي بالتحقيق، يا رب البيت العتيق، يا شفيق يا رفيق، فكني من حلق المضيق، واصرف عني كل هم وغم وضيق، واكفني شر ما لا أطيق، وأعني على ما أطيق.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

...فأسألك باسمك الذي ظهرت به لخاصة أوليائك فوجدوك وعرفوك، فعبدوك بحقيقتك، أن تعرفني نفسك لاقرّ لك بربوبيتك على حقيقة الايمان بك، ولا تجعلني يا إلهي ممن يعبد الاسم دون المعنى، والحظني بلحظة من لحظاتك تنوّر بها قلبي بمعرفتك خاصة ومعرفة أوليائك، إنك على كل شيء قدير.
 

الامام زين العابدين عليه السلام:

أسألك بسبحات وجهك، وبأنوار قدسك، وأبتهل إليك بعواطف رحمتك ولطائف برّك، أن تحقق ظني بما أؤمله من جزيل إكرامك وجميل إنعامك في القربي منك والزلفى لديك، والتمتع بالنظر إليك.
 

الامام السجاد عليه السلام:

إلهي فاجعلنا ممن اصطفيته لقربك وولايتك، واخلصته لودك ومحبتك، وشوقته إلى لقائك، ورضيته بقضائك، ومنحته بالنظر إلى وجهك... وامنن بالنظر إليك علىّ.
 

الامام السجاد عليه السلام:

إلهي فاجعلنا من الذين توشحت (ترسخت). أشجار الشوق إليك في حدائق صدورهم، وأخذت لوعة محبتك بمجامع قلوبهم، فهم إلى أوكار الافكار يأوون، وفي رياض القرب والمكاشفة يرتعون... قد كشف الغطاء عن أبصارهم... وانشرحت بتحقيق المعرفة صدورهم... وقرّت بالنظر إلى محبوبهم أعينهم.
 

... أما الحيوة الباقية فهي أن يعمل لنفسه حتى تهون عليه الدنيا وتصغر في عينه، وتعظم الاخرة عنده... فإذا فعل ذلك اسكنتُ قلبه حبّا حتى أجعل قلبه لي، وفراغه واشتغاله وهمه وحديثه من النعمة التي أنعمت بها على أهل محبتي من خلقي، وافتح عين قلبه وسمعه حتى يسمع بقلبه، وينظر بقلبه إلى جلالي وعظمتي.
 

... نوف البكالي: رأيت أمير المؤمنين صلوات اللّه‏ عليه موليا مبادرا فقلت: أين تريد يا مولاي! فقال: دعني يا نوف، إن آمالي تقدمني في المحبوب، فقلت: يا مولاي، وما آمالك؟ قال: قد علمها المأمول، واستغنيت عن تبيينها لغيره، وكفى بالعبد أدبا أن لا يشرك في نعمه وأربه غير ربه. فقلت: يا أمير المؤمنين، إني خائف على نفسي من الشرة، والتطلع إلى طمع من أطماع الدنيا، فقال: وأين أنت عن عصمة الخائفين وكهف العارفين؟ فقلت: دلّني عليه، قال: إن اللّه‏ العلي العظيم يصل أملك بحسن تفضله، وتقبل عليه بهمك، وأعرض عن النازلة في قلبك، فإن أحلك بها فأنا الضامن من موردها. وانقطع إلى اللّه‏ سبحانه فإنه يقول: وعزتي وجلالي لاقطعن أمل كل من يؤمل غيري باليأس و...

ويقول اللّه‏ تبارك وتعالى:

وعزتي وجلالي ومجدي وارتفاعي على عرشي لاقطعن أمل كل مؤمل من الناس أمل غيري باليأس، ولاكسونه ثوب المذلة عند الناس، ولانحينه من قربي، ولابعدنه من وصلي، أيؤمل غيري في الشدائد والشدائد بيدي؟ ويرجو غيري ويقرع بالفكر باب غيري وبيدي مفاتيح الابواب وهي مغلقة وبابي مفتوح لمن دعاني؟
فمن ذا الذي أملني لنوائبه فقطعته دونها، ومن ذا الذي رجاني لعظيمة فقطعت رجاه مني؟ جعلت آمال عبادي عندي محفوظة فلم يرضوا بحفظي، وملات سماواتي ممن لا يمل تسبيحي وأمرتهم أن لا يغلقوا الابواب بيني وبين عبادي فلم يثقوا بقولي، ألم يعلم من طرقته نائبة من نوائبي أنه لا يملك كشفها أحد غيري إلا بعد إذني، فما لي أراه لاهيا عني؟ أعطيته بجودي ما لم يسألني ثم أنزعته عنه فلم يسألني رده وسأل غيري... أفيراني أبدء بالعطايا قبل المسألة، ثم أسأل فلا أجيب سائلي؟ أبخيل أنا فيبخلني عبدي؟ أو ليس الجود والكرم لي؟ أوليس العفو والرحمة بيدي؟ أوليس أنا محل الامال فمن يقطعها دوني؟
أفلا يخشي المؤملون أن يؤملوا غيري؟ فلو أن أهل سماواتي وأهل أرضي أملوا جميعا ثم أعطيت كل واحد منهم مثل ما أمل الجميع ما انتقص من ملكي مثل عضو ذرة، وكيف ينقص ملك أنا قيمه، فيا بؤسا للقانطين من رحمتي، ويا بؤسا لمن عصاني ولم يراقبني.
 

(4). 

الخالق العاجز؟!

ونعود إلى بحثنا في جواب من استغرب إمكان استزادة معرفة اللّه‏ تعالى وحبّه على فرض كون التوحيد هو الاثبات والاقرار فقط. فنقول: أليس من العجب أن يكون الاعتقاد بمعبود يخالف كل مقدار وعدد ويباين كل متصور ومتوهم، ويتعالى عن كل شيء:

«الشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره ألا له الخلق والامر تبارك اللّه‏ رب العالمين».
 

يدعو عبده الضعيف في كل آن إلى الانغمار في بحار عفوه ورحمته ونعمته وجوده وحنانه:

الامام السجاد عليه السلام:

... الحمد للّه‏ الذي... انتظر مراجعتنا برأفته حلما...
 

غير قابل للزيادة!! ويكون الاعتقاد بموجود كبير عظيم لا يعرف رأسه من ذنبه، لا قدرة له ولا اختيار، بل يكون مسخر قانون العلية والمعلولية، إن أراد التخلف عنها بشيء لا ترضى له بذلك عباده العرفاء الشامخون!! خوفا من لزوم الصدفة والاتفاق والمحال!!

الامام الصادق عليه السلام:

... سبحان اللّه‏ وتعالى ما أعجز إلها يوصف بالقدرة لا يستطيع التفصي عن الطينة...
 

يكون أعلى مراتب العرفان والتوحيد!!

ألا تتعجب من خدعة اللعين لابناء البشر حيث لا يرضى لهم بمعرفة رب قادر عليم حكيم مختار مريد يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، ويتعالى عن كل ما يتوهم،
فيذهب بهم إلى أن يأخذوا لانفسهم ربا لا يجوز له الخروج والتخلف عما ألزموه به من: "قانون العلية الجبرية" و"لزوم السنخية" و"قاعدة الواحد" و... حيث يقولون:

يا روحانيتي المتصله بالروح الاعلى! تضرّعي إلى العلة التي أنت معلولة من جهتها لتتضرع عني إلى العقل الفعال في صحة مزاجي ما دمت في عالم التركيب ودار التركيب.
 

ولعله لا بد لهذا المعبود الموهوم حينئذ من أن يجيبه بلسان حاله، فيناديه ويقول:

لبيك! لبيك! يا من صدر عني باقتضاء ذاتي! وتجلي أسمائي وصفاتي! إن جاز لي ـ معذرة عنك! ـ التخلف عن قانون العلية، ولم يمنعني عن إجابتك لزوم التخصيص في الحكم العقلي!! فعلى عيني، ولكني معذور من إجابتك وإغاثتك لاني بنفسي أنا الواجب المسجون في سجن قانون العلية والمعلولية الذاتيه!!

كما أنه لا بد للوجود الصرف اللا متناهي أن يجيبه فيقول:

إني أنا المحتاج بنفسي أيضا إلى صحة المزاج في دار التركيب وعالم التركيب، وأما أنت فما أشركك وما أجرئك علىّ! حيث تعدّ نفسك غيري، وتثبت لنفسك وجودا في قبالى، لاقسم بصرافتي، إن لم يكن كونك كوني ووجودك وجودي، لعذبتك بعذاب لم يخطر على قلبك أبدا!؟
فنقول:

سبحان اللّه‏ وتعالي، ما أعجز إلها يوصف بالقدرة لا يستطيع التفصيّ من الطينة.
 

وكان في عهد مولانا أمير المؤمنين عليه السلام أحد من هؤلاء الذين يزعمون أن كل ما فرضوا ذات اللّه‏ أكبر يكونون به تعالي أعرف!! فقال له عليه السلام:

يا أمير المؤمنين عليه السلام صف لنا ربك تبارك وتعالي ـ لنزداد له حبا وبه معرفة!!

فغضب أمير المؤمنين عليه السلام من كلامه واعتقاده بأنه كيف زعم أن كلما فرض لخالقه زبانية أكبر فيكون أعرف:

وهكذا حال العقلاء في ما يصفون اللّه‏ تعالى به...

ثم قام عليه السلام متغير اللّون فقال:... 

نعم:

الامام الصادق عليه السلام:

... ما أقبح بالرجل يأتي عليه سبعون سنة، أو ثمانون سنة، يعيش في ملك اللّه‏، ويأكل من نعمه، ثم لا يعرف اللّه‏ حق معرفته!
 

قد جاء في "تفسير الميزان" في ردّ من اعتقد أن يكون للّه‏ تعالى إسم يدعى به فيستجاب:

والبحث الحقيقي عن العلة والمعلول وخواصّها يدفع ذلك كله فإن التأثير الحقيقي يدور مدار وجود الاشياء في قوته وضعفه، والمسانخة بين المؤثر والمتأثر... والاسماء الالهية وإسمه الاعظم خاصة وإن كانت مؤثرة في الكون وسائط وأسبابا لنزول الفيض من الذات المتعالية في هذا العالم المشهود لكنها تؤثر بحقائقها...
 

من المبرهن عليه أنه فاعل تام لمجموع ما سواه... فهو مبدء لما سواه، منبع لكل خير ورحمة بذاته، واقتضاء المبدء لما هو مبدء له ضروري.

فنقول: اعلم أنه لا وجه لتوهم انتساب إجابة الدعوات إلى نفس الالفاظ من أسماء اللّه‏ تعالى، وأوهن من ذلك توهم كون الاسماء والصفات ذات مصاديق مؤثرة في أسر قانون العلية والمعلولية الجبرية، بل الحق هو أن المجيب هو اللّه‏ الخالق الباريء القادر الفعال لما يشاء مسبب الاسباب والقادر على الاجابة من غير سبب ولا أسباب.

أدنى مرتبة المعرفة هو أعلاها
(5). 

قد مر مرارا أن أعلى مراتب معرفة اللّه‏ تعالى وأدناها ليس إلا واحدا وهو العلم بأنه تعالى موجود فقط وأنه شيء بخلاف الاشياء:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وكمال معرفته التصديق به، وكمال التصديق به توحيده...

الامام زين العابدين عليه السلام:

... لم يجعل في أحد من معرفة إدراكه أكثر من العلم بأنه لا يدركه، فشكر معرفة العارفين بالتقصير عن معرفته، وجعل معرفتهم بالتقصير شكرا، كما جعل علم العالمين أنهم لا يدركونه إيمانا.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ولم تجعل طريقا إلى معرفتك إلا بالعجز عن معرفتك.
 

... [عن أبي الحسن] عليه السلام: قال: سئلته عن أدنى المعرفة، فقال:

الاقرار بأنه لا إله غيره، ولا شبه له ولا نظير، وأنه قديم مثبت موجود غير فقيد، وأنه ليس كمثله شيء.
 

كتبت إلى الطيب ـ يعني أبا الحسن موسى عليه السلام ـ ما الذي لا تجزي معرفة الخالق بدونه فكتب: ليس كمثله شيء ولم يزل سميعا وعليما وبصيرا وهو الفعال لما يريد.

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

... إن الناس لا يزال بهم المنطق حتى يتكلموا في اللّه‏، فاذا سمعتم ذلك فقولوا: لا إله إلا اللّه‏ الواحد الذي ليس كمثله شيء.

جاء أعرابي إلى النبي صلي الله عليه وآله ‏وسلم فقال: يا رسول اللّه‏ علمني من غرائب العلم، قال: ما صنعت في رأس العلم حتى تسأل من غرائبه؟!

قال الرجل: ما رأس العلم يا رسول اللّه‏؟ قال: معرفة اللّه‏ حق معرفته، قال الاعرابي: وما معرفة اللّه‏ حق معرفته؟ قال: تعرفه بلا مثل، ولا شبه، ولا ند، وأنه واحد، أحد، ظاهر، باطن، أول، آخر، لا كفو له، ولا نظير، فذلك حق معرفته.

الامام الرضا عليه السلام:

... وبالاقرار يكمل الايمان به.
 

التفكر في ذات اللّه‏
(6). 

فلا مجال للتفكر إلا في فعله تعالى، فإنه لا يزيد التفكر في ذاته إلا تيها وجهالة وضلالة؛ الامام أبو جعفر عليه السلام:

تكلموا في خلق اللّه‏ ولا تكلموا في اللّه‏، فإن الكلام في اللّه‏ لا يزيد إلا تحيرا.
 

الامام أبو جعفر عليه السلام:

تكلموا في كل شيء ولا تكلموا في اللّه‏.
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

خرج رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم على أصحابه فقال: ما جمعكم؟ قالوا: اجتمعنا نذكر ربنا ونتفكر في عظمته، فقال: لن تدركوا التفكر في عظمته.
 

...سألت أبا جعفر عليه السلام من شيء من التوحيد، فرفع يديه إلى السماء وقال:

تعالى الجبار، إن من تعاطى ما ثَّمَ هنا لك.
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام في قول اللّه‏ عز وجل: «وإن إلى ربك المنتهى»، قال:

إذا انتهى الكلام إلى اللّه‏ عزّ وجلّ فأمسكوا.
 

الامام أبو جعفر عليه السلام:

إياكم والتفكر في اللّه‏، فإن التفكر في اللّه‏ لا يزيد إلا تيها، لان اللّه‏ عزّ وجلّ لا تدركه الابصار ولا يوصف بمقدار.
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

... دخل عليه قوم من هؤلاء الذين يتكلمون في الربوبية، فقال: اتقوا اللّه‏، وعظموا اللّه‏، ولا تقولوا ما لا نقول، فإنكم إن قلتم وقلنا، ومتّم ومتنا، ثم بعثكم اللّه‏ وبعثنا، فكنتم حيث شاء اللّه‏ وكنا.
 

الامام أبو جعفر عليه السلام:

إياكم والتفكر في اللّه‏، ولكن إذا أردتم أن تنظروا ‏إلى عظمة اللّه‏ فانظروا إلى عظم خلقه.
 

فلا مجال للتعمق في معرفة ذاته تعالي، فإن المتعمقون هم الهالكون:

الامام علي بن الحسين عليه السلام:

...إن اللّه‏ عزّ وجلّ علم أنه يكون في آخر الزمان أقوام متعمقون فأنزل اللّه‏ عزّ وجلّ «قل هو اللّه‏ أحد، اللّه‏ الصمد» والايات من سورة الحديد إلى قوله: «وهو عليم بذات الصدور»، فمن رام وراء هنالك هلك.

الامام أبو عبداللّه‏ عليه السلام:

إنه كان في من كان قبلكم قوم تركوا علم ما وكلوا بعلمه وطلبوا علم ما لم يوكلوا بعلمه، فلم يبرحوا حتى سألوا عما فوق السماء فتاهت قلوبهم، فكان أحدهم يدعى من بين يديه فيجيب من خلفه، ويدعى من خلفه فيجيب من بين يديه.

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

إن ملكا عظيم الشأن كان في مجلس له فتكلم في الرب تبارك وتعالى ففقد فما يدري أين هو.
 

ومن هنا تعرف المراد من أصحاب الكلام الهالكين الضالين حيث يقول مولانا الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

يهلك أصحاب الكلام وينجو المسلّمون، إن المسلّمين هم النجباء. 

ويقول عليه السلام:

متكلموا هذه العصابة من شر من هم منه من كل صنف.
 

فإنه يقول أيضا سلام اللّه‏ عليه:

... إياك وأصحاب الخصومات والكذابين علينا، فإنهم تركوا ما أمروا بعلمه وتكلفوا علم السماء.
 

فإنك تعلم بالمراجعة إلى معتقدات أصحاب الفلسفة أن المراد من المتكلمين هم المتسمين به في ذلك الزمان وهم أصحاب الفلسفة بعينهم في زماننا هذا، وأنت تراهم وعقائدهم من قولهم بقدم العالم، وأزلية الارادة، وصدور العالم من ذات الخالق، والجبر العلي والمعلولي، وإدعاء استغنائهم عن تعاليم أهل الوحي والتنزيل بما ينالون إليه بأوهامهم وأفكارهم وإدراكاتهم:

عن يونس بن يعقوب عن أبي عبد اللّه‏ عليه السلام:... قال: قلت: إني سمعتك تنهى عن الكلام وتقول: ويل لاهل الكلام يقولون: هذا ينقاد وهذا لا ينقاد، وهذا ينساق وهذا لا ينساق، وهذا نعقله وهذا لا نعقله؛ فقال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام: قلت ويل لهم إن تركوا ما أقول وذهبوا إلى ما يريدون.

المراد من المعرفة القلبية
(7)

فليس للمخلوق النظر إلى ذات الخالق مطلقا، لان النظر لا يمكن أن يقع إلا إلى المقداري العددي المخلوق، فلا يمكنه إلا أن ينظر إلى فعل اللّه‏ تعالى وأثره ويتفكر فيه. فإن ذلك مضافا إلى أنه يدله على وجود اللّه‏ تعالى من حيث أنه خالق وفاعل وصانع، يزيده خشوعا ومحبة ويقينا وتوكلا وشوقا إلى لقائه، وذلك أنه تعالى لا يفعل بغيره إلا ما ينتج ذلك، وهذه هي المعرفة والايمان القابل للزيادة والكمال.

فلا يمكن أن يكون المراد من المعرفة القلبية أيضا معرفة في عرض دلالة الاثار والافعال على وجود الخالق المتعالي بالذات عن كل تصور وتوهم وإدراك ومعرفة بنفسه، فتقسيم بعض أهل البحث للمعرفة إلى أقسام ومراتب مختلفة من: "المعرفة بالاثار" وبـِ "الحقيقة" وبـِ "الذات" وأمثال ذلك ليس بشيء:

الامام الحسين عليه السلام:

... احتجب عن القلوب كما احتجب عن الابصار، وعمن في السماء احتجابه عمن في الارض.
 

... محرم على القلوب إن تحتمله.
 

ولا فرق في استحالة تعلق المعرفة بذات الخالق تعالي بين أن تكون تلك المعرفة بالقلب، أو بالبصر، أو بالعقل، أو بالوهم؛ وأن تكون في الدنيا، أو في الاخرة، أو في العالم المسمى بعالم الذر؛ وأن يدعى كون ذلك في اليقظة، أو في النوم:

... قلت للصادق جعفر بن محمّد عليهماالسلام: إن رجلا رأى ربه عز وجل في منامه! فما يكون ذلك!؟ فقال: ذاك رجل لا دين له، إن اللّه‏ تبارك وتعالى لا يرى في اليقظة ولا في المنام ولا في الدنيا ولا في الاخرة.
 

... سألت أبا عبد اللّه‏ جعفر بن محمّد عليهماالسلام عن اللّه‏ تبارك وتعالى هل يرى في المعاد؟! فقال: سبحان اللّه‏ وتعالى عن ذلك علوا كبيرا! يابن الفضل إن الابصار لا تدرك إلا ماله لون وكيفية، واللّه‏ خالق الالوان والكيفية.
 

(8). 

تحنن الخالق وتجّري المخلوق:

ثم نقول جوابا عن سؤالك من حكم استزادة معرفة اللّه‏ وحبه أيضا وقد سألناك:

أنه هل العظمة والشموخ لا يكون إلا بالتجسد والسعة الوجودية؟! فلا تعظم العلماء والصلحاء والرحماء والاسخياء وأهل الجود والكرم والايثار إلا لكبر أعضائهم وعظم أجسادهم؟! حتى يلزم أن يكون خالقهم العظيم كل كلهم، وبصرافته يحويهم بأجمعهم؟!!

أو تكبرهم وتعظمهم وتجللهم لكبر شأنهم وعلو فضائلهم النفسية المعلومة منهم بآثار علمهم وقدرتهم وفضلهم وعفوهم وجودهم و...؟!

وحينئذ فارجع إلى نفسك وما فعل بك ربك، وما بارزته به وتجرأت به عليه:

قال اللّه‏ تعالى:

«ما لكم لا ترجون للّه‏ وقارا، وقد خلقكم أطوارا».

الامام الحسين عليه السلام:

يا مولاي أنت الذي مننت، أنت الذي أنعمت، أنت الذي أحسنت، أنت الذي أجملت، أنت الذي أفضلت، أنت الذي أكملت، أنت الذي رزقت، أنت الذي وفقت، أنت الذي أعطيت، أنت الذي أغنيت، أنت الذي أقنيت، أنت الذي آويت، أنت الذي كفيت، أنت الذي هديت، أنت الذي عصمت، أنت الذي سترت، أنت الذي غفرت، أنت الذي أقلت، أنت الذي مكّنت، أنت الذي أعززت، أنت الذي أعنت، أنت الذي عضدت، أنت الذي أيدت، أنت الذي نصرت، أنت الذي شفيت، أنت الذي عافيت، أنت الذي أكرمت، تباركت وتعاليت. فلك الحمد دائما، ولك الشكر واصبا أبدا.

ثم أنا يا إلهي المعترف بذنوبي فاغفرها لى؛ أنا الذي أسأت، أنا الذي أخطات، أنا الذي هممت، أنا الذي جهلت، أنا الذي غفلت، أنا الذي سهوت، أنا الذي اعتمدت، أنا الذي تعمدت، أنا الذي وعدت،أنا الذي أخلفت، أنا الذي نكثت، أنا الذي أقررت، أنا اعترفت بنعمتك علي وعندي...
 

الامام السجاد عليه السلام:

... سيدي أنا الصغير الذي ربيته، وأنا الجاهل الذي علمته، وأنا الضال الذي هديته، وأنا الوضيع الذي رفعته، وأنا الخائف الذي آمنته، والجايع الذي أشبعته، والعطشان الذي أرويته، والعاري الذي كسوته، والفقير الذي أغنيته، والضعيف الذي قويته، والذليل الذي أعززته، والسقيم الذي شفيته، والسائل الذي أعطيته، والمذنب الذي سترته، والخاطئ الذي أقلته، وأنا القليل الذي كثّرته، والمستضعف الذي نصرته، أنا الطريد الذي آويته، أنا يا رب الذي لم أستحيك في الخلا، ولم أراقبك الملا، أنا صاحب الدواهي العظمى، أنا الذي على سيده اجترى، أنا الذي عصيت جبار السماء، أنا الذي أعطيت على معاصي الجليل الرّشا...
 

الامام السجاد عليه السلام:

كيف أدعوك وأنا العاصي، وكيف لا أدعوك وأنت الكريم، وكيف أفرح وأنا العاصي، وكيف أحزن وأنت الكريم، وكيف أدعوك وأنا أنا، وكيف لا أدعوك وأنت أنت.
 

الدعاء
(9). 

إن لم يكن قلبك مشغوفا بحب الضلالة والعمى، فما لك لا تريد زيادة معرفة ربّك ومحبته إلا من باب لا ينفتح ثبوتا ولا يكون إلا جهلا وظلما، ولا تريدهما من باب فتحه مولاك لاي أحد وبأي مكان وزمان؟! فإن باب المناجاة والعبودية الحرة والاستزادة منها ـ وهي التي تريك ربك في عزة وعظمة وجلال وأبهة ورحمة ورأفة وتحنن وجود وكرم ومغفرة وشفقة وقرب وكرامة ليس لها حد ولا نهاية ـ مفتوحة لك وللخلائق أجمعين. يقول الخالق جل وعلا:

«قل ما يعبؤ بكم ربي لو لا دعاؤكم».
 

والرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

الدعاء مخ العبادة.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

أعلم الناس باللّه‏ أكثرهم له مسألة.
 

الامام الصادق عليه السلام:

ما عظم اللّه‏ عز وجلّ بمثل البداء.
 

(10). التوكل والتسليم والخشوع والحياء و... 

فمعرفة الخالق تبارك وتعالى تزيد وتزيد ولكن لا من حيث ما توهمه أولياء المعرفة البشرية وزعماء الافكار الفلسفية والعرفانية، بل من حيث ازدياد التوكل عليه، والتسليم له، والتفويض إليه، واليقين به، والخشوع والخضوع عنده، والاستحياء منه، والتذلل لديه، وتحصيل رضاه، والتنعم والتلذذ والتعزز بعبوديتنا له، وربوبيته لنا:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

إلهي كفى بي عزا أن أكون لك عبدا، وكفى بي فخرا أن تكون لي ربا، أنت كما أحب فاجعلني كما تحب.

والعجب كل العجب من هذا المستزيد من معرفة اللّه‏ تعالى القائل هل من مزيد وهو يزعم أنه متصف بهذه الخلق الثمينة البهية التي أشرنا إليها وهو يعتقد بأن الخالق هو الذات اللا متناهية الصادر عنها الاشياء باقتضاء ذاتها، أو هو المتجلية بصور الكائنات المتغيرة المتبدلة، الاسيرة في قيد قانون العلية والمعلولية؟!

فاعرف حكم استزادة معرفة اللّه‏ تعالى وحبه عما نتلوه عليك وهو:

الامام الرضا عليه السلام:

... لو يعلم الناس ما في فضل معرفة اللّه‏ عزّ وجلّ ما مدّوا أعينهم إلى ما منح اللّه‏ به الاعداء من زهرة الحيوة الدنيا ونعيمها، وكانت دنياهم أقل عندهم مما يطؤونه بأرجلهم، ولنعموا بمعرفة اللّه‏ جل وعز، وتلذذوا بها تلذذ من لم يزل في روضات الجنان مع أولياء اللّه‏. إن معرفة اللّه‏ عزّ وجلّ أنس من كل وحشة، وصاحب من كل وحدة، ونور من كل ظلمة، وقوة من كل ضعف، وشفاء من كل سقم.

الامام السجاد عليه السلام:

اللهم إن قلوب المخبتين إليك والهة، وسبل الراغبين إليك شارعة، وأعلام القاصدين إليك واضحة، وأفئدة العارفين منك فازعة، وأصوات الداعين إليك صاعدة، وأبواب الاجابة لهم مفتحة، ودعوة من ناجاك مستجابة، وتوبة من أناب إليك مقبولة، وعبرة من بكى من خوفك مرحومة، والاغاثة لمن استغاث بك موجودة، والاعانة لمن استعان بك مبذولة، وعداتك لعبادك منجزة، وزلل من استقالك مقالة، وأعمال العاملين لديك محفوظة، وأرزاقك إلى الخلائق من لدنك نازلة، وعوائد المزيد إليهم واصلة، وذنوب المستغفرين مغفورة، وحوائج خلقك عندك مقضية، وجوائز السائلين عندك موفرة، وعوائد المزيد متواترة، وموائد المستطعمين معدّة، ومناهل الظماء مترعة.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

من سكّن قلبه العلم باللّه‏ سبحانه سكنه الغنى عن الخلق.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

يسير المعرفة يوجب الزهد في الدنيا.
 

الامام الصادق عليه السلام:

من عرف اللّه‏ خاف اللّه‏، ومن خاف اللّه‏ سخت نفسه عن الدنيا.
 

الامام الباقر عليه السلام:

أحق خلق اللّه‏ أن يسلّم لما قضى اللّه‏ عزّ وجلّ من عرف اللّه‏ عزّ وجلّ.
 

رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

من عرف اللّه‏ وعظمه منع فاه عن الكلام، وبطنه من الطعام، وعنى نفسه بالصيام والقيام.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

لا ينبغي لمن عرف عظمة اللّه‏ أن يتعظم، فإن رفعة الذين يعلمون ما عظمته أن يتواضعوا له.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ينبغي لمن عرف اللّه‏ سبحانه أن لا يخلو قلبه من رجائه وخوفه طرفة عين.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

ينبغي لمن عرف اللّه‏ أن يتوكل عليه.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

عجبت لمن عرف اللّه‏ كيف لا يشتد خوفه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

غاية المعرفة الخشية.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

غاية العلم الخوف من اللّه‏.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

أكثر الناس معرفة بنفسه أخوفهم لربه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

من كان باللّه‏ أعرف كان من اللّه‏ أخوف.
 

فإنه:

«ولو يؤاخذ اللّه‏ الناس بما كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة».
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

أعرف الناس باللّه‏، أعذرهم للناس وإن لم يجد لهم عذرا.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

العارف وجهه مستبشر متبسم، وقلبه وجل محزون.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل عارف العزوف.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل عاقل مغموم، كل عارف مهموم.
 

ومع هذا ـ فباللّه‏ عليك ـ هل لك أن تسمي سلوكا غايته أن يعري العارف عن قيد العبودية والشريعة، ويرى شخصه عين وجود الخالق، معرفة اللّه‏!؟ بل أعلى مراتب التوحيد والعرفان؟!

والامر الاعجب هو أن بعض من يعتقد بوحدة وجود الخالق والمخلوق يلتزم بآداب الشريعة ويتعب نفسه بإتيان التكاليف الدينيه ويأمر بها غيره، مع وضوح أن التعري عن قيد العبودية والشريعة هو وليد الاعتقاد بوحدة الوجود بالصراحة.

قال الصادق عليه السلام:

وقالوا: إن كل من صار في أعلى درجة من دينهم خرج من منزلة الامتحان والتصفية فهو ملك، فطورا تخالهم نصاري في أشياء وطورا دهرية، يقولون إن الاشياء على غير الحقيقة.
 

الامام علي بن الحسين عليهم السلام:

سبحانك أخشى خلقك منك أعلمهم بك.
 

الامام السجاد عليه السلام:

وما العلم باللّه‏ والعمل إلا إلفان مؤتلفان، فمن عرف اللّه‏ خافه، وحثه الخوف على العمل بطاعة اللّه‏، وإن أرباب العلم وأتباعهم الذين عرفوا اللّه‏ فعملوا له، ورغبوا إليه، وقد قال اللّه‏: «إنما يخشى اللّه‏ من عباده العلماء»، فلا تلتمسوا شيئا مما في هذه الدنيا بمعصية اللّه‏، واشتغلوا في هذه الدنيا بطاعة اللّه‏، واغتنموا إيامها، واسعوا لما فيه نجاتكم غدا من عذاب اللّه‏.
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

... فإذا عرفوه عبدوه، وإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة ما سواه.
 

(11). الضيافة الالهية 

إن الخالق جل جلاله ما أكرم أعز عبيده وأحبهم إليه في أجلّ ضيافة عنده بشيء غير إرائة آياته وهو تعالى يقول:
 

... وسأله من قول اللّه‏: «سبحان الذي أسرى بعبده ليلا عن المسجد الحرام». فقال أبو الحسن: قد أخبر اللّه‏ تعالى أنه أسرى به، ثم أخبر لِمَ أسرىَ به فقال: «لنريه من آياتنا» فآيات اللّه‏ غير اللّه‏.
 

قال اللّه‏ تبارك وتعالى:

«فقد رأى من آيات ربه الكبرى...»
 

ويقول الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

لما أسرى بي إلى السماء بلغ بي جبرئيل مكانا لم يطأه جبرئيل قط، فكشف لي فأراني اللّه‏ عز وجل من نور عظمته ما أحب.
 

... سألت زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عليهم السلام عن اللّه‏ جل جلاله: "هل يوصف بمكان؟!" فقال: تعالى عن ذلك. قلت: فلم أسرى نبيه محمّدا صلي الله عليه وآله ‏وسلم إلى السماء؟! قال: ليريه ملكوت السموات وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه، قلت: فقول اللّه‏ عزّ وجلّ «ثم دنى فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى»؟ قال: ذاك رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم دنا من حجب النور فرأى ملكوت السموات، ثم تدلى فنظر من تحته إلى ملكوت الارض حتى ظن أنه القرب كقاب قوسين أو أدنى.
 

ولا تغفل عن قول سيد الشهداء عليه السلام وهو يقول:

قربه كرامته وبعده إهانته.
 

(12). المحبوب الحقيقي 

فليس لك إلا أن تجد ربك في ألطافه وإكرامه وإنعامه وكلامه وحنانه ورحمته الواسعه الشاملة لك بكلك، فإنه تجلى لك فيها:

... قال: لم احتجب عنهم؟... قال:... ويلك، وكيف احتجب عنك من أراك قدرته في نفسك، نشؤك ولم تكن، وكبرك بعد صغرك، وقوتك بعد ضعفك،... وما زال يعدّ علي قدرته التي في نفسي التي لا أدفعها، حتى ظننت أنه سيظهر في ما بيني وبينه!
 

القرآن الكريم:

«ونحن أقرب إليه من حبل الوريد».
 

الامام الصادق عليه السلام:

واللّه‏ هو العلي حيث ما يبتغى يوجد.
 

... عن اللّه‏ تعالى: عجبا لمن ضل عني وليس يخلو في شيء من الاوقات مني، كيف يخلو وأنا أقرب إليه من كل قريب، وأدنى إليه من حبل الوريد.
 

وعودا على بدء نجيبك عن سؤالك عن حكم استزادة معرفة اللّه‏ تعالى ومحبته ونقول:

هل الحب ليس إلا للعلم المشوب بالجهل؟! والقدرة المشوبة بالعجز؟!

والجمال الجسمي الفاني؟! 

وإذا كانت تلك الحقائق المخلوقة تليق بأن تكون محبوبة، فما هو حكم ذات العلم والقدرة والبهاء والسناء والعظمة؟!

وإذا كان الانعام والاكرام والجود والايثار من العبيد يجعلك عبدا لهم، وهم يريدوك لانفسهم، فما هو حكم الانعام والاكرام والجود والحنان لك ممن يريدك لنفسك لا لنفسه؟!

وعن اللّه‏ تعالى:

يا بن آدم، كل شيء يريدك لاجله، وأنا أريدك لاجلك فلا تفرّ مني.

يا بن آدم، أنا وحقي لك محب، فبحقي عليك كن لي محبا.

وإذا تحب من يحبك لنفع عائد إلى نفسه وهو محتاج إليك وإلى أمثالك،
فما هو حق من يحبك فوق حب المحبين وهو غني عنك وعن جميع العالمين؟!!

وإذا كان عفو مخلوق عنك قد يميتك استحياء، فما لك لا تصعق من محبة ربك صعقة تكون فيها نفسك؟
وكيف لا تموت حياء منه، وأنت العاصي المذنب المجتري على ربك جبار السموات والارضين، أقدر القادرين وهو أعلم بك من نفسك، أرحم الراحمين.

القرآن الكريم:

«يدعوكم ليغفر لكم من ذنوبكم».
 

... كان لسلطان عبد، مقربا عنده، وكان يحبّه حبا شديدا، فمرض العبد فجاة واشتد مرضه كل يوم حتى يئس عن معالجته الاطباء، فحدس طبيب حاذق أن مرضه ليس جسميا بل يكون من سبب روحي معنوي،
فخلى به وكلمه في ذلك، فأقرّ الغلام بأن: عدة من أعداء السلطان غرّوه فأدخلوا بواسطته سمّا في شراب السلطان،. قال الغلام: فتفطن السلطان إلى ذلك حينما كنت أشربه فاجتنب من الشرب، ولكنه مع ذلك زاد في إكرامي وتلطفه ومحبته إليّ، فأصبحت من شدة الاستحياء منه بحيث ترآني، وإني على علم أنه لا يعالجني إلا الموت!

ويقول ربك الودود:

«يا أيها الانسان ما غرك بربك الكريم الذي خلقك فسويك فعدلك».

وإن له تعالى في كل نظرة عليك نعم لا تحدّ، وفي كل طرفة آلاء لا تعدّ:
 

... آجرت دارا واتخذت كلبا يحرس الدار، وكنت أخرج إلى الدرس كل ليلة وأغلق الباب وكان الكلب يقعد على الباب حتى أرجع، وكان يدخل الدار معي عند الدخول إلى الدار.

فأتفق ليلة أن طال رجوعي وكانت ليلة شديدة البرد بحيث كنت جعلت رأسي في لباسي وأخفيت رأسي وأذني ويدي وأخفيت وجهي دون عينيّ، وعلى هذه الهيئة وصلت إلى الدار، فلما أردت فتح الباب، اشتبه الامر على الكلب فما عرفني وأخذ بلباسي، فأخرجت رأسي وناديته وعرفته نفسي، فلما عرفني جلس على حاشية الطريق حياء وكلما جهدت أن أدخله الدار لم يتيسر لي ذلك، فدخلت وأغلقت الباب ونمت. فلما أن أصبحت خرجت إليه لان أري ما كان من أمره، فرأيته قد مات من شدة الحياء.

الامام السجاد عليه السلام:

وأنا يا رب، الذي لم أستحيك في الخلا ولم أراقبك في الملا.
 

إلهي أدعوك آمنا، واسألك مستأنسا، لا خائفا ولا وجلا، مدلا عليك في ما قصدت فيه إليك، فإن أبطأ عني عتبت بجهلي عليك ولعل الذي أبطأ عني هو خير لي لعلمك بعاقبة الامور.

فلم أر مولى كريما أصبر على عبد لئيم منك عليّ يا رب،
إنك تدعوني فأولي عنك، وتتحبب إلي فأتبغض إليك، وتتودد إلي فلا أقبل منك، كانّ لي التطول عليك فلم يمنعك ذلك من الرحمة لي والاحسان الىّ، والتفضل علي بجودك وكرمك،
فارحم عبدك الجاهل وجد عليه بفضل إحسانك إنك جواد كريم...
 

الحمد للّه‏ على حلمه بعد علمه، والحمد للّه‏ على عفوه بعد قدرته.
 

الحمد للّه‏ الذي يجيبني حين أناديه ويستر علي كل عورة وأنا أعصيه، ويعظم النعمة عليّ فلا أجازيه...
 

الحمد للّه‏ الذي أدعوه فيجيبني وإن كنت بطيئا حين يدعوني، والحمد للّه‏ الذي أسئله فيعطيني وإن كنت بخيلا حين يستقرضنى... الحمد للّه‏ لا أدعو غيره ولو دعوت غيره لم يستجب لي دعائي، والحمد للّه‏ الذي لا أرجو غيره ولو رجوت غيره لاخلف رجائي، والحمد للّه‏ الذي وكلني إليه فأكرمني ولم يكلني إلى الناس فيهينوني، والحمد للّه‏ الذي تحبب إلي وهو غني عني، والحمد للّه‏ الذي يحلم عني حتى كأني لا ذنب لى، فربي أحمد شيء عندي وأحق بحمدي.

... وإن الراحل إليك قريب المسافة وأنك لا تحتجب عن خلقك إلا أن تحجبهم الاعمال (الامال). دونك.

اللهم أنت القائل وقولك حق ووعدك صدق "«واسئلوا اللّه‏ من فضله إن اللّه‏ كان بكم رحيما»" وليس من صفاتك يا سيدي إن تأمر بالسؤال وتمنع العطية وأنت المنان بالعطيات على أهل مملكتك والعائد عليهم بتحنن رأفتك... يا خير من دعاه داع وأفضل من رجاه راج، عظم يا سيدي أملي وساء عملي... وما أنا يا رب وما خطري... يحملني ويجرئني على معصيتك حلمك عني ويدعوني إلى قلة الحياء سترك علي... أين سترك الجميل، أين عفوك الجليل، أين فرجك القريب، أين غياثك السريع...

فما ندري ما نشكر، أجميل ما تنشر أم قبيح ما تستر... يا حبيب من تحبب إليك ويا قرة عين من لاذ بك وانقطع إليك، أنت المحسن ونحن المسيئون... فوعزتك يا سيدي لو نهرتني ما برحت من بابك ولا كففت عن تملقك لماانتهى إلى من المعرفة بجودك وكرمك...

أفتراك يا رب تخلف ظنوننا أو تخيب أمالنا، كلا يا كريم، فليس هذا ظننا بك ولا هذا فيك طمعنا. يا رب، إن لنا فيك أملا طويلا كثيرا... عصيناك ونحن نرجو أن تستر علينا...

تتحبب إلينا بالنعم ونعارضك بالذنوب، خيرك إلينا نازل وشرنا إليك صاعد... كذب العادلون باللّه‏ وضلوا ضلالا بعيدا وخسروا خسرانا مبينا.

اللهم صل على محمّد وآل محمّد... وما أنا يا سيدي وما خطري هبني بفضلك يا سيدى... أنا الصغير الذي ربيته، وأنا الجاهل الذي علمته، وأنا الضال الذي هديته.. وأنا الطريد الذي آويته، أنا يا رب الذي لم أستحيك في الخلا ولم أراقبك في الملا، أنا صاحب الدواهي العظمى أنا الذي على سيده اجتريَ، أنا الذي عصيت جبار السماء... 

إلى من يذهب العبد إلا إلى مولاه؟ وإلى من يلتجىِ‏ء المخلوق إلا إلى خالقه؟ إلهي لو قرنتني بالاصفاد ومنعتني سيبك من بين الاشهاد ودللت على فضائحي عيون العباد وأمرت بي إلى النار وحلت بيني وبين الابرار ما قطعت رجائي منك... ولا خرج حبك من قلبى، وأجمع بيني وبين المصطفى وآله خيرتك من خلقك... فالامر لك وحدك لا شريك لك والخلق كلهم عيالك وفي قبضتك وكل شيء خاضع لك تباركت يا رب العالمين.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

يا عدتي في شدتي، يا حافظي في غربتي، يا مونسي في وحدتي، يا وليي في نعمتي، يا كهفي حين تعييني المذاهب وتسلمني الاقارب ويخذلني كل صاحب. يا عماد من لا عماد له، يا سند من لا سند له، يا ذخر من لا ذخر له، يا حرز من لا حرز له، يا كهف من لا كهف له، يا كنز من لا كنز له، يا ركن من لا ركن له، يا غياث من لا غياث له، يا جار من لا جار له، يا جاري اللصيق، يا ركني الوثيق، يا إلهي بالتحقيق، يا رب البيت العتيق، يا شفيق يا رفيق، فكني من حلق المضيق واصرف عني كل هم وغم وضيق واكفني شر ما لا أطيق وأعني على ما أطيق...
 

اللهم صل على محمّد وآل محمّد وحفظا حفظا لغراس غرسها بيد الرحمن وشربها من ماء الحيوان ونجاتها بدخول الجنان أن يكون بيد الشيطان تجزّ بفأسه تقطع وتحزّ، إلهي فمن أولى منك بأن يكون عن حريمك دافعا ومن أجدر منك بأن يكون عن حماك حارسا ومانعا.
 

حيث ثبت أن اللّه‏ جل وعلا لا يعرف إلا بخلقه الموجود لا من شيء مطلقا فيكون هذا الفصل من الكلام بصدد بيان:

إن اللّه‏ تعالى أقام الانوار الاربعة عشر ـ وهم الرسول الاعظم وآله المعصومون عليهم السلام مقام نفسه في جميع العوالم، فعرف الخلائق بهم قدسه، وأنقذهم بهم عن تيه الجهالة وحيرة الضلالة، فهم أصول الكرم وأولياء النعم ومحالّ المعرفة ومساكن التوحيد، ولهم المنّ والولاية المطلقة بذلك على ما سوى خالقهم مطلقا،
الباب الخامس عشر
مرائي المعرفة في العوالم كلها:

حيث إنه لا يمكن تعريف الخالق تعالى نفسه لعباده إلا في مرآة إرائة صنعه وفعله وخلقه ويمتنع أن يكون بغير ذلك فأي مخلوق يليق بأن يسند على كرسي كرامة ربه ويكون مرآة لمعرفته ودليلا على عظمته إلا من هو أشرفهم وأكملهم، أذلهم عند نفسه وأكرمهم على ربه، أعرف الخلايق باللّه‏ وأعبدهم له، حتى تحصل معرفة الخالق للجنّ والانس والملك بمعرفة أولئك الخلايق وبتعريفهم وتسبيحهم وتنزيههم وتهليلهم وتقديسهم للمعبود، فيؤمنوا بربوبية ربهم ويذعنوا له بالطاعة والعبودية.

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

لما أراد اللّه‏ عز وجل أن يخلق الخلق خلقهم ونشرهم بين يديه ثم قال لهم: من ربكم؟
فأول من نطق رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم وأمير المؤمنين والائمة صلوات اللّه‏ عليهم أجمعين، فقالوا: أنت ربنا، فحمّلهم العلم والدين، ثم قال للملائكة: هؤلاء حملة ديني وعلمي وأمنائي على خلقي وهم المسؤولون.

ثم قال لبني آدم: أقروا للّه‏ بالربوبية ولهؤلاء النفر بالطاعة والولاية. فقالوا: نعم ربنا، أقررنا. فقال اللّه‏ جل جلاله للملائكة أشهدوا، فقالت الملائكة: شهدنا على أن لا يقولوا غدا «إنا كنا عن هذا غافلين أو تقولوا إنما أشرك آبائنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون»، يا داوود الانبياء مؤكدة عليهم في الميثاق.
 

سألت الصادق عليه السلام عن قول اللّه‏ عز وجل «هذا نذير من النذر الاولى»، قال:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى لما ذرأ الخلق في الذر الاول أقامهم صفوفا قدامه وبعث اللّه‏ عز وجل محمّدا صلي الله عليه وآله ‏وسلم حيث دعاهم فآمن به قوم وأنكره قوم، فقال اللّه‏ عز وجل «هذا نذير من النذر الاولى»" يعني به محمّدا صلي الله عليه وآله ‏وسلم حيث دعاهم إلى اللّه‏ عز وجل في الذر الاول.
 

وفي الزيارة الجامعة الكبيرة:

السلام على أئمة الهدى والمثل الاعلى... وحجج اللّه‏ على أهل الدنيا والاخرة والاولى... ومحالّ معرفة اللّه‏، ونوره وبرهانه وأركانا لتوحيده وشهداء على خلقه وأعلاما لعباده... أشهد أنكم الائمة المهديون المعصومون... المصطفون... القوامون بأمره... وكدتم ميثاقه...

من أراد اللّه‏ بدء بكم، ومن وحده قبل عنكم، ومن قصده توجه بكم... لا أحصي ثنائكم، ولا أبلغ من المدح كنهكم، ومن الوصف قدركم... بكم فتح اللّه‏ وبكم يختم... وبكم أخرجنا اللّه‏ من الذل... بموالاتكم علمنا اللّه‏ معالم دينا... وبموالاتكم تمت الكلمة... ائتمنكم على سرّه واسترعاكم أمر خلقه... فبلغ اللّه‏ بكم أشرف محل المكرمين، وأعلى منازل المقربين، وأرفع درجات المرسلين، حيث لا يلحقه لاحق، ولا يفوقه فائق، ولا يسبقه سابق، ولا يطمع في إدراكه طامع، حتى لا يبقى ملك مقرب، ولا نبي مرسل، ولا صديق، ولا شهيد، ولا عالم، ولا جاهل، ولا دني، ولا فاضل، ولا مؤمن صالح، ولا فاجر طالح، ولا جبار عنيد، ولا شيطان مريد، ولا خلق في ما بين ذلك شهيد إلا عرفهم جلالة أمركم، وعظم خطركم، وكبر شأنكم، وتمام نوركم، وصدق مقاعدكم، وثبات مقامكم، وشرف محلكم ومنزلتكم عنده، وكرامتكم عليه، وخاصتكم لديه، وقرب منزلتكم منه...

قال اللّه‏ تعالى:

«... فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا به من قبل كذلك نطبع على قلوب المعتدين».
 

وقال أبو جعفر وأبو عبد اللّه‏ عليهماالسلام:

إن اللّه‏ خلق الخلق وهي أظلة فأرسل رسوله محمّدا صلي الله عليه وآله ‏وسلم فمنهم من آمن به ومنهم من كذبه.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... ما للّه‏ آية أكبر مني.
 

الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

لولا أنا وعلى ما عرف اللّه‏، ولولا أنا وعلى ما عبد اللّه‏، ولولا أنا وعلي ما كان ثواب ولا عقاب. ولا يستر عليا عن اللّه‏ ستر، ولا يحجبه عن اللّه‏ حجاب، وهو الستر والحجاب في ما بين اللّه‏ وبين خلقه.
 

وقال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم في أمير المؤمنين عليه السلام:

... هذا الامام الازهر، ورمح اللّه‏ الاطول، وباب اللّه‏ الاكبر، فمن أراد اللّه‏ فليدخل الباب... وحجة اللّه‏ على خلقه إن اللّه‏ تعالى لم يزل يحتج به على خلقه في الامم كل أمة يبعث فيه نبيا.

... إن اللّه‏ تبارك وتعالى تفرد بملكه ووحدانيّته فعرف عباده المخلصين نفسه، فمن أراد أن يهديه عرف ولايته، ومن أراد أن يطمس على قلبه أمسك عنه معرفته... لما عرج بي... فقلت: ملائكة ربي تعرفوننا حق معرفتنا؟ فقالوا: يا رسول اللّه‏ لم لا نعرفكم وأنتم أول خلق خلقه اللّه‏، خلقكم اللّه‏ أشباح نور في نور من نور اللّه‏، جعل لكم مقاعد في ملكوته بتسبيح وتقديس وتكبير له، ثم خلق الملائكة مما أراد من أنوار شتى وكنا نمرّ بكم وأنتم تسبحون اللّه‏ وتقدسون وتكبرون وتحمدون وتهللون فنسبح ونقدس ونحمد ونهلل ونكبر بتسبيحكم وتقديسكم وتحميدكم وتهليلكم وتكبيركم فما نزل من اللّه‏ فإليكم، وما صعد إلى اللّه‏ تعالى فمن عندكم، فلم لا نعرفكم؟...

الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

إن اللّه‏ عز وجل خلقني وخلق عليا وفاطمة والحسن والحسين من نور، فعصر ذلك النور عصرة فخرج منه شيعتنا، فسبحنا فسبحوا، وقدسنا وقدسوا، وهللنا فهللوا، ومجدنا فمجدوا، ووحدنا فوحدوا، ثم خلق السموات والارضين وخلق الملائكة فمكثت الملائكة ماة عام لا تعرف تسبيحا ولا تقديسا، فسبحنا فسبحت شيعتنا فسبحت الملائكة، وقدسنا فقدست شيعتنا فقدست الملائكة... 

فنحن الموحدون حيث لا موحد غيرنا، وحقيق على اللّه‏ عز وجل كما اختصنا واختص شيعتنا أن ينزلنا وشيعتنا في أعلى عليين.

إن اللّه‏ اصطفانا واصطفى شيعتنا من قبل أن نكون أجساما، فدعانا فأجبنا فغفر لنا وشيعتنا من قبل أن نستغفر اللّه‏ تعالى.
 

معاينة اللّه‏ ومخاطبته
يكون معرفة هؤلاء العباد المكرمين معرفة اللّه‏، ويتلقى مواجهتهم معاينة اللّه‏ ومخاطبتهم مخاطبة اللّه‏، ولقاؤهم لقاء اللّه‏، ورؤيتهم رؤية اللّه‏ تعالى:

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام في قول اللّه‏ عز وجل: «فلما آسفونا انتقمنا منهم» قال:

ان اللّه‏ تبارك وتعالى لا يأسف كأسفنا ولكنه خلق أولياء لنفسه يأسفون ويرضون وهم مخلوقون مدبرون فجعل رضاهم لنفسه رضى، وسخطهم لنفسه سخطا، وذلك لانه جعلهم الدعاة إليه والادلاء عليه فلذلك صاروا كذلك، وليس أن ذلك يصل إلى اللّه‏ كما يصل إلى خلقه ولكن هذا معنى ما قال من ذلك وقد قال أيضا "من أهان لي وليا فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها" وقال أيضا: «من أطاع الرسول فقد أطاع اللّه‏» وقال أيضا: «إن الذين يبايعونك إنما يبايعون اللّه‏»، وكل هذا وشبهه على ما ذكرت لك.
 

قال اللّه‏ تعالى:

«إن إلينا إيابهم ثم إن علينا حسابهم».
 

... كنت قاعدا مع أبي الحسن الاول عليه السلام والناس في الطواف في جوف الليل فقال لي:... إلينا إياب هذا الخلق وعلينا حسابهم.
 

وقال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

... عليّ ديان هذه الامة والشاهد عليها والمتولي لحسابها...

ويقول الامام الباقر عليه السلام:

... ثم يدعى بنا فيدفع إلينا حساب الناس، فنحن واللّه‏ ندخل أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار.
 

وقال النبي صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

... من زارني في حياتي أو بعد موتي فقد زار اللّه‏ جل جلاله...

ويقول الامام الصادق عليه السلام:

... إن اللّه‏ واحد أحد متوحد بالوحدانية متفرد بأمره، خلق خلقا ففوض إليهم أمر دينه فنحن هم. يابن أبي يعفور، نحن حجة اللّه‏ في عباده وشهداؤه على خلقه، وأمناؤه على وحيه وخزانه على علمه، ووجهه الذي يؤتى منه وعينه في بريته، ولسانه الناطق، وقلبه الواعي، وبابه الذي يدل عليه، ونحن العاملون بأمره، والداعون إلى سبيله. بنا عرف اللّه‏، وبنا عبد اللّه‏، نحن الادلاء على اللّه‏، ولو لا نا ما عبد اللّه‏.

قال اللّه‏ تعالى:

«ويحذركم اللّه‏ نفسه».

ونقول في زيارة أبي الائمة صلوات اللّه‏ وسلامه عليه:

السلام على نفس اللّه‏ القائمة فيه بالسنن... ويده الباسطه بالنعم... أشهد أنك مجازي الخلق، وشافع الرزق، والحاكم بالحق... فالخير منك وإليك...
 

الامام الكاظم عليه السلام:

اصطفاهم لنفسه، وجعلهم خزان علمه وبلغاء إلى خلقه، أقامهم مقام نفسه، لانه لا يرى ولا يدرك ولا تعرف كيفيته ولا أينيته. فهؤلاء الناطقون المبلغون عنه، المتصرفون في أمره ونهيه. فبهم يظهر قدرته، ومنهم ترى آياته ومعجزاته، وبهم ومنهم عرف عباده نفسه، وبهم يطاع أمره، ولولا هم ما عرف اللّه‏ ولا يدري كيف يعبد الرحمن. فاللّه‏ يجري أمره كيف يشاء في ما يشاء ولا يسأل عما يفعل وهم يسألون. 

ونقول في الزيارة الجامعة الكبيرة:

إن بيني وبين اللّه‏ عز وجل ذنوبا لا يأتي عليها إلا رضاكم... من أطاعكم فقد أطاع اللّه‏، ومن عصاكم فقد عصى اللّه‏، ومن أحبكم فقد أحب اللّه‏، ومن أبغضكم فقد أبغض اللّه‏...

ويقول الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... يا أصبغ، من شك في ولايتي فقد شك ايمانه، ومن أقر بولايتي فقد أقر بولاية اللّه‏ عز وجل، وولايتي متصلة بولاية اللّه‏ كهاتين ـ وجمع بين أصابعه ـ يا أصبغ، من أقر بولايتي فقد فاز، ومن أنكر ولايتي فقد خاب وخسر وهوى في النار، ومن دخل النار لبث فيها أحقابا... 

الباب السادس عشر
ولاية الاولياء والتفويض إليهم:

إشارة
ملخص ما ياتي في هذا الفصل من الكلام:

إن ولاية الاولياء الاربعة عشر عليهم السلام على ما سواهم من المخلوقات ليس أمرا جعليا صرفا بل يكون ذلك من فروع توسيطهم في إيصال النعم الالهية كلها إلى غيرهم ويكون توسيطهم في ذلك بالمنّ والاختيار المطلق منهم في المنع والاعطاء، وتكون الامور مفوضة إليهم لا على وجه انعزال الخالق تعالي عنها بل على نحو أن يشاؤوا ما شاء الله تعالي، ولا يكون ذلك على جهة الايجاب العلّي والمعلولي، أو ضرورة ترتيب السير النزولي والصعودي كما يزعمه أصحاب الفلسفة، بل على نحو توافق المشيتين الصادرتين عن الاختيار المطلق من جانب الخالق تعالي وأولياء أمره عليهم السلام فتصبح الادلة المثبتة لولايتهم المطلقة على ما سواهم إرشادا إلى الواقع وإخبارا عن حقيقة ما لهم من المنّ بذلك على غيرهم ولا تكون تأسيسا.

إن ولاية الانوار الاربعة عشر عليهم السلام لا تكون جعلية جعلا صرفا بلا اقتضاء اي أمر تكويني في ذلك كولاية الموكل على وكيله مثلا بل هم الاولياء على الخلق مطلقا بمجرد كونهم وسائط في التعريف وبنفس كونهم محال التوحيد:

عن الامام أبي عبد اللّه‏ عليه السلام في قول اللّه‏ عز وجل: «فطرة اللّه‏ التي فطر الناس عليها» قال:

التوحيد، ومحمد رسول اللّه‏، وعلي أمير المؤمنين.
 

عن الامام الرضا عن أبيه عن جده عن أبيه محمد بن على عليهم السلام في قول اللّه‏ عز وجل: «فطرة اللّه‏ التي فطر الناس عليها»" قال
 

سألت الصادق عليه السلام عن قوله: «فمنكم كافر ومنكم مؤمن» فقال:

عرف اللّه‏ عز وجل إيمانهم بولايتنا، وكفرهم بتركها يوم أخذ عليهم الميثاق وهم ذر في صلب آدم عليه السلام .
 

قال اللّه‏ تبارك وتعالى:

«وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح وإبراهيم وموسى وعيسى بن مريم وأخذنا منهم ميثاقا غليظا».

فقال الصادق عليه السلام:

كان الميثاق مأخوذا عليهم للّه‏ بالربوبية ولرسوله بالنبوة ولاميرالمؤمنين والائمة عليهم السلام بالامامة، فقال: «ألست بربكم» ومحمّد صلي الله عليه وآله ‏وسلم نبيكم وعلى عليه السلام إمامكم والائمة الهادين عليهم السلام أئمتكم؟" قالوا: بلى.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ أمهر فاطمة... الجنة والنار، تدخل أعدائها النار وتدخل أولياؤها الجنة، وهي الصديقة الكبرى وعلى معرفتها دارت القرون الاولى.

ويشهد لذلك وحدة السياق في السؤال والجواب في قوله تعالى:

«ألست بربكم؟ قالوا: بلى»
وقوله:

ألست بربكم ومحمد نبيكم وعلي إمامكم والائمة الهادون أئمتكم؟ فقالوا: بلى...
 

فإنه لو كانت ولايتهم عليهم السلام جعلية صرفا لكان للناس أن يجيبوا عن السؤال المذكور بأن يقولوا: إن تجعلهم لنا وليا فنعم وإلا فلا.

ولهذا أيضا تكون معرفتهم هي معرفة اللّه‏ تعالى، والجهل بهم هو الشرك والضلالة مطلقا، وهذا هو سرّ امتناع التفكيك والتفرقة بين التوحيد والولاية:

وبالجملة فكما أن ولاية الرب تبارك وتعالى ليست جعلية بل تحصل بمجرد الخلق والايجاد، فكذلك ولاية الاولياء الاربعة عشر عليهم السلام ليست جعلية بعد توسيطهم في التعريف، ولا يحتاج إلى أي مرحلة أخرى من الجعل سوى كونهم وسائط بين الخالق والخلق.

ولا يذهب عليك أن القول بولايتهم عليه السلام من حيث كونهم وسائط لوجود ما سواهم على نحو الصدور الفلسفي وكونهم الصادر الاول عن ذات الخالق وصدور غيرهم عنهم وأمثال ذلك من التعابير فهي أوهام لا يخفى عليك بطلانها لوضوح بطلان مبانيها وأدلتها ونتائجها.

واعلم أن ولاية الانوار المقدسة الاربعة عشر على ما سوى اللّه‏ تعالى لا تكون من حيث توسيطهم في التعريف فقط، بل هم أولياء النعم كلها وليس إيصالهم النعم إلى غيرهم تكليفا عليهم كتوسيط الملائكة في إيصال فيوضات الخالق تعالى إلى الخلق، بل إن اللّه‏ تعالى أعطاهم ولم يكلفهم الاعطاء إكراما لهم وإعظاما لشأنهم، فإليهم المنع والاعطاء، ولهم المنّ بذلك على ما سوى اللّه‏ تعالى:

... سألت أبا عبد اللّه‏ عليه السلام في قوله تعالى: «هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب» قال: أعطى سليمان ملكا عظيما ثم جرت هذه الاية في رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم فكان له أن يعطي ما شاء من شاء ويمنع من شاء، وأعطاه اللّه‏ أفضل مما أعطى سليمان لقوله: «ما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا».
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ عز وجل أدّب رسوله حتى قوّمه على ما أراد، ثم فوّض إليه فقال عز ذكره: «ما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا» فما فوض اللّه‏ إلى رسوله صلي الله عليه وآله ‏وسلم فقد فوّضه إلينا.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ عز وجل أدّب نبيه فأحسن أدبه، فلما أكمل له الادب قال: «إنك لعلى خلق عظيم»" ثم فوض إليه أمر الدين والامة ليسوس عباده، فقال عز وجل: «ما آتاكم الرسول فخذوه، وما نهاكم عنه فانتهوا» وإن رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم كان مسدّدا موفقا مؤيدا بروح القدس، لا يزل ولا يخطى‏ء في شيء مما يسوس به الخلق.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم كان يفوض إليه، إن اللّه‏ تبارك وتعالى فوض إلى نبيه محمّد فقال: «ما آتاكم الرسول فخذوه، وما نهاكم عنه فانتهوا).

فقال رجل: إنما كان رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم مفوضا إليه في الزرع والضرع، فلوى جعفر عليه السلام عنه عنقه مغضبا فقال: في كل شيء، واللّه‏ في كل شيء.
 

الامام الباقر عليه السلام:

إن عليا عليه السلام كان في ما ولي بمنزلة سليمان بن داود، قال اللّه‏ تعالى: «امنن أو أمسك بغير حساب».
 

وممن روى التفويض في أمر الدين من أهل السنة هو الخطيب الخوارزمي في مناقبه:

قال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم: إن اللّه‏ لما خلق السموات والارض دعاهن فأجبنه فعرض عليهن نبوتي وولاية علي بن أبيطالب عليه السلام فقبلتاهما، ثم خلق الخلق وفوض إلينا أمر الدين، فالسعيد من سعد بنا، والشقي من شقي بنا، نحن المحللون لحلاله والمحرمون لحرامه.
 

... كنت عند أبي جعفر الثاني عليه السلام فأجريت اختلاف الشيعة فقال:

يا محمد، إن اللّه‏ تبارك وتعالى لم يزل متفردا بوحدانيته ثم خلق محمدا وعليا وفاطمة فمكثوا ألف دهر، ثم خلق جميع الاشياء فأشهدهم خلقها وأجرى طاعتهم عليها وفوض أمورها إليهم، فهم يحللون مايشاؤون ويحرّمون ما يشاؤون ولن يشاؤوا إلا أن يشاء اللّه‏ تبارك وتعالى.

ثم قال: يا محمّد هذه الديانة التي من تقدّمها مرق، ومن تخلّف عنها محق، ومن لزمها لحق، خذها إليك يا محمد.
 

وفي الزيارة الجامعة الكبيرة:

السلام عليكم يا أهل البيت النبوة... وأولياء النعم وعباده المكرمين الذين لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون... العاملون بإرادته... إياب الخلق إليكم وحسابهم عليكم... وأمره إليكم... بكم فتح اللّه‏ وبكم يختم، وبكم ينزل الغيث وبكم يسمك السماء أن تقع على الارض إلا بإذنه، بكم ينفس الهم وبكم يكشف الضر... وذل كل شيء لكم...

إن بيني وبين اللّه‏ عز وجل ذنوبا لا ياتي عليها إلا رضاكم... واسترعاكم أمر خلقه.

... اختلف أصحابنا في التفويض وغيره فمضيت إلى أبي طاهر بن بلال أيام استقامته فعرفته الخلاف، فقال: أخّرنى، فأخّرته أياما فعدت فأخرج إلي حديثا بإسناده إلى أبي عبد اللّه‏ عليه السلام قال:

إذا أراد أمرا عرضه على رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم ثم أمير المؤمنين عليه السلام واحدا بعد واحد إلى أن ينتهي إلى صاحب الزمان عليه السلام، ثم يخرج إلى الدنيا، وإذا أراد الملائكة أن يرفعوا إلى اللّه‏ عز وجل عملا عرض على صاحب الزمان عليه السلام، ثم يخرج على واحد واحد إلى أن يعرض على رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم، ثم يعرض على اللّه‏ عز وجل، فما نزل من اللّه‏ فعلى أيديهم، وما عرج إلى اللّه‏ فعلى أيديهم، وما استغنوا عن اللّه‏ عز وجل طرفة عين.
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام في قنوته:

اللهم منك البدء ولك المشية ولك الحول ولك القوة، وأنت اللّه‏ الذي لا إله إلا أنت، جعلت قلوب أوليائك مسكنا لمشيتك ومكمنا لارادتك، وجعلت عقولهم مناصب أوأمرك ونواهيك، فأنت إذا شئت ما تشاء حرّكت من أسرارهم كوامن ما أبطنت فيهم، وأبدأت من إرادتك على ألسنتهم ما أفهمتم به عنك في عقودهم بعقول تدعوك وتدعو إليك بحقائق ما منحتهم به.
 

... كان رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم قاعدا ذات يوم هو وعلي عليه السلام إذ سمع قائلا يقول: ما شاء اللّه‏ وشاء محمد، وسمع آخر يقول: ما شاء اللّه‏ وشاء على، فقال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم: لا تقرنوا محمّدا ولا عليا باللّه‏ عز وجل، ولكن قولوا: ما شاء اللّه‏ ثم شاء محمّد، ما شاء اللّه‏ ثم شاء على، إن مشية اللّه‏ هي القاهرة التي لا تساوى ولا تكافى ولا تدانى.
 

... اختلف جماعة من الشيعة في أن اللّه‏ عز وجل فوض إلى الائمة عليهم السلام أن يخلقوا ويرزقوا، فقال قوم: هذا محال، وقال آخرون: بل اللّه‏ أقدرهم على ذلك، فقال قائل: مالكم لا ترجعون إلى أبي جعفر محمّد بن عثمان العمري فإنه الطريق إلى صاحب الامر عليه السلام، فكتبوا المسئلة وأنفذوها إليه فخرج إليهم من جهته توقيع نسخته:

إن اللّه‏ تعالى هو الذي خلق الاجسام وقسم الارزاق لانه ليس بجسم ولا حال في جسم، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير. فأما الائمة عليهم السلام فإنهم يسألون اللّه‏ تعالى فيخلق، ويسألونه فيرزق، إيجابا لمسألتهم وإعظاما لحقهم.
 

... وجّه قوم من المفوضة والمقصّره كامل بن إبراهيم المدني الى أبي محمّد عليه السلام، قال كامل: فقلت في نفسي: أسأله لا يدخل الجنة إلا من عرف معرفتي وقال بمقالي؟ قال: فلما دخلت على سيدي أبي محمّد عليه السلام... فسلمت وجلست إلى باب عليه ستر مرخى فجائت الريح فكشف طرفه فإذا أنا بفتى كأنه فلقة قمر من أبناء أربع سنين أو مثلها، فقال لي:

يا كامل بن إبراهيم، فاقشعررت من ذلك وألهمت أن قلت: لبيك يا سيدي. فقال: جئت إلى ولي اللّه‏ وحجته وبابه تسأله: هل يدخل الجنة إلا من عرف معرفتك وقال بمقالتك؟ فقلت: اي واللّه‏، قال: إذن واللّه‏ يقلّ داخلها، واللّه‏ أنه ليدخلها قوم يقال لهم: الحقية. قلت: يا سيدي، ومن هم؟ قال: قوم من حبّهم لعلي عليه السلام يحلفون بحقه ولا يدرون ما حقه وفضله.

ثم سكت صلوات اللّه‏ عليه عني ساعة، ثم قال: وجئت تسأله عن مقالة المفوضة، كذبوا، بل قلوبنا أوعية لمشية اللّه‏، فإذا شاء شئنا، واللّه‏ يقول: «وما تشاؤون إلا أن يشاء اللّه‏» ثم رجع الستر على حالته فلم أستطع كشفه.

فنظر إلى أبو محمد عليه السلام متبسما فقال: يا كامل، ما جلوسك، قد أنبأك بحاجتك الحجة من بعدي، فقمت وخرجت ولم عاينه بعد ذلك.
 

وفي زيارة أمير المؤمنين عليه السلام:

السلام عليك يا حافظ سرّ اللّه‏، وممضي حكم اللّه‏، ومجلى إرادة اللّه‏، وموضع مشية اللّه‏.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الامام كلمة اللّه‏، وحجة اللّه‏، ووجه اللّه‏، ونور اللّه‏، وحجاب اللّه‏، وآية اللّه‏، يختاره اللّه‏ ويجعل فيه ما يشاء ويوجب له بذلك الطاعة والولاية على جميع خلقه. فهو وليه في سماواته وأرضه أخذ له بذلك العهد على جميع عباده، فمن تقدّم عليه كفر باللّه‏ من فوق عرشه، فهو يفعل ما يشاء وإذا شاء اللّه‏ شاء... 

فهذا الذي يختاره اللّه‏ لوحيه... ويجعل قلبه مكان مشيته وينادي له بالسلطنة ويذعن له بالامرة... إن الامامة... خلافة اللّه‏ وخلافة رسل اللّه‏، فهي عصمة وولاية وسلطنة... فهي مرتبة لا ينالها إلا من إختاره اللّه‏ وقدّمه وولاه وحكّمه... 

فالولاية هي... تدبير الامور... هذا كله لال محمد لا يشاركهم فيه مشارك... خلقهم اللّه‏ من نور عظمته وولاهم أمر مملكته فهم... أمره بين الكاف والنون، إلى اللّه‏ يدعون، وعنه يقولون، وبأمره يعملون... 

هم الائمة الطاهرون... والخلفاء الراشدون... وحجج اللّه‏ على الاولين والاخرين... وإن اللّه‏ لم يخلق أحدا إلا وأخذ عليه الاقرار بالوحدانية والولاية للذرية الزكية والبرائة من أعدائهم، وإن العرش لم يستقر حتى كتب عليه بالنور، لا اله إلا اللّه‏، محمد رسول اللّه‏، علي ولي اللّه‏.

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ جعل قلوب الائمة موردا لارادته، فإذا شاء اللّه‏ شاوؤا وهو قول اللّه‏ عز وجل «وما تشاؤون إلا أن يشاء اللّه‏».
 

وفي الزيارة المروية في الكافي عن أبي عبد اللّه‏ الحسين عليه السلام:

وإرادة الربّ في مقادير أموره تهبط إليكم وتصدر من بيوتكم.
 

وفي زيارة الحجة المنتظر صلوات اللّه‏ عليه ـ وقال السيد بن طاووس أنها معروفة بالندبة وأولها: سلام على آل يس ـ لطائف، منها قوله:

فما منا شيء إلا وأنتم له السبب وإليه السبيل.

ومنها:

أنت... دليل إرادته.

ومنها:

والقضاء المثبت ما استأثرت به مشيتكم، والممحوما لا استأثرت به سنتكم.
 

رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

... فقلت ملائكة ربي تعرفوننا حق معرفتنا؟ فقالوا:

يا رسول اللّه‏، لم نعرفكم وأنتم أول خلق خلقه اللّه‏... فما نزل من اللّه‏ تعالى فإليكم، وما صعد إلى اللّه‏ تعالى فمن عندكم.
 

الامام الباقر عليه السلام:

نحن حجة اللّه‏ ونحن باب اللّه‏ ونحن لسان اللّه‏ ونحن وجه اللّه‏ ونحن عين اللّه‏ في خلقه ونحن ولاة أمر اللّه‏ في عباده.
 

الامام الصادق عليه السلام:

لو أذن لنا أن نعلم الناس حالنا عند اللّه‏ ومنزلتنا منه لما احتملتم. فقال له: في العلم؟ فقال: العلم أيسر من ذلك، إن الامام وكر لارادة اللّه‏ عز وجل، لا يشاء إلا ما يشاء اللّه‏.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ عز وجل خلق خلقا، خلقهم من نوره ورحمته لرحمته، فهم عين اللّه‏ الناظره وأذنه السامعة ولسانه الناطق في خلقه بإذنه، وأمناؤه على ما أنزل من عذر أو نذر أو حجة، فبهم يمحو اللّه‏ السيئات وبهم يدفع الضيم وبهم ينزل الرحمة، وبهم يحيي ميتا، وبهم يميت حيا، وبهم يبتلي خلقه، وبهم يقضي في خلقه قضائه.

قلت: جعلت فداك من هؤلاء؟ قال: الاوصياء.

الامام الصادق عليه السلام:

... ونحن علة الوجود وحجة المعبود.
 

الامام الحجة الغائب المنتظر صلوات اللّه‏ عليه:

نحن صنائع ربنا والخلق بعد صنائعنا.
 

الامام الصادق عليه السلام:

نحن باب اللّه‏ وحجته وأمناؤه على خلقه وخزانه في سمائه وأرضه، حلّلنا عن اللّه‏، وحرّمنا عن اللّه‏، لا نحتجب عن اللّه‏ إذا شئنا وهو قوله تعالى: «وما تشاؤون إلا أن يشاء اللّه‏» وهو قوله صلي الله عليه وآله ‏وسلم: إن اللّه‏ جعل قلب وليه وكرا لارادته فإذا شاء اللّه‏ شئنا.
 

وليعلم أن ولاية اللّه‏ تبارك وتعالى على غيره وإحاطته بما سواه لا تكون من جهة كون الاشياء محاطا لوجوده وكونها مراتب ذاته المتعالية وتجلياتها كما يزعمه أصحاب الفلسفة والعرفان. بل تكون من حيث سلطانه جل وعلا على غيره إيجادا وإعداما إشرافا عليه واقتدارا، فإنه هو الفاعل بلا آلة:

الامام الصادق عليه السلام:

هو أجل من أن يعاني الاشياء بنفسه بمباشرة ومعالجة لان ذلك صفة المخلوق الذي لا يجيء الاشياء له إلا بالمباشرة والمعالجة، وهو تعالى نافذ الارادة والمشية فعال لما يشاء.
 

ثم إنه كما أنه لا يتحقق شيء دون مشية اللّه‏ تبارك وتعالى فكذلك يكون تحقق الامور كلها متوقفةً على مشية الانوار الاربعة عشر صلوات اللّه‏ عليهم بما أعطاهم الله جل وعلا من المنزلة والرفقة، ولكنهم لا يشاؤون إلا ما يشاء اللّه‏ وإذا شاء اللّه‏ شاءوا، كل ذلك بما منّ اللّه‏ عليهم وأعطاهم ما أعطاهم، أكراما لهم وإعظاما لشأنهم. قال اللّه‏ تبارك وتعالى:

«النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم».
 

وقال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله:

من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وانصر من نصره،و اخذل من خذله.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... فأما قوله: «اللّه‏ يتوفي الانفس حين موتها»، وقوله: «يتوفاكم ملك الموت»...

فهو تبارك وتعالى أجل وأعظم من أن يتولي ذلك بنفسه، وفعل رسله ملائكته فعله، لانهم بأمره يعملون... ولملك الموت أعوان من ملائكة الرحمة والنقمة، يصدرون عن أمره، وفعلهم فعله، وكل ما يأتون منسوب إليه، وإذا كان فعلهم فعل ملك الموت، وفعل ملك الموت فعل اللّه‏، لانه يتوفي الانفس على يد من يشاء، ويعطي ويمنع، ويثيب ويعاقب على يد من يشاء وأن فعل أمنائه فعله، كما قال: «وما تشاؤون إلا أن يشاء اللّه‏».
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

إن اللّه‏ تبارك وتعالى اسمه على ما وصف به نفسه بالانفراد والواحدانية، هو النور الازلي القديم الذي ليس كمثله شيء، لا يتغير، ويحكم ما يشاء ويختار، ولا معقب لحكمه ولا راد لقضائه، ولا ما خلق زاد في ملكه وعزه، ولا نقص منه ما لم يخلقه، وإنما أراد بالخلق إظهار قدرته وأبداء سلطانه وتبيين براهين حكمته، فخلق ما شاء كما شاء، وأجرى فعل بعض الاشياء على أيدي من اصطفى من أمنائه وكان فعلهم فعله، وأمرهم أمره، كما قال: «ومن يطع الرسول فقد أطاع اللّه‏».

... وعرّف الخليقة فضل منزلة أوليائه، وفرض عليهم من طاعتهم مثل الذي فرضه منه لنفسه، وألزمهم الحجة بأن خاطبهم خطابا يدل على انفراده وتوحده وبأن له أولياء تجري أفعالهم وأحكامهم مجرى فعله، فهم العباد المكرمون «لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون». «هو الذي أيدهم بروح منه».

وعرّف الخلق اقتدارهم على علم الغيب بقوله: «عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحدا إلا من ارتضى من رسول» وهم النعيم الذي يسأل العباد عنه، لان اللّه‏ تبارك وتعالى أنعم بهم على من اتبعهم من أوليائهم.

قال السائل: من هؤلاء الحجج؟ قال: هم رسول اللّه‏ ومن حلّ محلّه من أصفياء اللّه‏ الذي قرنهم اللّه‏ بنفسه ورسوله وفرض على العباد من طاعتهم مثل الذي فرض عليهم منها لنفسه، وهم ولاة الامر الذين قال اللّه‏ فيهم: «أطيعوا اللّه‏ وأطيعوا الرسول وأولي الامر منكم» وقال فيهم: «ولو ردّوه إلى الرسول وإلى أولى الامر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم».

قال السائل: وما ذاك الامر؟ قال على عليه السلام: الذي به تنزل الملائكة في الليلة التي يفرق فيها كل أمر حكيم من خلق ورزق وأجل وعمل وعمر وحياة وموت، وعلم غيب السموات والارض، والمعجزات التي لا تنبغي إلا للّه‏ وأصفيائه والسفرة بينه وبين خلقه وهم وجه اللّه‏ الذي قال: «فأينما تولوا فثم وجه اللّه‏»، هم بقية اللّه‏ ـ يعني المهدي ـ يأتي عند انقضاء هذه النظرة، فيملا الارض قسطا وعدلا كما ملئت ظلما وجورا، ومن آياته الغيبة والاكتتام عند عموم الطغيان وحلول الانتقام.
 

الامام علي بن موسى الرضا عليه السلام:

يا أبا حمزة، لا تنامن قبل طلوع الشمس فإني أكرهها لك، إن اللّه‏ يقسم في ذلك الوقت أرزاق العباد وعلى أيدينا يجريها.
 

من البديهي أن معرفة حقيقة وجود الخالق تعالي مستحيلة مطلقا، بالعقل كانت أم بغير ذلك، وأما إثبات وجوده تعالى فهل يمكن بالعقل مستقلا أم لا؟!

قد تدعي المعرفة البشرية إمكان ذلك بل وقوعها، ونحن نخالفهم في ذلك ونقول:

إن العلم بوجود الخالق تعالي لا يمكن أن يحصل بالعقل مستقلا عن البيان الالهى، وذلك أن إدراك المخلوق منحصر باحتمال وجود الموجود المقداري، وأما ما وراء ذلك فلا مقتضي لالتفاته إليه ـ بلا احتياج إلى مانع يمنعه عن ذلك ـ فيكون عنده مجهولا مطلقا، واستحالة الحكم ـ نفيا وإثباتا ـ على المجهول المطلق من البداهة بمكان.

ثم إنه لا يلزم مع ذلك أن يكون إثبات وجود الخالق أمرا تعبديا غير عقلي، لان التصديق بوجود الخالق، بعد توجه المخلوق إلى الموضوع اللائق للالوهية ـ الذي لا يحصل إلا بتعريف الخالق نفسه ـ أمر عقلي صرف، والاستدلال العقلي لا يخرج عن كونه عقليا بكون الالتفات إلى موضوعه من غير ناحية العقل.

الباب السابع عشر 

الاقرار بوجود الخالق تعالى عقلي أم تعبدي، أم لا ذاك ولا ذا؟!

إن البحث عن اللّه‏ تعالى ومعرفته يقع في مقامين:

الاول). مقام إثبات الوجود والاقرار بشيء هو خالق الاشياء وهو شيء بخلاف الاشياء،
والثاني). مقام معرفة أن اللّه‏ تعالى ما هي حقيقة ذاته، وما هو كنه وجوده،
وحيث إنا قد فرغنا عن المقام الثاني وقلنا "إن تعلق المعرفة بالنسبة إلى الذات المتعالية محال ذاتا وثبوتا، وليس للمخلوق إلا الاقرار والتصديق بوجود ذات بخلاف الاشياء، محجوبة عن الاوهام والافكار والعقول والخطرات فقد بقي شيء وهو: أن المقام الاول ـ وهو مقام التصديق والاقرار العقلي بوجود اللّه‏ تعالى هل يمكن أن يحصل بالعقل مستقلا عن الهادي والبيان، أم ليس للعقل بلا بيان من الخالق نفسه سبيل إلى ذلك أيضا؟!

وعلى الفرض الثاني ـ أي على فرض أن لا يكون للعقل باستقلاله سبيل إلى الاقرار بوجود المعبود تعالي ـ فهل يلزم أن تكون المعرفة إذا تعبدية غير برهانية، أم لا؟!

ولتوضيح الجواب نقدم أمثلة:

الاول). السمك يعيش في الماء ولا مقتضي له لتقسيم الحياة من عند نفسه إلى الحياة في الماء والحياة خارج الماء، وأما إذا كان هناك موجود يدرك ما وراء ما يدركه السمك، ويلفته إلى أن الحياة خارج الماء تكون حياة أيضا، وهي شيء بخلاف الحياة المدركة له فقد يفتح له السبيل إلى قبول ذلك أو إنكاره.

الثانى). الانسان يعلم الان بوجود أصوات وأنوار حوله تكون أمواجها أكثر أو أقل طولا مما يدركه هو بعينه وأذنه، ولكنه قبل أن يحصل له العلم بوجود هذه الاصوات والالوان ما كان له بنفسه مقتض لتقسيم الاصوات والالوان إلى الاصوات والالوان ذات طول موج وراء ما يسمعه ويراه وما دونه.

الثالث). نفرض أن هناك إنسان أكمه ويعيش كذلك، وحينئذ فمن الضرورى ¨ أنه لا مقتضي لهذا الانسان بنفسه للالتفات إلى وجود الالوان والانوار المحسوسة المدركة لغيره من أفراد الانسان. فيمتنع له بنفسه تقسيم المحسوسات إلى ما يرى بالعين وما يدرك بغيرها فضلا عن أن يمكنه إثبات وجود الانوار والالوان أو إنكارها بخصوصها.

الرابع). إن السطح المستوي لا يمكنه أن يدرك وجود الموجود ذي أبعاد ثلاثة، ولا مقتضي له بنفسه أن يقسم الموجود إلى "ما يكون ذا أبعاد ثلاثة" و"ما يكون ذا بعدين" و"ما يكون ذا بعد واحد".

ثم إن لموضوع الامثلة التي ذكرناها أحكام خاصة:

الاول). لا يمكن العلم بوجود تلك الموضوعات والالتفات إليها لتلك الاشخاص بأنفسهم. وذلك لعدم وجود المقتضي للتوجه إلى ذلك، وإن لم يكن هناك مانع يمنعهم عن ذلك.

الثاني). لا يمكن لاؤلئك الاشخاص معرفة ذوات موضوعات تلك الامثلة، ولا يحصل لهم العلم بحقيقتها أكثر من علمهم بأنها "أشياء بخلاف ما يدركونه ويعرفونه".

الثالث). لا يمكن إثبات وجود تلك الموضوعات للاشخاص المذكورين إلا من حيث دلالة الادلة ووجود آثارها عليها.

الرابع). ليس لهؤلاء الاشخاص إنكار وجود تلك الموضوعات بعد دلالة الدليل عليها.

فكما أنه ليس للاحول إنكار الواحد إذا دلّه دليل عقلي قطعي على وجود ذلك، وليس للاصمّ إنكار وجود الاصوات بدليل أنه لا يسمعها، ويكون القاضي الفصل والحاكم العدل في ذلك كله هو العقل؛
وكما أن التصديق بوجود اللون من الاكمه لا يتوقف على رؤيته ذلك، ويصح منه ـ بل يجب عليه ـ التصديق بوجود اللون بعد قيام الدليل على وجود ذلك عنده، وبعد التفاته إلى محدودية حواسه وإدراكاته، وليس له حينئذ إلا أن يقول: "عدم إدراكي اللون بخصوصه لا يمنعني عن جواز تصديقي بذلك بل لا بد لي من الاقرار بوجود شيء بخلاف ما أحسّ به، وخارج عما أدركه"،
وكما أنا أنفسنا لا يمكننا تصور عدم النور والظلمة معا بل لا يمكن حكمنا بعدمهما معا إلا بأن نتصور وجودهما أولا، ثم نحكم بعدمهما جميعا عقلا.
 

ـ وكذلك في ساير الامثلة ـ فكذلك نحن بعد الالتفات إلى أن على وجودنا وبصرنا وبصيرتنا وادراكنا حجابا لا يرينا إلا الاشياء المخلوقة المقدارية المتجزية، لا بد لنا من الاقرار بوجود الخالق تعالي بعد قيام الدليل على ذلك وليس لنا إلا التصديق والاقرار بأن اللّه‏ تعالى موجود ثابت واقعي حقيقي وهو شيء بحقيقة الشيئية وبخلاف الاشياء كلها، واستحالة تعلق علمنا بحقيقة ذاته تعالى لا يمنعنا عن إمكان التصديق بوجوده، والايمان بوجوده الغائب عن مطلق حواسنا وإدراكاتنا.

الخامس). إن حصول الالتفات إلى تلك الموضوعات لاولئك الاشخاص وإن كان يمتنع أن يحصل لهم بأنفسهم، ولكنه لا يلزم من ذلك أن يكون العلم والاقرار بوجود تلك الموضوعات لهم ـ بعد التوجه والالتفات إلى الموضوع ودلالة الدليل عليه ـ أمرا تعبديا غير عقلي، فإن مرحلة الالتفات إلى الشيء غير مرحلة إثباته وإنكاره، وأحكامهما متغايرتان. فلا منافاة بين أن يكون أمر عقليا غير تعبدي وبين أن يكون الالتفات إلى موضوعه غير عقلي ـ بل الصحيح هو أن العلم بالموضوع خارج عن شأنية الاتصاف بكونه عقليا أو تعبديا، فإنهما من أوصاف القضايا الخبرية لا التصورات ـ وعليه فلا منافاة بين أن تكون المعرفة التصديقية بوجود الخالق تعالي عقلية غير تعبدية، بعد أن يكون سبيل الالتفات إلى الموضوع اللائق به الالوهية منسدّا على العقل، ومحتاجا إلى تعريف الخالق تعالي نفسه.

السادس). إنه لا يجوز تكليف من مثّلنا بهم بالاقرار والتسليم، إلا:

ألف). بعد توجيههم إلى وجود النقصان والمحدودية في إدراكاتهم بواسطة غير شخصهم الذي يكون مدركا لهم ولنقصان إدراكاتهم
ب). بعد توجيههم إلى تلك الموضوعات وتعريفها لهم
وإلا كان تكليف لاولئك الاشخاص بالتصديق بوجود الموضوعات المذكورة قبل بيان محدودية إدراكاتهم، وقبل توجيههم إلى تلك الموضوعات وتعريفها لهم، تكليفا بما لا يطاق.

وحينئذ نقول في مسألة معرفة اللّه‏ سبحانه:

1). إنه ليس للعقل بنفسه وبلا بيان من اللّه‏ تعالى النيل إلى مقام الاقرار والتصديق بوجود الخالق، فإن غاية ما عند المخلوق ـ بنفسه لا ببيان وتوجيه من الخالق ـ هو إدراك الموجود المقداري المتجزي الذي يقسّمه إلى المتناهي واللامتناهي، وقد بيّنا أن ذلكما كليهما مقداريان مخلوقان، بل الثاني منهما وهمٌ.

الامام الحسين عليه السلام:

ليس برب من طرح تحت البلاغ.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

كل ما قدره عقل... فهو محدود.
 

وأما التوجه والالتفات إلى الموجود المتعالي عن المقدار والاجزاء، وتقسيم الموجود إلى المقداري وما يكون بخلافه، فليس للمخلوق إليه سبيل مطلقا، لعدم احتماله وتجويزه الوجود إلا لما يتحقق في المقدار والاجزاء والعدد ـ وذلك لعدم وجود المقتضي لهذا الادراك بالنسبة إليه، فلا مجال للسؤال عن مانع ذلك الادراك له ـ. فغير الموجود المقداري المتجزي ـ مع قطع النظر عن بيان الخالق وتوجيهه المكلف إلى الموضوع المبائن للمقدار والاجزاء الذي تليق به الالوهية ـ مجهول مطلق عنده، فكيف يمكنه أن يثبت ذلك أو ينفيه نفيا خاصا؟!

الامام الصادق عليه السلام:

... أرأيت لو كان معك كيس فيه جواهر، فقال لك قائل: هل في الكيس دينار؟ فنفيت كون الدينار في الكيس، فقال لك قائل: صف لي الدينار وكنت غير عالم بصفته هل كان لك أن تنفي كون الدينار عن الكيس وأنت لا تعلم؟ قال: لا، فقال عليه السلام: العالم أكبر وأطول وأعرض من الكيس، فلعل في العالم صنعة (صفة ظ). من حيث لا تعلم صفة الصنعة من غير الصنعة، فانقطع عبد الكريم.
 

فإن من لا يعلم صفة الدينار بعينه كيف يمكنه أن يثبت وجوده أو ينفيه نفيا خاصا؟! وكذلك من لا يرى في أدق صور أوهامه ومعقولاته وخطراته وكل ما يمكنه أن يصل إليه بمطلق إدراكاته إلا المقدار والعدد والزمان والمكان، ولا يلتفت إلى غير ذلك أصلا، فيكف يثبت وجود شيء خارجا عن ذلك أو ينفيه نفيا خاصا؟!.

إن قلت: أليس يكفي المخلوق في هذا المقام علمه ببداهة قانون العلية وكشف وجود كل أثر عن وجود مؤثره؟
قلت: إن القانون الكلي العقلي الدال على أن "كل مخلوق لا بد له من سبب وعلة"، لا صلة له بمقام الالتفات إلى الموضوع اللائق بالالوهية أصلا. فإن وجوب الاقرار بأن هناك شيئا هو الواجب ردّا للدور والتسلسل، أمر صحيح لا غبار عليه في نفسه، ولكنه لا يفيد شيئا في إثبات وجود الخالق تعالي إلا بعد التفات العقل إلى الموضوع اللائق للاقرار بكونه خالقا غير مخلوق، وذلك أمر لا يمكن تحصيله من حكم العقل بأصل العلية. فإن المخلوق مادام لا يرى الوجود إلا لما يراه موجودا في المقدار والعدد والاجزاء يكون معذورا في رؤية التناقض بين هاتين القاعدتين وهما:

ألف). إن كل مخلوق يحتاج إلى خالق وسبب وعلة
ب). كل ما يمكنني أن أفرضه موجودا لا يليق بأن يكون إلها، ولا يمكن أن يكون مستغنيا عن وجود العلة والخالق.

فظهر أن انسداد طريق العقل إلى إثبات وجود الخالق، ناشى‏ء من عدم سبيل للمخلوق إلى أن يجد شيئا يليق بالخالقية حتى يكون موضوعا لتصديقه وإقراره، وأصل العلية أجنبي عن هذا المقام ـ أي مقام إثبات الموضوع ـ بالمرّة، فأصل العلية في عين أنه غير قابل للشك والترديد أبدا، إلا أنه ليس ذاك يكفي المخلوق للاقرار بوجود الخالق مع حصر الموجود عنده بالمقداري فقط. وبالجملة إذا كان ما يصح وجوده عند المخلوق في جميع محتملاته يساوي المقدار ـ إما متناهيا وإما غير متناه، مع أن الثاني مستحيل الوجود ذاتا، والاول هو المعلول المحتاج القابل للزيادة والنقصان والوجود والعدم ـ، فلا يبقى له موضوع للاثبات أو النفي بعنوان أنه الخالق والرب اللائق به الالوهية والربوبية. ويجوز أن يكون إشارة إلى ذلك ما قاله مولانا الامام الصادق عليه السلام حيث يقول:

ولو لا ذلك لم يدر أحد من خالقه ورازقه... 

ولم يقل عليه السلام: ولو لا ذلك لم يعلم أحد أنه لا بد له من خالق ورازق.

الانسداد وعجز العقل عن إثبات وجود الخالق المتعال
فليس للمخلوق ـ والحال هذه ـ إلا سلوك أحد طريقين بالنظر إلى نفسه، وهما:

الف). أن يختار لنفسه ربّا مما يراه ويصح عنده وجوده، ـ غافلا عن أن ما يراه ويصح عنده وجوده لا يليق بالخالقية ـ فيختار خالقه إما نارا، وإما نورا، وإما شمسا، وإما قمرا، وإما بقرا، وإما شجرا، وإما وجودا صرفا إطلاقيا بلا حدّ ولا نهاية، و...

ب). أن يكون تاركا للفحص، آيسا عن الحصول على النتيجة، لما يرى من التعارض بين أصل العلية الموجبة للاقرار بوجود الخالق، وبين رؤية انحصار الموجود عنده بما لا يليق بالخالقية، المستلزمة لانكار وجود الخالق بعنوان عام، فيقول:

كان أبي يقول لي: إن هذا السؤال: من خلقني؟، لا جواب له، لانه ينبغي أن يسأل بعده: فمن خلق اللّه‏؟ فظهر لي بهذا السؤال الساذج كذب برهان علة العلل، وهو كاذب عندي إلى الان، لانه إن يلزم أن تكون لكل شيء علة، فيجب أن تكون للخالق أيضا علة، وإن يمكن أن يكون شيء موجودا بلا علة، فيجوز أن يكون ذلك الشيء هو اللّه‏ أو العالم نفسه."
 

نعم، هذا هو حكم الانسان وعقلَه وغاية ما يدركه ويفهمه، ولكنه بالنظر إلى هداية ربه وخالقه، فإن أدركه البيان والتوجيه إلى نقصانه في مطلق إدراكه ـ في عالم سابق كعالم الذر مثلا، أو في عالم الدنيا بتذكر الحجج وهدايتهم بعد نسيان عالم الذر (كما يأتي تحت عنوان "المعرفة به عليه السلام " في ص). ـ، فأقر بوجود الخالق تعالي يكون مؤمنا، وإن أنكره بعد ذلك يكون جاحدا.

«ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بيّنة».
 

ونزيد البحث توضيحا:

لا شك أن الاكمه، والجاهل المطلق بالنسبة إلى حقيقة الرؤية البصرية ووجود الالوان، ـ وهو لا يرى ولا يحتمل نقصانا في إدراكه، بل يتوهم أن المحسوس مطلقا هو ما يصل هو إليه بحواسه ـ لا يتوجه حكمه إلى وجود اللون نفيا وإثباتا أبدا، وهو مع هذا فإن دلّه دليلٌ عقلي على وجود شيء خارج عن إدراكه وهو اللون فهو معذور في رؤية التناقض ما دام لا يرى نقصانا في حواسه، ولا يتوجه إلى المحدودية في إدراكاته، فإن كان هناك مدرك غيره فوجّهه إلى محدودية إدراكاته ونقصان حواسه فليس له حينئذ إلا الاقرار بوجود ذلك، وذلك لاقتضاء الدليل القطعي الدال على وجود اللون أولا، والتفاته إلى نقصان حواسه وإدراكاته واحتماله وجود شيء خارج عن كل ما يدركه ويحتمل وجوده ثانيا.

فلا يرتفع التناقض المترائى عنده بين القاعدتين اللتين أشرنا إليهما، ولا يمكن أن يهتدي إلى الحق والواقع، إلا بتعريف وهداية من جانب من يرى محدودية إدراكاته.

مثال آخر:

هناك إنسان على عينيه عدستين حمراوتين وهو على حاله هذا غير متوجه إلى ذلك، وحينئذ فإن دلّه دليل قطعي على وجود لون مخالف لما يراه ـ كالابيض مثلا ـ يكون معذورا في رؤية التناقض مادام غير ملتفت إلى النقصان في إبصاره،
ـ كيف وهو لا يرى غير ما يرى ـ وأما إن كان هناك هادٍ يهديه فوجّهه إلى نقصان إدراكاته فلا عذر له في الجحود والانكار، ولا يسعه حينئذ إلا التسليم والاقرار بوجود اللون الابيض اقتضاء لقطعية الدليل الدال على وجود ما لا يدركه.

وحينئذ فنقول:

إن المخلوق، بصره وبصيرته، معقوله ومتوهمه، حسه وإدراكه، مفروضه ومحتمله، كل ذلك منحصر بالموجود المقداري المعلول المحتاج القابل للوجود والعدم، فهو معذور في رؤية التناقض بين:

ألف). أصل العلية
ب). عدم قابلية ما يمكنه فرض وجوده للخالقية والاستغناء عن العلة
كيف وهو غير ملتفت إلى محدودية إدراكه مطلقا حتى يصح له فرض شيء خارج عن إدراكه ومفروضه، ويمكنَه احتمال وجود شيء خارج عما يحتمل وجوده، وحتى يلتفتَ إلى شيء خارج عن كل شيء عنده حتى يثبته ويتخلص عن التناقض المترائى له في طريق إثبات وجود الخالق.

فإنه لا يُري غير ما يُرى، وإلا لما كان مما لا يُرى
ولا يُتصور غير ما يُتصور، وإلا لما كان غير ما يُتصور
ولا يُفهم غير ما يُفهم، وإلا لما كان مما لا يُدرك ولا يُفهم
فلا يتوقع من فارض لا يفرض موجودا إلا في المقدار والعدد أن يفرض شيئا خارجا منه، منزها عنه حتى يثبته أو ينفيه. فإن استحالة الحكم على المجهول المطلق نفيا وإثباتا بديهي لغايتة.

الامام الصادق عليه السلام:

... إن اللّه‏ خلق الناس كلهم... لا يعرفون إيمانا بشريعة ولا كفرا بجحود،
 ثم بعث اللّه‏ الرسل تدعوا العباد إلى الايمان به.

فيكون طريق العلم بوجود الخالق ـ إثباتا ونفيا، نفيا خاصا ـ منسدا، والتكليف بذلك يكون قبيحا إلا أن يبتدء الخالق تعالى نفسُه بالتعريف والهداية، وهو الذي ينادي:

«أن علينا للهدى».
 

فيوجّه المخلوق إلى العلم بأن الموجود لا يكون منحصرا بما يمكن أن يصل إليه المخلوق ويرى له الوجود، ويبيّنَ له أن رؤية التناقض عنده إنما نشأ عن خطأه في ما توهمه من كون الموجود منحصرا بما يحتمل هو بنفسه وجودَه ويمكنُه أن يفرضه موجودا، وهو معذور في هذا الخطأ ألبتة ما دام لا يرى محدودية في إدراكاته، لانه يمتنع له الالتفات ـ والحال هذه ـ إلى شيء خارج مما يكون مقداريا معلولا محتاجا، حتى يثبته أو ينفيه نفيا خاصا بعنوان أنه الخالق غير المحتاج إلى العلة الخارج مما تدركه الاوهام والعقول والخطرات والضمائر.

المعرفة من صنع اللّه‏
فظهر أنه لو لم يعرّف اللّه‏ تعالى نفسه إلى خلقه لم يعرفه أحد:

الامام الصادق عليه السلام:

... فعرّفهم نفسه ولو لا ذلك لن يعرف أحد ربه.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... ولو لا ذلك لم يدر أحد من خالقه ولا من رازقه.
 

الامام السجاد عليه السلام:

... بك عرفتك، وأنت دللتني عليك، ودعوتني إليك، ولو لا أنت لم أدر ما أنت.

... قلت للعبد الصالح عليه السلام: هل في الناس استطاعة يتعاطون بها المعرفة؟ قال: لا، إنما هو تطوّل من اللّه‏، قلت: أفلهم على المعرفة ثواب إذا كان ليس فيهم ما يتعاطونه بمنزلة الركوع والسجود الذي أمروا به ففعلوه؟ قال: لا، هو تطوّل من اللّه‏ عليهم وتطوّل بالثواب.
 

... قلت لابي الحسن الرضا عليه السلام: للناس في المعرفة صنع؟ قال: لا، فقلت: لهم عليها ثواب؟ قال: يتطوّل عليهم بالثواب كما يتطوّل عليهم بالمعرفة.
...

 عن أبي عبد اللّه‏ عليه السلام: أنه سئل عن المعرفة أمكتسبة هي؟ قال: لا، فقيل له: فمن صنع اللّه‏ وعطائه هي؟ قال: نعم، وليس للعباد فيها صنع، ولهم اكتساب الاعمال.
 

وهم عليهم السلام مصرحون بانسداد طريق المعرفة على العباد بلا بيان من اللّه‏ تعالى، معللين ذلك بأنه تكليف بما لا يطاق:

قلت لابي عبد اللّه‏ عليه السلام هل جعل في الناس أداة ينالون بها المعرفة؟ قال: لا، إن على اللّه‏ البيان لا يكلّف اللّه‏ نفسا إلا وسعها ولا يكلّف اللّه‏ نفسا إلا ما آتاها.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... لم يكلف اللّه‏ العباد المعرفة، ولم يجعل لهم إليها سبيلا.
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

ليس للّه‏ على خلقه أن يعرفوا، وللخلق على اللّه‏ أن يعرّفهم، وللّه‏ على الخلق إذا عرّفهم أن يقبلوا.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

هو الدال بالدليل عليه، والمؤدي بالمعرفة إليه...
 

الامام الصادق عليه السلام:

المعرفة صنع من هي؟ قال عليه السلام: من صنع اللّه‏ عز وجل، ليس للعباد فيه صنع.
 

فلا يمكن الوصول إلى حقيقة معرفة التوحيد إلا بعد معرفة أن الموجود ليس منحصرا في ما نحتمل وجوده ونجوّز له الوجود، بل الصحيح هو أن يقال:

إن الموجود إما مقداري وإما بخلافه، والاول هو ما نحتمل وجوده والثاني هو ما لا نحتمل بأنفسنا وجوده
والاول يدرك والثاني لا يدرك
والاول يوجد والثاني لا يوجد، بل هو متعالٍ عن قبول الوجود
والاول يعدم والثاني ليس قابلا للعدم
فالصغر والكبر، والوضع والرفع، والنقص والكمال، والفقر ، والشدة والضعف، والزيادة والنقصان، والكون في زمان ومكان ـ متناهيين أو غير متناهيين ـ، والقرب والبعد، والقوة والفعل، والتغير والثبوت، والخفاء والظهور، والتحقق وعدم التحقق، والصفة مطلقا، كل ذلك ملكة للمقدار ويختص به، ولا ينسب بطرفيه إلى ما هو يكون بخلاف المقدار، لعدم قابلية اتصاف الموضوع بذلك مطلقا. نعم،
إن اللّه‏ لا يوصف بالمحدودية.
 

ولكنه ليس ذلك من حيث كونه وجودا غير محدود وذاتا بلا نهاية، بل لان الوصف فرع المقدار الملازم للمحدودية:

عظم ربنا عن الصفة، وكيف يوصف بمحدودية من لا يحد ولا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار وهو اللطيف الخبير.
 

قد جاء في "تفسير الميزان":

إن التوحيد ونفي الشركاء ليس مما يرجع فيه إلى بيان النبوة، فإنه مما يستقل به العقل وتقضي به الفطرة فلا معنى لعدّه فضلا على الناس من جهة الاتباع بل هم والانبياء في أمر التوحيد على مستوى واحد وشرع سواء ولو كفروا بالتوحيد فإنما كفروا لعدم إجابتهم لنداء الفطرة لا لعدم اتباع الانبياء.

ونقول: قد ظهر بما بيناه ـ بل وبالمراجعة إلى ما تدعي الوصول إليه الفلسفة والعرفان من معرفة المعبود وتوصيفهم إياه بصفات أنفسهم، واعتقادهم بكون وجوده عين حقيقة وجودهم بلا حد ولا نهاية ـ، أن معرفة الخالق تعالى حق معرفته لا يمكن أن يحصل لاحد إلا بالمراجعة إلى أبواب معرفة اللّه‏ الحقيقية ـ وهم الانوار الاربعة عشر صلوات اللّه‏ عليهم أجمعين ـ فلهم المنّ والفضل على الخلائق أجمعين بتعريفهم إياهم معبودهم، وإنقاذهم عن تيه الجهالة وحيرة الضلالة. والقول بأن الانبياء وسائر الناس في أمر التوحيد على مستوى واحد، فهو أمر صحيح في نفسه ولكن ليس ذلك من جهة كفاية العقل المستقل للوصول إلى معرفة المعبود تعالي حق المعرفة كما تزعمه المعرفة البشرية، بل من حيث أنه لو لم يكن الخالق تعالى يعرّف نفسه إلى العباد ـ حتى الانبياء ـ لم تكن تحصل المعرفة لاحد مطلقا، وقد فرغنا عن البحث عن ذلك بالتفصيل والحمد للّه‏.

قال الامام الباقر عليه السلام:

إنا لو حدثنا برأينا ضللنا كمن ضل من قبلنا ولكنا حدثنا ببيّنة من ربنا بيّنها لنبيّه صلي الله عليه وآله فبيّنه لنا.
 

وبالجملة فالعجب كل العجب ممن يدعي استغنائه عن مدرسة النبوة والامامة في معرفة المعبود تبارك وتعالى مع ما يرى من وضوح بطلان ما وصل إليه العقلاء بآرائهم وأفكارهم في سبيل ذلك من الاعتقاد بالجبر والتشبيه ووحدة الوجود وأزلية وجود العالم و... وبذلك يظهر جليا بطلان ما قد يقال:

فالحق الذي لا محيص عنه في المرحلتين: أن العقل النظري مصيب في ما يشخصه ويقضي به من المعارف الحقيقية المتعلقة به تعالى، فإنا إنما نثبت له تعالى ما نجده عندنا من صفة الكمال كالعلم والقدرة والحياة واستناد الموجودات إليه، وسائر الصفات الفعلية العليا كالرحمة والمغفرة والرزق والانعام والهداية وغير ذلك على ما يهدي إليه البرهان. غير أن الذي نجده من الصفات الكمالية لا يخلو عن محدودية وهو تعالى أعظم من أن يحيط به حد، والمفاهيم لا تخلو عنه لان كل مفهوم مسلوب عن غيره منعزل مما سواه، وهذا لا يلائم الاطلاق الذاتي فتوسل العقل إلى رفع هذه النقيصة بشيء من النعوت السلبية تنزيها، وهو تعالى أكبر من أن يوصف بوصف، وأعظم من أن يحيط به تقييد وتحديد، فمجموع التشبيه والتنزيه يقرّبنا إلى حقيقة الامر
 

أو يقال:

فمن عظيم الجرم أن نحكم العقل عليه تعالى فنقيد إطلاق ذاته غير المتناهية فنحده بأحكامه المأخوذة من مقام التحديد والتقييد.

ومن عظيم الجرم أيضا أن نعزل العقل عن تشخيص أفعاله تعالى في مرحلتي التكوين والتشريع أعني أحكام العقل النظرية والعملية.
 

فإن أعظم الجرم هو توصيف الخالق تعالي بأوصاف المخلوقات والحكم عليه بعدم التناهي الذاتي الذي يكون وصفا موهوما في نفسه وممتنعا بالنظر إلى موضوعه، فضلا عن أن يوصف به الخالق جل وعلا.

ومن البديهي أن من يحكم على الخالق جل وعلا بذلك هو الذي قد عزل العقل عن حكمه الصريح بوجوب تباين ذات الخالق والمخلوق، وتنزهه عز وجل عن مجانسة مخلوقاته ومشابهة مصنوعاته المقدارية المتجزية القابلة للزيادة والنقصان والوجود والعدم بالذات.

ثم إن القول بأن التشبيه والتنزيه معا يقربنا إلى حقيقة معرفة الخالق جل وعلا ففساده أوضح من أن يخفى، بل اللّه‏ تعالى لا يعرف إلا بالتنزيه عن كل ما تصل إليه عقول الخلائق من معرفة الذوات والاشياء مطلقا.

الاغاثة قبل الاستغاثة
إن اللّه‏ جلت آلائه وعظمت كبرياؤه حيث يرى أن المخلوق لا سبيل له إلى إثبات وجود خالقه إن لم يهده اللّه‏ إلى ذلك، ـ وأساس الخلقة على العبودية والمعرفة ـ فما ترك خلقه سدى تائهين في الضلالة، بل أحضرهم قبل الهبوط إلى الارض في السماء في صورة الذر، وجعل فيهم ما إذا سألهم أجابوه، فأرسل إليهم أوليائه صلوات اللّه‏ عليهم بعد أن منحهم المعرفة قبل ذلك، فأراهم بهم صنعه وعرّفهم بهم نفسه، وأخرجهم بذلك من ظلمة الشرك والضلالة إلى نور الايمان والهداية. فمن الناس من آمن هناك بقلبه ولسانه، ومنهم من آمن بلسانه فقط وأنكر بقلبه، وهم قد نسوا الموقف بعد ذلك وثبتت في قلوبهم المعرفة.

نعم، قد ثبت بالادلة القاطعة أن الرب الودود قد إغاث الناس في واد المعرفة قبل استغاثتهم، وعرّفهم نفسه قبل ولادتهم في عالم يسمى بعالم الذر، والتعريف بهذا التعريف يختص بمدرسة الوحي الالهي ولا يمكن أن يصدر إلا عن أولياء اللّه‏ تعالى الشهداء على الخلق، وأما غيرهم من أصحاب  المعارف البشرية وأهل التفكير الناطقين عن أوهام وظنون وأهواء، فانّي لهم شأنية التكلم والبحث عن هذه الامور الجليلة الغالية، وأين هم عن الوصول إلى هذه الحقايق الشريفة والعلوم المقدسة الثمينة حتى يثتبوها أو يكونوا لها من المنكرين؟!. فحقيق بهم أن يجحدوا ذلك الموقف من التعريف والهداية أشد الانكار، ويؤوّلوا الايات المشيرة إليها والاخبار الناصّة عليها إلى معان بعيدة عن العقل والفهم ـ وكذلك يفعلون ـ ومن هاهنا قد ترى أصحاب الفلسفة والعرفان قد ينكرون ذلك أشد الانكار ويؤوّلون ما ورد في الباب من الاخبار، إلى معان واهية، وكيف لا يفعلون، و:

الناس أعداء ما جهلوا.
 

ولو سكت من لا يعلم سقط الاختلاف.
 

لو أن العباد إذا جهلوا وقفوا لم يجحدوا ولم يكفروا.
 

وقال رسول اللّه‏ عليهم السلام:

أشدّ الناس عذابا يوم القيامة... رجل يضل الناس بغير علم...
 

ولنأخذ بتفصيل بيان ذلك الموقف، فاستمع لما يتلى عليك من الشواهد عليه مما نطق به كتابا اللّه‏ الصامت والناطق:

قال اللّه‏ تعالى:

«وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين أو تقولوا إنما أشرك آبائنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون».
 

...عن زراره، سألت أبا جعفر عليه السلام عن قول اللّه‏ «وإذ أخذ ربك من بني آدم» إلى «أنفسهم» قال: أخرج اللّه‏ من ظهر آدم ذريته إلى يوم القيامة، فخرجوا كالذر، فعرّفهم نفسه، وأراهم نفسه، ولو لا ذلك ما عرف أحد ربه، وذلك قوله: «ولئن سألتهم من خلق السموات والارض ليقولن اللّه‏».
 

سأل أبو بصير الامام الصادق عليه السلام عن قول اللّه‏ «ألست بربكم قالوا بلى» قال: قلت: قالوا بألسنتهم؟ قال: نعم وبقلوبهم، فقلت: وأي شيء كانوا يومئذ؟ قال: صنع منهم ما اكتفى به.
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

... وأسرّ بعضهم خلاف ما أظهر، قلت: كيف علموا القول حيث قيل لهم: «ألست بربكم»؟ قال: إن اللّه‏ جعل فيهم ما إذا سألهم أجابوه.

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

... كان ذلك معاينة اللّه‏ فأنساهم المعاينة وأثبت الاقرار في صدورهم، ولو لا ذلك ما عرف أحد خالقه ولا رازقه، وهو قول اللّه‏ «ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن اللّه‏».
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

... إبن مسكان... قلت معاينة كان هذا؟ قال: نعم، فثبتت المعرفة ونسوا الموقف وسيذكرونه، ولو لا ذلك لم يدر أحد من خالقه ورازقه، فمنهم من أقر بلسانه ولم يومن بقلبه، فقال اللّه‏: «فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا من قبل».
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

... فطرهم على التوحيد عند الميثاق على معرفة أنه ربهم، قلت: فخاطبهم؟، فطأطأ راسه، ثم قال: لو لا ذلك لم يعلموا من ربهم ولا من رازقهم.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

إن اللّه‏ حين شاء تقدير الخليقة وذرء البرية وأبداع المبدعات، نصب الخلق في صور كالهباء قبل دحو الارض ورفع السماء... ثم اجتمع النور في وسط تلك الصور الخفية فوافق ذلك صورة نبينا محمّد صلي الله عليه وآله ‏وسلم فقال اللّه‏ عز من قائل: أنت المختار المنتجب وعندك مستودع نوري وكنوز هدايتي... إنصب أهل بيتك للهداية... واجعلهم حجتي على بريتي والمنبهين على قدرتي ووحدانيتى، ثم أخذ اللّه‏ الشهادة عليهم بالربوبية والاخلاص وبالوحدانية، فبعد أخذ ما أخذ من ذلك شات ببصائر الخلق انتخاب محمد وآله، وأراهم أن الهداية معه والنور له والامامة في آله، تقديما لسنة العدل وليكون الاعذار متقدما، ثم أخفى اللّه‏ الخليقة في غيبه... ولم يزل اللّه‏ تعالى يخبأ النور تحت الزمان إلى أن فضل محمّدا صلي الله عليه وآله ‏وسلم في ظاهر الفترات، فدعى الناس ظاهرا وباطنا، وندبهم سرا وإعلانا واستدعى عليه السلام التنبيه على العهد الذي قدمه إلى الذر قبل النسل، فمن وافقه وقبس من مصباح النور المقدم اهتدى إلى سره واستبان واضح أمره، ومن أبلسته الغفلة استحق السخط.
 

قد أُوّل حقيقة عالم الذر على غير حقيقته في "تفسير الميزان" حيث جاء فيه:

إن هذه النشأة الانسانية الدنيوية مسبوقة بنشأة أخرى إنسانية هي هي بعينها غير أن الاحاد موجودون فيها غير محجوبين عن ربهم يشاهدون فيها وحدانيته تعالى في الربوبية بمشاهدة أنفسهم لا من طريق الاستدلال، بل لانهم لا ينقطعون عنه ولا يفقدونه، ويعترفون به وبكل حق من قبله، أما قذارة الشرك وألواث المعاصي فهو من أحكام هذه النشأة الدنيوية دون تلك النشأة التي ليس فيها إلا فعله تعالى القائم به فافهم ذلك.

... والنشأة السابقة... لا تفارق هذه النشأة الانسانية الدنيوية زمانا بل هي معها محيطة بها لكنها سابقة عليها السبق الذي في قوله تعالى: «كن فيكون».
 

لا حجاب بينهم وبين ربهم في تلك النشأة فلو فرض هناك علم منهم كان ذلك إشهادا وأخذ ميثاق، وأما هذه النشأة فالعلم فيها من ورآء الحجاب وهو المعرفة من طريق الاستدلال.
 

... فلم يحتجبوا عنه، وعاينوا أنه ربهم كما أن كل شيء بفطرته يجد ربه من نفسه من غير أن يحتجب عنه.
 

إن آيات الذر تثبت عالما إنسانيا آخر غير هذا العالم الانساني المادي التدريجي المشوب بالالام والمصائب والمعاصي والاثام المشهود لنا من طريق الحس، وهو مقارن لهذا العالم المحسوس نوعا من المقارنة لكنه غير محكوم بهذه الاحكام المادية، وليس تقدمه على عالمنا هذا تقدما بالزمان بل بنوع آخر من التقدم المستفاد من قوله: «أن يقول له كن فيكون»
 فإن "كن" و"يكون" يحكيان عن مصداق واحد وهو وجود الشيء خارجا لكن هذا الوجود بعينه بوجهه الذي إلى اللّه‏ متقدم عليه بوجهه الاخر، وهو بوجهه الرباني غير تدريجي ولا زماني ولا غائب عن ربه ولا منقطع عنه بخلاف وجهه إلى الخلق.
 

نقول: هذا التأويل باطل من وجوه:

1 . لا يمكن الحكم بتخالف شيئين في كل الاحكام أو بعضها وأحدهما هو الاخر بعينه لا يختلفان إلا بالاعتبارات والجهات غير الواقعية.

2 . من البديهي أن صرف توصيف الشيء بالمقارنة، يستلزم كونه عدديا مقداريا متجزيا" زمانيا محكوما بأحكام المادة مطلقا، فيناقض ذلك كونه ذا وجه رباني غير تدريجي ولا زماني و...

3 . لا معنى لان يكون الشيء المقارن لهذا العالم المحسوس ـ أي نحو فرض ـ مقدما عليه حتى يبحث عن كيفية تقدمه.

4 . إن تقدم "كن" على "يكون" هو تقدم الايجاد على ما يوجد به، وهو تقدم المعنى المصدري الفعلي على وجود المفعول والمخلوق الخارجي، فلا معنى لاحاطة وجود أحدهما بالاخر، ولا ينطبق ذلك على ما فسّر به وجود النشأتين بوجه من الوجوه.

5 . تأويل آيات الذر إلى هذه المعاني الفلسفية البعيدة عن الفهم والدرك والظاهر ـ بل الممتنعة في نفسها ـ خلاف ما التزم به صاحب التفسير في مقدمة تفسيره حيث يقول:

قد اجتنبنا فيها عن أن نركن إلى حجة نظرية فلسفية أو إلى فرضية علمية، أو إلى مكاشفة عرفانية.
 

ويقول:

والبحث الصحيح يوجب أن تفسر هذه البيانات اللفظية على ما يعطيها اللفظ في العرف واللغة.
 

والتفسير المذكور مشحون بأمثال هذا المورد المتجاوز به عن حريم ما التزم به صاحبه كما لا يخفى على المراجع.

6 . الحجاب بين الخالق وخلقه هو نفس خلقه فلا يرتفع أبدا إلا على المباني الفلسفية والعرفانية الذاهبة إلى إنكار معنى الخلقة من رأسها، والقول بأن حقيقة وجود المخلوق هو نفس وجود الخالق بعينه بحيث تحصل بمشاهدة النفس مشاهدة الرب المتعال!!

7 . الطريق إلى معرفة الخالق تعالي منحصر بالاستدلال عليه من غيره.

8 . قيام فعل الخالق تعالي به جل وعلا لا يكون على نحو كون ذلك مرتبة من مراتب وجوده أو تجليا من تجليات ذاته حتى تحصل بوجدان ذلك وجدان حقيقة ذات الخالق تعالي كما تزعمه الفلسفة والعرفان، بل هو قيام المعنى المصدري الفعلي بوجود الفاعل المختار كما قلناه.

9 . إن حقيقة وحدانية الرب تعالي هو تعاليه الذاتي عن المقدار والعدد والجزء والكل، وعن حيطة والادراك والمشاهدة مطلقا، فمشاهدتها في أي نشأة فرضت تكون من أوضح المحال.

10 . الاعتقاد بقيام نشأة وجودية بوجود الخالق تعالي خلاف البرهان وضرورة المذهب التي تتحاشى حتى عن القول بأن اللّه‏ تعالى له صفات قائمة به وتذهب إلى القول بأن صفات اللّه‏ جل جلاله عين ذاته ـ على المشهور بين المتأخرين ـ ومنفية عنها مطلقا ـ على التحقيق ـ.

11 . الحكم باختصاص قذارة الشرك والواث المعاصي بهذه النشأة دون عالم الذر خلاف ما تدل عليه الادلة المثبتة لوجود عالم الذر، فإنها تدل بالصراحة على وجود من أقرّ هناك بلسانه بما أنكره بقلبه، وبهذا الاختلاف يظهر على أولي الافهام مدى تخالف مباني الانظار البشرية مع ما يصدر عن مصدر الهداية الالهية.

12 . إذا اختصت تلك النشأة بكونها فعل اللّه‏ تعالى القائم به عند أصحاب الفلسفة دون هذه النشأة، فما هو حكم هذه النشأة الدنيوية؟! فهل هناك من خالق غير اللّه‏؟! أم لهم تفسير آخر في معنى الخلقة؟!

قال اللّه‏ تعالى:

«هل من خالق غير اللّه‏ يرزقكم من السماء والارض لا إله إلا هو فأنى تؤفكون * إن يكذبوك فقد كذبت رسل من قبلك وإلى اللّه‏ ترجع الامور * يا أيها الناس إن وعد اللّه‏ حق فلا تغرنكم الحيوة الدنيا ولا يغرنكم باللّه‏ الغرور * إن الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدوا إنما يدعوا حزبه ليكونوا من أصحاب السعير * الذين كفروا لهم عذاب شديد والذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة وأجر كبير * أفمن زين له سوء عمله فرآه حسنا فإن اللّه‏ يضل من يشاء ويهدي من يشاء فلا تذهب نفسك عليهم حسرات إن اللّه‏ عليم بما يصنعون».
 

ما هو معنى معاينة اللّه‏ ومخاطبته؟!

قد وقع التعبير عن التعريف الذرّي في الروايات بالمعاينة والمخاطبة وإرائة اللّه‏ تعالى نفسه، ولذا قد يتوهم أهل السلوك العرفاني ومن يحذو حذوهم ويتبع نعالهم أن المعرفة الذرية قد تعلقت هناك بذات الخالق المتعال، بلا وساطة آثاره ودلالة خلقه عليه، ويدّعون أن السالك يجد اللّه‏ تعالى بكنه ذاته بوجدان نفسه هاهنا أيضا بعد الغفلة التامة عن كل تعلقاته الوجودية والوصول إلى مرحلة اللاعقلية واللاوهمية واللافكرية.

وذلك أن وجود المخلوق عندهم عين وجود الخالق بكنهه، ولا فرق بينهما إلا بحدود الماهيات الاعتبارية أو الوهمية أو الواقعية (ولا يخفى أن تسمية أمر يكون هذا حاله أمرا واقعيا کما ترى!). التي تحصل من توجهات النفس وإشاراتها فقط وإلا فمع صرف النظر عن هذا التوجه والاشارة فليس شيئا غير اللّه‏ تعالى!

ويزعمون أن الوصول إلى تلك الحالة قد يحصل على نحو غير إرادي، وقد يحصل إراديا بسبب رياضات وتمارين في جهة تحصيل الغفلة التامة من الماهيات ‏واللا فكري ووجدان كل نفس نفسه معراة عن الحدود والاعتبارات والتعينات، وقد كشفنا عن حقيقة حال هذه الرياضات التي ليست في الواقع إلا تلقينات باطلة وتصرفات شيطانية، في كتابنا الذي كتبناه لبيان بطلان السلوك العرفاني، وإنا بعد أن أوضحنا أن العلم والمعرفة باللّه‏ تعالى لا يحصل إلا من جهة العلم بأثره وفعله وصنعه، وبيّنا أنه لا يحصل العلم بوجوده تعالى إلا بواسطة خلقه، ولا يمكن أن نجده بذاته مطلقا، فلا يبقى شك في بطلان الاراء المذكورة، فإن المحال الذاتي لا ينقلب إمكانا، والذات التي تكون على خلاف المقدار والعدد والزمان والمكان لا تكون قابلة للمشاهدة والادراك والوجدان مطلقا.

يقولون: حيث إن إدراك الذات المتعالية محال فلا يكون ذلك إلا من صنعه تعالى، ولا يحصل إلا بفعله، ولا ينسب إلا إليه.

ونقول: إن المحال الذاتي لا يتعلق به الفعل مطلقا، واللّه‏ جل جلاله يتعالى عن إرادة المحال.

الامام الرضا صلوات اللّه‏ عليه:

... ليس في محال القول حجة، ولا في المسألة عنه جواب، ولا في معناه له تعظيم، ولا في إبانته عن الخلق ضيم إلا بامتناع الازلي
 أن يثنى
.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... ممتنع عن الادراك بما ابتدع من تصريف الذوات...

فلا يرفع الحجاب بينه وبين خلقه أبدا لان الحجاب ليس إلا نفس مخلوقية المخلوق فكيف يمكن سلبها عنه.

خلق اللّه‏ الخلق حجاب بينه وبينهم...
 

الامام الكاظم عليه السلام:

ليس بينه وبين خلقه حجاب غير خلقه، احتجب بغير حجاب محجوب واستتر بغير ستر مستور، لا إله إلا هو الكبير المتعال.
 

الامام الرضا عليه السلام:

فالحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه مما يمكن في ذواتهم ولامكان ذواتهم مما يمتنع منه ذاته...
 

إرائة الايات أم إرائة الذات؟!

فرفع هذا الحجاب لا يمكن أبدا، بل ونفس الروايات الواردة في بيان المعرفة الذرية مصرحة بأن التعريف في ذلك الموقف أيضا وقع بإرائة صنع الخالق تعالى وبدلالة المخلوقات على وجوده، فيكون المراد من المعاينة المصرحة بها في تلك الروايات هو شدة اليقين الحاصل من رؤية الاثر والصنع على وجود المؤثر والصانع. حيث إن التعبير بالمعاينه والارائة والمخاطبة عن كمال العلم واليقين الحاصل من الصنع في غاية الحسن والبلاغة ولا عكس:

الامام الباقر عليه السلام:

وأخرج من ظهر آدم ذريته إلى يوم القيامة، فخرجوا كالذر فعرّفهم وأراهم صنعه، ولولا ذلك لم يعرف أحد ربه، وقال: قال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم: كل مولود يولد على الفطرة، يعني على المعرفة بأن اللّه‏ عز وجل خالقه، فذلك قوله «ولن سئلتهم من خلق السماوات والارض ليقولن اللّه‏».

فالتعبير عن هذه الحالة في أمثال المقام أمر شائع بليغ ولا دلالة فيها على وقوع المعرفة على الذات بلا واسطة فإن المحال لا ينقلب إمكانا أبدا.

... قلت له: أخبرني عن اللّه‏ عز وجل هل يراه المؤمنون يوم القيامة؟! قال (الامام الصادق عليه السلام ): نعم وقد رأوه قبل يوم القيامة فقلت: متى؟! قال: حين قال لهم «ألست بربكم قالوا بلى» ثم سكت ساعة، ثم قال: وإن المؤمنين ليرونه في الدنيا قبل يوم القيامة؛ ألست تراه في وقتك هذا؟!

قال أبو بصير: قلت له: جعلت فداك، فأحدّث بهذا عنك؟! فقال: لا، أنك إذا حدّثت به فأنكره منكر جاهل بمعنى ما تقوله ثم قدّر أن ذلك تشبيه وكفر، وليست الرؤية بالقلب كالروية بالعين تعالى اللّه‏ عما يصفه المشبهون والمحددون.
 

رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

المحتجب بنوره دون خلقه في الافق الطامح والعز الشامخ والملك الباذخ، فوق كل شيء علا، ومن كل شيء ونا، فتجلى لخلقه من غير أن يكون يرى وهو بالمنظر الاعلى، فأحب الاختصاص بالتوحيد إذا احتجب بنوره وسما في علوه، واستتر عن خلقه وبعث إليهم الرسل ليكون الحجة البالغة على خلقه ويكون رسله إليهم شهداء عليهم. انبعث فيهم مبشرين ومنذرين «ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بينه»، وليعقل العباد عن ربهم ما جهلوه، فيعرفوه بربوبيته بعد ما أنكروه، ويوحدوه بإلالهية بعد ما عندوا.

والتعريف بالايات والعلامات هو طريق تعريف الخالق نفسه للعباد في كل المواطن والمواقف ولا ينحصر به التعريف في عالم الذر:

الامام الصادق عليه السلام:

إنما عرّف اللّه‏ عز وجل نفسه إلى خلقه بالكلام والدلالات عليه والاعلام.
 

... قال بأيّ شيء عرفناه؟ قال عليه السلام: بغيره، قال: فأيّ شيء غيره؟ قال الرضا عليه السلام: مشيته واسمه وصفته وما أشبه ذلك، وكل ذلك محدث مخلوق مدبّر.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إن اللّه‏ أظهر ربوبيته في إبداع الخلق.
 

الامام الرضا عليه السلام:

وبها [الاشياء] عرّفها الاقرار.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحمد للّه‏ المتجلي لخلقه بخلقه، والظاهر لقلوبهم بحجته.
 

فكيف يجوز غمض العين عن صريح الروايات وواضح دلالتها، وعدم التوجه إلى بليغ تشبيهها واستعارتها وكنايتها وحقيقتها ومجازها، والغفلة من حقايق المعاني المرادة منها الدال عليها، والقرائن الواضحة العقلية واللفظية المنصوبة عليها؟!

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... كل معروف بنفسه مصنوع..
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... ليس بإله من عرف بنفسه، هو الدال بالدليل عليه...
 

الامام سيد الشهداء عليه السلام:

... ليس برب من طرح تحت البلاغ...
 

الامام الرضا عليه السلام:

إذا لقامت فيه آية المصنوع، ولتحول دليلا بعد ما كان مدلولا عليه...
 

الامام الرضا عليه السلام:

ولما كان للباريء معنى غير المبروء...

وبما أوضحناه يظهر جليا أن القائل بإمكان وجدان ذات الخالق بنفسها من جهة معرفة النفس ووجدانها أو غيرها، هو القائل بوحدة الوجود وعينية ذات الخالق والمخلوق بعينه، نعوذ باللّه‏ تعالى من القول بذلك.

المعرفة الفطرية؟!

ومما جاء في "تفسير الميزان":

إذا اشتغل الانسان بالنظر إلى آيات نفسه، وشاهد فقرها إلى ربها، وحاجتها في جميع أطوار وجودها وجد أمرا عجيبا. وجد نفسه متعلقة بالعظمة والكبرياء، متصلة في وجودها وحياتها وعلمها وقدرتها وسمعها وبصرها وإرادتها وحبها وسائر صفاتها وأفعالها بما لا يتناهي بهاءا وسناءا وجمالا وكمالا من الوجود والحياة والعلم والقدرة وغيرها من الكمال...

وعند ذلك تنصرف عن كل شيء وتتوجه إلى ربها، وتنسى كل شيء وتذكر ربها. فلا يحجبه عنها حجاب، ولا تستتر عنه بستر، وهو حق المعرفة الذي قدر لانسان.

وهذه المعرفة الاحرى بها أن تسمى بمعرفة اللّه‏ باللّه‏.
 

إن الانسان إذا اشتغل بآية نفسه وخلا بها عن غيرها انقطع إلى ربه من كل شيء، وعقّب ذلك معرفة ربه معرفة بلا توسيط وسط، وعلما بلا تسبيب سبب، إذ الانقطاع يرفع كل حجاب مضروب، وعند ذلك يذهل الانسان بمشاهدة ساحة العظمة والكبرياء عن نفسه، وأحرى بهذه المعرفة أن تسمى معرفة اللّه‏ باللّه‏.
 

ونقول:

المعرفة المذكورة ووجدان الامر العجيب المذكور مبتنية على ما يدعيه أصحاب العرفان والفلسفه من كون وجود الخالق والمخلوق متحدا عينا وخارجا ـ بأن تكون المخلوقات مراتب وجود الخالق تعالي أو نفس صوره المتعينة بصور المخلوقات والمتجلية في الاقدار المتخالفات ـ وعليه فإذا وجد السالك نفسه بلا واسطة ولا حجاب فقد وجد ربه وخالقه عندهم بلا ستر ولا سبب!! وهذه المعرفة الخاطئة المخالفة للوجدان والبرهان وضرورة الاديان تعدّ عندهم المعرفة حق المعرفة. وهذه المعرفة التي تكون في الحقيقة معرفة المخلوق بعنوان الخالق تحسب عندهم معرفة اللّه‏ باللّه‏.

يقول الشيخ محمد جواد الخراساني قدس اللّه‏ روحه:

إنه تخيل بعض المعاصرين أن فساد الكشف لاجل عدم أهلية مدعيه، أو لاجل قولهم بالفناء فقال: لا مانع من أن يعرف اللّه‏ تعالى أوليائه الخاصة ممن شملتهم العناية الالهية، ذاته المقدسة بالذات المقدسة بنوره عرفانا شهوديا بقدر ما شاء من غير الفناء الذي يقول به الصوفية. وزعم أن هذا من معرفة الذات بالذات وأنه شيء استفاده من الروايات ـ أعاذنا اللّه‏ من أمثال هذه التوهمات ـ بل المدعى من مذهب أهل البيت عليهم السلام أن كشف الذات وإدراكه من حيث هو ذاته تعالى ممتنع بالذات، سمّي كشفا صوفيا أم لم يسمّ، قيل معه بالفناء أم لم يقل، قيل بوحدة الوجود أم لم يقل، قيل بأنه هو الوجود أم لم يقل، قيل بأهلية الكاشف أم لم يقل.
 

ولا يذهب عليك أن روايات معرفة النفس التي قد يهتم بها أصحاب الفلسفة والعرفان شديدا، وهي القائلة بأن: "من عرف نفسه فقد عرف ربه"، لهي من أهون الروايات مدركا، ومن أفسد الروايات بما يفسرها أصحاب الفلسفة والعرفان معنى.

حيث إنها لا توجد إلا في الكتب غير المعتبرة التي قد طال بين المحققين البحث عنها وعن اشتمالها على الروايات الشاذة التي لا توجد أمثالها في كتبنا المعتبرة المشهورة. ـ وتلك الكتب غير المعتبرة هي "غوالي اللئالي" و"غرر الحكم" و"مصباح الشريعة" وما هو أقل اعتبارا منها.

وأما بطلان المعنى الذي تفسر به الروايات المذكورة عند أهل السير والسلوك العرفاني والفلسفي فأظهر من الشمس للناظر في مباحث هذا الكتاب، والحمد للّه‏.

الباب الثامن عشر
شأن العقل في طريق معرفة اللّه‏ تعالى
إشارة
إنك لا ترى أحدا من الفلاسفة والعرفاء وعقلاء البشر ـ فضلا عن جهالهم ـ أن يكون مصيبا في طريق معرفة اللّه‏ ويعرفه حق معرفته، وذلك أن العقل على شرافته وعلو شأنه فشأنه شأن الباصرة مع النور حيث لا ينفع وجودها إلا مع وجوده. والنور هاهنا هو بيان الخالق تعالي وأوليائه المعصومون عليهم السلام .

ثم إنه حيث لا تتم الحجة بقيام أحدهما دون الاخرى فلا يصح ترجيح إحدى الحجتين ـ من العقل والبيان ـ على الاخرى كما يفعله الفلسفي فإن كل واحد منهما يكمّل حجية الاخر، ويقصر عن إفادة المطلوب باستقلاله، فلاوجه لتوهم المعارضة بينهما أصلا.

فلا تحصل المعرفة ولا تتم الحجة إلا بمعرفة الحجة سلام اللّه‏ عليه أبدا وتصبح بذلك أصول الدين منحصرة بأصل واحد وهو معرفة المعصوم والتسليم المطلق لديه لا غير،
وإليك تفصيل البحث:

عظمة شأن العقل
لك أن تقول: إذا كان لا تحصل معرفة اللّه‏ تعالى إلا ببيان منه تعالي وهدايته فما شأن العقل في طريق معرفة اللّه‏، وكيف لا يلزم أن تكون المعرفة على ما قلت تعبدية غير عقلية؟!

فأقول: لا شبهة في شرافة قدر العقل وعظمة شأنه، وهو الذي ورد فيه عن العصمة الرّبانية:

الامام الكاظم عليه السلام:

... إن اللّه‏ تبارك وتعالى بشّر أهل العقل والفهم في كتابه، فقال «فبشر عباد الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه»« . وعلى هذا التفسير فيكون قوله تعالى "احسنه" المفعول المطلق لبيان كيفية الاتباع وليس بمفعول به، فلا تتوهمن أنه يجوز الرجوع إلى كل متكلم والاستماع منه، وتأتي الرواية الشاهدة على ذلك في تفسير الاية إن شاء اللّه‏ تعالى).، أولئك الذين هداهم اللّه‏ وأولئك هم أولوالالباب»...
 

الامام الكاظم عليه السلام:

... ثم ذمّ الذين لا يعقلون فقال:... «إن شر الدواب عند اللّه‏ الصم البكم الذين لا يعقلون».
 

الامام الكاظم عليه السلام:

... كان أمير المؤمنين صلوات اللّه‏ عليه يقول: ما من شيء عبد اللّه‏ به أفضل من العقل... وإن ضوء الروح العقل، فإذا كان العبد عاقلا كان عالما بربه، وإذا كان عالما بربه أبصر دينه... ما قسم اللّه‏ بين العباد أفضل من العقل، نوم العاقل أفضل من سهر الجاهل، وما بعث اللّه‏ نبيا إلا عاقلا حتى يكون عقله أفضل من جميع جهد المجتهدين، وما أدي العبد فريضة من فرائض اللّه‏ حتى عقل عنه...
 

رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

... قوام المرء عقله، لا دين لمن لا عقل له.
 

رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

لا عدم أشد من عدم العقل.
 

العقل أو المعصوم؟!

فأقول جوابا عن سؤالك عن شأن العقل في معرفة اللّه‏ تعالى:

إن امتناع حصول العلم والاقرار بوجود الخالق بلا رجوع إلى البيان، وإنسداد طريق إثبات وجود الخالق إلا من بيان الحجج لا يستلزم أن يكون الامر تعبديا غير عقلي، فلا منافاة بين وجوب الرجوع إلي البيان والاخذ بالعقل.

توضيح ذلك: إنك تارة ترجع إلي البيان وتسأله عن شيء فيجيبك فتقبل قوله لا عن فهم علة الحكم وملاكه ـ كوجوب الاخفات في الظهر ـ مثلا فهو تعبد لا غير، ومرة آخرى تفهم شيئا بنفسك بلا رجوع إلى أحد كالحكم باستحالة اجتماع النقيضين مثلا وذاك عقلي صرف، ومرة ثالثة تفكر في مشكلة فلا تقدر على حلّها، ثم ترجع إلى غيرك فيستدل لك عليها بما تجده بعقلك، فتنحل عقدتك من بيانه بقنوع من نفسك وعقلك، فليس هذا من التعبد في شيء.

فللعقل في هذه المسألة الثالثة شأن عظيم بحيث أنه لو لا أنك كنت عاقلا لما نفعك البيان، كما أن للبيان أيضا هاهنا لشأنا عظيما لانه لو لم يكن يصل إليك البيان لكان عقلك قاصرا عن حلّ المشكلة بنفسه.

وذلك كما أن صحيح العين لا يرى إلا بالنور، والنور أيضا لا ينفع إلا من له عين صحيحة، ولا تحصل الرؤية إلا بهما معا. وهذا هو الحال بعينه في حصول العلم بوجود اللّه‏ تعالى، فإنه لو لم يكن التعريف والبيان من اللّه‏ تعالى لما حصلت المعرفة ولو لاشرف مخلوق وأكمل موجود:

الامام الصادق عليه السلام:

لو لا اللّه‏ ما عرفناه. 

كما أنه لو لم يمنّ أصحاب الوحى عليهم السلام بتعريف الخالق تعالى لغيرهم لما حصلت المعرفة لاحد أبدا:

ولو لا نحن ما عرف اللّه‏.
 

الامام المهدي عليه السلام:

نحن صنائع ربنا والخلق بعد صنائعنا.
 

الامام الصادق عليه السلام:

بنا عرف اللّه‏، وبنا عبد اللّه‏. نحن الادلاء على اللّه‏، ولو لا نا ما عبد اللّه‏.
 

الامام الباقر عليه السلام:

بنا عبد اللّه‏، وبنا عرف اللّه‏، وبنا وحّد اللّه‏، ومحمد حجاب اللّه‏ تبارك وتعالى.
 

وليس ذلك من اللّه‏ تعالى بالنسبة إليهم إلا إكراما لشأنهم وإعظاما لحقهم، وإلا فليس هناك امتناع ذاتي في أن يلهم اللّه‏ تعالى العلمَ بوجوده كلَّ أحد بلا واسطه، ولكن اللّه‏ تعالى لم يفعل ذلك بل اقتضى حكمته البالغة أن يجعل الرسول الاعظم وآله صلي الله عليه وآله ‏وسلم أبوابا لمعرفته ومحالا لتوحيده:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... إن اللّه‏ لو شاء لعرّف العباد نفسه، ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله والوجه الذي يؤتى منه...
 

... وسدَّ الابواب إلا بابه فقال: أنا مدينة العلم وعلىّ بابها، فمن أراد المدينة والحكمة فليأتها من بابها.
 

فمن الباطل أن يقال: إنه يمتنع التعريف (بل الخلقة والايجاد). من اللّه‏ تعالى إلا بالواسطة بتوهم اقتضاء قاعدة إمكان الاشرف وحفظ مراتب الوجود، وأمثال ذلك من القواعد الفلسفية الواهية.

وعلى ما قدّمناه فتمسك القائل بعدم جواز الرجوع إلى المعصوم لاثبات وجود الخالق بلزوم التعبد والدور أو بتوهم خروج معرفة التوحيد على هذا البيان عن كونه بالعقل ودخوله في ما يكون بالتعبد مما لا ينبغي التفوه به، فإنه لا منافاة بين كون المعرفة تفضلا من اللّه‏ تعالى ومن أوليائه
 محال معرفته وأبواب توحيده بالنسبة إلى من سواهم، وبين كونها عقلية بعد توجيه المكلف إلى الموضوع اللائق بالاثبات من ناحية الخالق تعالى:

«ولو لا فضل اللّه‏ عليكم ورحمته ما زكى منكم أحد أبدا».
 

الامام الصادق عليه السلام:

الفضل، رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم ؛ والرحمة، أمير المؤمنين صلوات اللّه‏ عليه.
 

فلا يعدّ العقل والبيان حجتان مستقلتان إحديهما في عرض الاخرى حتى يصبح ما يحصل بالبيان تعبدية، بل تقصر كل واحدة منهما بالاستقلال عن الحجية والافادة في طريق إثبات وجود الخالق المتعال، وهما معا تعدّان حجة واحدة:

«كذلك يبين اللّه‏ لكم آياته لعلكم تعقلون».
 

«قد بينا لكم الايات لعلكم تعقلون».
 

«لقد أنزلنا إليكم كتابا فيه ذكركم أفلا تعقلون».
 

«لئلا يكون للناس على اللّه‏ حجة بعد الرسل».
 

إن اللّه‏ أكمل للناس الحجج بالعقول، ونصر النبيين بالبيان.
 

الامام الصادق عليه السلام:

حجة اللّه‏ على العباد النبي، والحجة في ما بين العباد وبين اللّه‏ العقل...
 

... ثم بيّن أن العقل مع العلم فقال: «وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون».
 

لا نجاة إلا بالطاعة، والطاعة بالعلم، والعلم بالتعلم، والتعلم بالعقل يعتقد، ولا علم إلا من عالم رباني ومعرفة العالم بالعقل.
. 

إن للّه‏ على الناس حجتين: حجة ظاهرة، وحجة باطنة، فأما الظاهرة فالرسل والانبياء والائمة عليهم السلام، وأما الباطنة فالعقول.
 

ما بعث اللّه‏ أنبيائه ورسله إلى عباده إلا ليعقلوا عن اللّه‏، فأحسنهم استجابة أحسنهم معرفة، وأعلمهم بأمر اللّه‏ أحسنهم عقلا، وأكملهم عقلا أرفعهم درجة في الدنيا والاخرة.
 

بالعقل استخرج غور الحكمة، وبالحكمة استخرج غور العقل.
 

وفي خبر إبن السكيت قال: فما الحجة على الخلق اليوم؟ فقال الرضا عليه السلام: العقل، تعرف به الصادق على اللّه‏ فتصدقه، والكاذب على اللّه‏ فتكذبه.
 

أبواب المعرفة:

لا ينتج النظر والقياس الحاصل من الاستبداد بالتعقل والتفكر إلا شركا وضلالا، ولا تجد معرفة التوحيد الحقيقي وحقيقة معرفة التوحيد إلا في بيوت أذن اللّه‏ أن ترفع ويذكر فيها اسمه:

الامام الباقر عليه السلام:

بنا عبد اللّه‏، وبنا عرف اللّه‏، وبنا وحّد اللّه‏، ومحمد حجاب اللّه‏ تبارك وتعالى.
 

ولا يذهب عليك أنه لا شك في حجية حكم العقل ومطابقته مع الواقع، ولكن العقلاء كثيرا ما يخلطون بين أحكام العقل والوهم والظنون والاهواء، فما يصدر من العقلاء هو أحكام العقلاء وليس بحكم العقل دائما، وأما أولياء الوحي عليهم السلام فهم المعصومون عن خلط أحكام العقل بالوهم مطلقا.

وعلى ذلك فعقلاء البشر إن لم يستبدوا بآرائهم ورجعوا إلى أبواب المعرفة الالهية لانحصر الاختلاف والخطأ بموارد قليلة كفهم متشابهات ما ورد من الايات والروايات، ولكانوا معذورين عند العقل والشرع في ما يصدر عنهم من الخطأ والاشتباه إحيانا:

عن يونس بن عبدالرحمن قال: قلت لابي الحسن عليه السلام: بما أوحد اللّه‏؟ فقال: يا يونس، لا تكونن مبتدعا، من نظر برأيه هلك، ومن ترك أهل بيت نبيه ضل، ومن ترك كتاب اللّه‏ وقول نبيه كفر.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

من ترك الاخذ عمن أمر اللّه‏ عز وجل بطاعته قيض اللّه‏ له شيطانا فهو له قرين.
 

قال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم لعلي عليه السلام:

إنك والاوصياء من بعدك عرفاء لا يعرف اللّه‏ إلا بسبيل معرفتكم.
 

الامام الباقر عليه السلام:

بلية الناس علينا عظيمة، إن دعوناهم لم يستجيبوا لنا، وإن تركنا هم لم يهتدوا بغيرنا.
 

فلا فرق في ما يجب فيه الرجوع إلى الحجج عليهم السلام بين المعارف العقلية والاحكام التعبدية إلا أن في القسم الاول يؤخذ بالدليل والبرهان الذي يقيمه الحجة فيخرج الامر بذلك عن كونه تعبديا، وفي القسم الثاني يكفي فيه التعبد ولا يلزم المكلف على فهم الدليل الدال على الحكم.

الامام العسكري عليه السلام:

لو لا محمد والاوصياء من ولده كنتم حياري كالبهائم.
 

قال علي عليه السلام لرسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

يا رسول اللّه‏، أمنا الهداة أم من غيرنا؟ قال: لا، بل منا إلى يوم القيامة. بنا استنقذهم اللّه‏ من ضلالة الشرك، وبنا استنقذهم اللّه‏ من ضلالة الفتنة، وبنا يصبحون إخوانا بعد الضلالة.‌
 

الامامان أبو عبد اللّه‏ وأبو جعفر عليهم السلام:

إن العلم الذي أهبط مع آدم لم يرفع، والعلم يتوارث، وكل شيء من العلم وآثار الرسول والانبياء لم يكن من أهل هذا البيت وهو باطل، وإن عليا عالم هذه الامة، وإنه لن يموت منا عالم إلا خلف من بعده من يعلم مثل علمه.
 

الامام الباقر عليه السلام:

يا أبا حمزة، يخرج أحدكم فراسخ فيطلب لنفسه دليلا، وأنت بطرق السماء. أجهل منك بطرق الارض فاطلب لنفسك دليلا.
 

وفي زيارة الجامعة الكبيرة:

السلام على محال معرفة اللّه‏... أعزكم بهداه، وخصكم ببرهانه... ورضيكم... أركانا لتوحيده... فالراغب عنكم مارق، واللازم لكم لاحق... ونوره وبرهانه عندكم... من أتاكم نجى، ومن لم يأتكم هلك... من أراد اللّه‏ بدء بكم ومن وحده قبل عنكم.

الدين بکماله هو معرفة الحجة لا غير
والعجب ممن لا يرى تنافيا بين الاعتقاد بوجوب تبعية الحجة وبين جواز الرجوع إلى غيرهم لاكتساب المعارف وهو يرى الاختلاف البيّن بينهما في جلّ المسائل بل كلها بحيث لا يمكنه الجمع بينهما إلا بتأويل محكمات أقوال الحجج الالهية فضلا عن متشابهاتها إلى معان منطبقة على فلسفة أهل الشرك والضلال، وأعجب من ذلك إنكارهم على من تنبّه إلى المبائنة والتنافي بين المعارف السماوية والارضية، وأوجب الرجوع إلى معادن العلم الحقيقي لا إلى أهل الظنون والاهواء، فينكرون على أهل الحق حقهم ويسمونهم أهل الظاهر والجمود و...، فيا عجبا قد أصبح المعروف منكرا والمنكر معروفا حيث يسمّى مدافعو معارف الاديان والبراهين الساطعه الصادرة عن أولياء الملك الديان أهل الظاهر والجمود!! ويسمّى أهل الظنون الواهية والاهواء المردية ومخربو بنيان الشريعة بإدخال آراء المدارس الضالة البشرية ـ وهي الفلسفة اليونانية التي ليست في الواقع إلا تبيين عقائد أهل الشرك شركهم بصورة علمية وفنّية ـ أهل الفهم والعقل والبرهان!!

وهذا هو بعينه ما يفعله العامة العمياء المخالفون لاهل البيت عليهم السلام أصولا وفروعا حيث يعدون أنفسهم موالين لاهل بيت النبى صلي الله عليه وآله ‏وسلم ثم يأخذون معالم دينهم من غيرهم! فياليتهم وافق قولهم فعلهم حتي لا يغترّ الناس بهم، ويعرفوهم ببواطنهم وحقيقة أمرهم.

... أتى أبو حنيفة إلى أبي عبد اللّه‏ جعفر بن محمد عليه أفضل الصلوة والسلام، فخرج إليه يتوكأ على عصا، فقال أبو حنيفة: ما هذه العصا يا أبا عبد اللّه‏؟ ما بلغك من السن ما كنت تحتاج إليها، قال: أجل، ولكنها عصا رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم فأردت أن أتبرك بها. قال: أما إني لو علمت ذلك وأنها عصا رسول اللّه‏ لقمت وقبلتها.

فقال أبو عبداللّه‏ عليه السلام: سبحان اللّه‏! ـ وحسر عن ذراعه ـ وقال:

واللّه‏ يا نعمان، لقد علمت أن هذا من شعر رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم ومن بشره فما قبّلته!

فتطاول أبو حنيفه ليقبّل يده، فاستلّ كمه وجذب يده ودخل منزله
 

الامام الصادق عليه السلام:

كذب من زعم أنه من شيعتنا وهو متمسك بعروة غيرنا.
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

من دان اللّه‏ بغير سماع من صادق ألزمه اللّه‏ ألتيه الفناء، ومن ادعى سماعا من غير الباب الذي فتحه اللّه‏ لخلقه فهو مشرك، وذلك الباب هو الامين المأمون على سر اللّه‏ المكنون.‌
 

عن يونس بن يعقوب: كتب إلىّ أبو الحسن الاول وهو في السجن: وأما ما ذكرت يا علي، ممن تأخذ معالم دينك؟ لا تأخذن معالم دينك عن غير شيعتنا، فإنك إن تعدّيتهم أخذت دينك عن الخائنين الذين خانوا اللّه‏ ورسوله وخانوا أماناتهم. إنهم اؤتمنوا على كتاب اللّه‏ جل وعلا فحرفوه وبدلوه، فعليهم لعنة اللّه‏ ولعنة رسوله وملائكته ولعنة آبائي الكرام البررة ولعنتي ولعنة شيعتي إلى يوم القيامة.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

يا معشر شيعتنا والمنتحلين مودتنا، إياكم وأصحاب الرأي فإنهم أعداء السنن. تفلّتت منهم الاحاديث أن يحفظوها وأعيتهم السنة أن يعوها فاتخذوا عباد اللّه‏ خولا وماله دولا، فذلت لهم الرقاب، وأطاعهم الخلق أشباه الكلاب، ونازعوا الحق أهله، وتمثلوا بالائمة الصادقين وهم من الكفار الملاعين، فسئلوا عما لا يعلمون فأنفوا إن يعترفوا بأنهم لا يصلحون، فعارضوا الدين بآرائهم فضلوا وأضلوا...

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

أبى اللّه‏ أن يجري الاشياء إلا بأسباب، فجعل لكل شيء سببا وجعل لكل سبب شرحا وجعل لكل شرح علما وجعل لكل علم بابا ناطقا، عرفه من عرفه، وجهله من جهله، ذاك رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم ونحن.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

نحن الاعراف الذي لا يعرف اللّه‏ إلا بسبيل معرفتنا، إلى أن قال: إن اللّه‏ لو شاء لعرّف العباد نفسه، ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله والوجه الذي يؤتى منه، إلى أن قال: ولا سواء حيث ذهب الناس إلى عيون كدرة، يفرغ بعضها في بعض، وذهب من ذهب إلينا إلى عيون صافية لا نفاد لها ولا انقطاع.
 

الامام الصادق عليه السلام:

الاوصياء أبواب اللّه‏ عز وجل التي يؤتى منها، ولولا هم ما عرف اللّه‏ عز وجل، وبهم احتج اللّه‏ على خلقه.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... من دان اللّه‏ بالرأي لم يزل دهره في ارتماس...
 

فلا يمكن النيل إلى المعارف الحقة بلا رجوع إلى الحجج الالهية، ولا تتوهمن أنه يمكن أن يوصل إليها ولكن اللّه‏ لا يقبل ذلك ولا يؤجر عليه، بل الحق أنه تنتفي معرفة اللّه‏ تعالى بانتفاء معرفة الامام:

سئل أبو عبد اللّه‏ الحسين عليه السلام: ما معرفة اللّه‏؟ قال: معرفة أهل كل زمان إمامهم الذي تجب عليهم طاعته.
 

الامام الباقر عليه السلام:

إنما يعرف اللّه‏ عز وجل ويعبده من عرف اللّه‏ وعرف إمامه منا أهل البيت، ومن لا يعرف اللّه‏ عز وجل ولا يعرف الامام منا أهل البيت فإنما يعرف ويعبد غير اللّه‏ هكذا واللّه‏ ضلالا.
 

... وليعلموا أن الحق معنا وفينا لا يقول ذلك سوانا إلا كذاب مفتر ولا يدعيه غيرنا إلا ضال غوي.
 

الامام الباقر عليه السلام:

كل من دان اللّه‏ عز وجل بعبادة يجهد فيها نفسه ولا إمام له من اللّه‏ فسعيه غير مقبول، وهو ضال متحير واللّه‏ شأنى‏ء لاعماله... واللّه‏ يا محمد، من أصبح من هذه الامة لا إمام له من اللّه‏ عز وجل ظاهر عادل أصبح ضالا تائها، وإن مات على هذه الحالة مات ميتة كفر ونفاق.

واعلم يا محمد، إن أئمة الجور وأتباعهم لمعزولون عن دين اللّه‏ قد ضلوا واضلوا، فأعمالهم التي يعملونها كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف، لا يقدرون مما كسبوا على شيء، ذلك هو الضلال البعيد.
 

... سألت أبا عبد اللّه‏ عليه السلام عن قول رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم: من مات وليس له إمام مات ميتة جاهلية؟! فقال: نعم، إلى أن قال: فقلت: ميتة كفر؟ فقال: ميتة ضلال... إلى أن قال: ميتة كفر ونفاق وضلال
 

كيف يصح لنا أن ننكر بداعي اتباع العقل حكما صريحا عقليا آخر وهو: "وجوب رجوع الجاهل بالمبدأ والمعاد و... إلى العالم الشاهد على الخلق لا إلى الاوهام والظنون"، التي هي من أبده البديهيات عند العقل بل يكون طريق النيل إلى الحقائق منحصرا بذلك ولا نكلف إلا به:

الامام الباقر عليه السلام:

إنما كلّف الناس ثلاثة: معرفة الائمة، والتسليم لهم في ما ورد عليهم، والردّ إليهم في ما اختلفوا فيه.
 

الامام الباقر عليه السلام:

يا أبا حمزة، يخرج أحدكم فراسخ فيطلب لنفسه دليلا وأنت بطرق السماء أجهل منك بطرق الارض فاطلب لنفسك دليلا.
 

الدين على أصل واحد
ومن هنا تعلم أنه لا دور أصلا في جعل أصول الدين منحصرا بأصل واحد وهو معرفة الحجة والتسليم له فقط لا غير.

وذلك أن معرفة الحجة لا بعنوان أنه حجة اللّه‏، بل بعنوان أنه العالم ونحن الجاهلون يكون أمرا قابلا للتجربة والاختبار لكل أحد من الناس ولا يكون أمرا تعبديا، كما أن وجوب تسليم الجاهل عند العالم أيضا أمر عقلي وليس من التعبد في شيء.

هذا كله، مع أن الحجة أيضا بعد الرجوع إليه لا يدل على المعارف العقلية بالتعبد، بل هو معلم العقول وهاديها إلى ما لا يمكن إليه الوصول بإقامة البرهان بل بأتم البراهين وأوضحها.

ثم من المعلوم أن بهذا التعريف يخرج عن الدين منكر الضروري والكافر بغير التوحيد والنبوة والمعاد بنفس التعريف، ولا نحتاج لاخراجهما عن الدين والحكم بكفرهما إلى تكلّف التقييد وزيادة التوضيح.

قال رجل للصادق عليه السلام: فإذا كان هؤلاء القوم من اليهود لا يعرفون الكتاب إلا بما يسمعونه من علمائهم لا سبيل لهم إلى غيره، فكيف ذمهم بتقليدهم والقبول من علمائهم؟
وهل عوام اليهود إلا كعوامنا يقلدون علمائهم؟ فإن لم يجز لاولئك القبول من علمائهم لم يجز لهؤلاء القبول من علمائهم؟! فقال عليه السلام: بين عوامنا وعلمائنا وبين عوام اليهود وعلمائهم فرق من جهة وتسوية من جهة، أما من حيث استووا فإن اللّه‏ قد ذم عوامنا بتقليدهم علمائهم كما ذم عوامهم، وأما من حيث افترقوا فلا. قال: بيّن لي يا بن رسول اللّه‏. قال عليه السلام: إن عوام اليهود كانوا قد عرفوا علمائهم بالكذب الصريح، وبأكل الحرام، والرشاء، وبتغيير الاحكام عن واجبها بالشفاعات والعنايات والمصانعات، وعرفوهم بالتعصب الشديد الذي يفارقون به أديانهم، وأنهم إذا تعصبوا أزالوا حقوق من تعصبوا عليه، وأعطوا ما لا يستحقحه من تعصبوا له من أموال غيرهم وظلموهم من أجلهم. وعرفوهم يقارفون المحرمات واضطروا بمعارف قلوبهم إلى أن من فعل ما يفعلونه فهو فاسق لا يجوز أن يصدق على اللّه‏ ولا على الوسائط بين الخلق وبين اللّه‏، فلذلك ذمهم لما قلدوا من قد عرفوا وقد علموا أنه لا يجوز قبول خبره ولا تصديقه في حكاياته ولا العمل بما يؤديه إليهم عمن لم يشاهدوه، ووجب عليهم النظر بأنفسهم في أمر رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم إذ كانت دلائله أوضح من أن تخفى وأشهر من أن لا تظهرلهم، وكذلك عوام أمتنا إذا عرفوا من فقهائهم الفسق الظاهر والعصبية الشديدة والتكالب على حطام الدنيا وحرامها وإهلاك من يتعصبون عليه وإن كان لاصلاح أمره مستحقا، والترفرف بالبر والاحسان على من تعصبوا له وإن كان للاذلال والاهانة مستحقا. فمن قلّد من عوامنا مثل هؤلاء الفقهاء فهم مثل اليهود الذين ذمهم اللّه‏ تعالى بالتقليد لفسقة فقهائهم، فأما من كان من الفقهاء صائنا لنفسه، حافظا لدينه، مخالفا على هواه، مطيعا لامر مولاه، فللعوام أن يقلّدوه، وذلك لا يكون إلا بعض فقهاء الشيعة لا جميعهم، فأما من ركب من القبائح والفواحش مراكب فسقة فقهاء العامة فلا تقبلوا منهم عنا شيئا ولا كرامة، وإنما كثر التخليط في ما يتحمل عنا أهل البيت لذلك، لان الفسقة يتحملون عنا فيحرفونه بأسره لجهلهم، ويضعون الاشياء على غير وجوهها لقلة معرفتهم، وآخرين يتعمدون الكذب علينا ليجرّوا من عرض الدنيا ما هو زادهم إلى نار جهنم، ومنهم قوم نصاب لا يقدرون على القدح فينا فيتعلمون بعض علومنا الصحيحه فيتوجهون به عند شيعتنا وينتقصون بنا عند نصابنا، ثم يضيفون إليه أضعافه وأضعاف أضعافه من الاكاذيب علينا التي نحن منه برآء منها، فيقبله المستسلمون من شيعتنا على أنه من علومنا فضلوا وأضلوا.

وهم أضر على ضعفاء شيعتنا من جيش يزيد عليه اللعنة على الحسين بن علي عليهما السلام وأصحابه، فإنهم يسلبونهم الارواح والاموال وهؤلاء علماء السوء الناصبون المتشبهون بأنهم لنا موالون ولاعدائنا معادون يدخلون الشك والشبهة على ضعفاء شيعتنا فيضلونهم ويمنعونهم عن قصد الحق المصيب.

ثم قال: قال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم شرار علماء أمتنا المضلون عنا، القاطعون للطرق إلينا، المسمّون أضدادنا بأسمائنا، الملقبون أندادنا بألقابنا، يصلّون عليهم هم للّعن مستحقون...

ثم قال: قيل لاميرالمؤمنين عليه السلام: من خير خلق اللّه‏ بعد أئمة الهدى ومصابيح الدجى؟ قال: العلماء إذا صلحوا. قيل: ومن شر خلق اللّه‏ بعد إبليس وفرعون ونمرود وبعد المتسمين بأسمائكم، وبعد المتلقبين بألقابكم والاخذين لامكنتكم والمتأمرين في ممالككم؟
قال: العلماء إذا فسدوا.

هم المظهرون للاباطيل الكاتمون للحقائق وفيهم قال اللّه‏ عز وجل: «أولئك يلعنهم اللّه‏ ويلعنهم اللاعنون إلا الذين تابوا» الاية
 

عن يونس بن يعقوب عن أبي عبد اللّه‏ عليه السلام:

... قال قلت له: إني سمعتك تنهي عن الكلام وتقول: ويل لاهل الكلام يقولون: هذا ينقاد، وهذا لا ينقاد وهذا ينساق وهذا لا ينساق، وهذا نعقله وهذا لا نعقله.

فقال أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

إنما قلت ويل لهم إن تركوا ما أقول وذهبوا إلى ما يريدون.
 

ولا يخفَ عليك، أن المراد من أهل الكلام هاهنا هم الذين لا يرجعون في معارفهم إلى المعصومين عليه السلام وإن لم يسموا بالمتكلم في اصطلاحنا، وليس المراد منه الذين لا يقرّرون إلا ما صدر عنهم عليهم السلام من البراهين ولا يتّبعون إلا إياهم، فإنه ليس المتكلم المذموم في مصطلحهم عليهم السلام إلا أهل الاهواء والاراء والذين يتكلمون في ذات اللّه‏ الذي قد ورد في ذلك:

الامام أبو جعفر عليه السلام:

تكلموا في كل شيء ولا تكلموا في اللّه‏.
 

الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام:

يهلك أصحاب الكلام وينجوا المسلمون، إن المسلمين هم النجباء.
 

والامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام، دخل عليه قوم من هؤلاء الذين يتكلمون في الربوبية. فقال رأينا وقسنا" فيفعل اللّه‏ بنا وبكم ما يشاء.
 

ولا يذهب عليك أنه لا وجه لتخصيص هذه الرواية وأمثالها بالفروغ الفقهية كما قد يتوهم وقد يقول الامام أبوالحسن الرضا عليه السلام:

إنه من يصف ربه بالقياس لا يزال الدهر في الالتباس، مائلا عن المنهاج، ظاعنا في الاعوجاج، ضالا عن السبيل.
 

ومع هذا فالعجب مما قد يقال:

 الفيلسوف الكامل هو الامام ـ حسب ما عرفه الفارابي ـ وسائر الفلاسفة الالهيين أمته وحواريه وصحبه وتلاميذه، لان ذلك الفيلسوف الكامل هو العالم الرباني، وهؤلاء المتفكرون في الفلسفة الالهية هم المتعلمون على سبيل النجاة.
 

هناك روايات تقول: الحكمة ضالة المؤمن، يأخذها حيث وجدها، وقد يتوهم أن ذلك معارض لما ادعيناه من امتناع حصول معرفة اللّه‏ تعالى من غير بيان الخالق تعالي وأوليائه المعصومين عليهم السلام 

وهذا الفصل من الكلام يجيب عن ذلك ببيان:

المعنى المراد من الحكمة
الكشف عن تفسير آية: «فبشر عباد...»
من هو المأمور بالاخذ عن أي أحد
الناقل لعلوم الاولياء ليس كالقائل بالاهواء والاراء
الحكمة ضالة المؤمن
إن قلت: كيف يختص العلم بأولياء الوحي وكيف لا يجوز الرجوع إلى غيرهم وهم الذين يقولون بأنفسهم:

«فبشر عباد الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم اللّه‏ وأولئك هم أولوا الالباب...»
 

رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

الحكمة ضالة المؤمن يأخذها حيث وجدها.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

خذوا الحكمة ولو من المشركين. 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

الحكمة ضالة المؤمن، فخذ الحكمة ولو من أهل النفاق.

الامام الباقر عليه السلام:

... من وصايا المسيح على نبينا وآله وعليه السلام: لم يضركم من نتن القطران إذا أصابكم سراجه، خذوا العلم ممن عنده ولا تنظروا عمله.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

خذ الحكمة ممن أتاك بها، وانظر إلى ما قال، ولا تنظر إلى من قال.
 

قلت: أولا: إن كان المراد من الحكمة علم الشرايع والاديان والمعارف والتوحيد والمبدأ والمعاد فكيف يمكن أن نأخذه عن اليهود والنصاري والمشركين وأهل الاهواء والضلالات؟!!

عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر عليه السلام قال: قلت له: إن من عندنا يزعمون أن قول اللّه‏ «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون» إنهم اليهود والنصاري. قال: إذا يدعونكم إلى دينهم، قال: ثم أومأ بيده إلى صدره وقال: نحن أهل الذكر ونحن المسؤولون.
 

وإن كان المراد منها النصايح والوصايا التي يوافق العدل والحق الذب ¨ يعرفها كل أحد باقتضاء الفطرة البشرية كوجوب الانصاف وترك اللذات الفانية الدنيوية والزهد والعفاف وأشباه ذلك، فما هو المانع حينئذ من أخذه من كل احد ولو كان ضالا في اعتقاده مبطلا في عمله؟! غير أن ذلك أيضا لا يرجى ممن نال صافية عيون الحكمة الربانية من علوم أهل بيت النبوة صلوات اللّه‏ عليهم أجمعين. وفي حديث النبى صلي الله عليه وآله ‏وسلم حين أتاه عمر فقال: إنا نسمع أحاديث من اليهود تعجبنا، فترى أن نكتب بعضها؟ فقال رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

أفتهوكون كما تهوكت اليهود والنصاري؟! لقد جئتكم بها بيضاء نقية، ولو كان موسى حيا لما وسعه إلا اتباعي.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

أول الحكمة ترك اللذات، وآخرها مقت الفانيات.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

حد الحكمة الاعراض عن دار الفناء والتولّه بدار البقاء.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

من الحكمة أن لا تنازع من فوقك، ولا تستذل من دونك، ولا تتعاطي ما ليس في قدرتك، ولا يخالف لسانك قلبك، ولا قولك فعلك، ولا تتكلم فيما لا تعلم...

قيل للقمان: ما يجمع من حكمتك؟ قال: لا أسأل عما كفيته، ولا أتكلف ما لا يعنيني.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

وأحسن كلمة حكم جامعة: أن تحب للناس ما تحب لنفسك، وتكره لهم ما تكره لها.
 

وثانيا: أنه يمكن أن يكون قوله «أحسنه» في الاية الشريفة مفعولا مطلقا لا مفعولا به وذلك كما فسره الامام الصادق عليه السلام:

... سألت الصادق عليه السلام عن قول اللّه‏ عز وجل «الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه» إلى آخر الاية، قال: هم المسلمون لال محمّد، الذين إذا سمعوا الحديث لم يزيدوا فيه ولم ينقصوا عنه وجاوؤا به كما سمعوه.
 

فيكون المعنى حينئذ: فيتبعونه اتباعا حسنا.

ويشهد لهذا المعنى صدر الاية أيضا حيث يقول: «والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى اللّه‏ فلهم البشرى»، فإن من عبادة الطاغوت هو الاستماع إلى من يقول عن رأيه لا عن حجة إلهية:

الامام الجواد عليه السلام:

من أصغى إلى ناطق فقد عبده، فإن كان الناطق عن اللّه‏ فقد عبد اللّه‏، وإن كان الناطق ينطق عن لسان إبليس فقد عبد إبليس.
 

فيكون المعنى حينئذ: «الذين يجتنبون الطاغوت (أي غير المعصوم). أن يعبدوها (أي أن يستمعوا قوله)، وأنابوا إلى اللّه‏ (برجوعهم إلى المعصوم والاخذ عنه) لهم البشرى، «فبشر عباد الذين يستعمون القول» (أي قول اللّه‏ والمعصوم). «فيتبعون أحسنه» (أي يتبعونه أحسن الاتباع).

وثالثا: أن من وجد ماء نتنا كدرا فيتعصب عليه ويتوهم أن ذلك أعذب المياه وألذّها، ينبغي أن يقال له: عليك بشرب قطرة من كل ماء امتحانا، وتجرب مياه مختلفة حتى ترى هل أنك تكون بالواقع على الماء العذب الصافي أم لا، وأما من اهتدى إلى عذب ماء يعترف بصفوه كل عالم وجاهل ومخالف وموافق وهو نفسه مستيقن لذلك أيضا، فكيف يجوز له أن يرجع القهقرى فيصبح في أسفل سافلين؟! شاكا ضالا بعد اليقين؟!

فعلى الضال عن معرفة الامام أن يفحص عن كل شيء حتى يهتدي إلى هداه،
وليس على المستيقن أن يرتاب في يقينه ويخرج من حقه إلى باطل غيره.

الامام الرضا عليه السلام:

رحم اللّه‏ عبدا أحيى أمرنا، فقلت له: كيف يحيي أمركم؟ قال: يتعلم علومنا ويعلمها الناس، فإن الناس لو علموا محاسن كلامنا لاتبعونا...

ورابعا: لا تعارض بين ما دل على جواز أخذ العلم والحكمة من كل أحد، وما دل على أن العلم الصحيح لا يوجد إلا عندهم عليه السلام، وذلك إذا كانوا أولئك ناقلين لعلوم المعصومين عليهم السلام لا لما يقتضيه أهوائهم وآرائهم، لانه لا مانع من كون غيرهم ناقلا لعلومهم عليهم السلام في عين ضلالتهم، وحينئذ فلا بأس بالاخذ بنقلهم إذا كانوا موثوقا بهم:

الامام الباقر عليه السلام:

إن لنا أوعية نملاها علما وحكما، وليست لها بأهل، فما نملاها إلا لتنقل إلى شيعتنا، فانظروا إلى ما في الاوعية، فخذوها ثم صفوها من الكدورة تأخذونها بيضاء نقية، والاوعية فأنها وعاء سوء فتنكبوها.
 

الامام الصادق عليه السلام:

اطلبوا العلم من معدن العلم، وإياكم والولائج فيهم الصادون عن اللّه‏، ثم قال: ذهب العلم وبقي غبرات العلم في أوعية سوء فأحذروا باطنها فإن في باطنها الهلاك، وعليكم بظاهرها فإن في ظاهرها النجاة.
 

الباب التاسع عشر
معرفة اللّه‏ باللّه‏
إشارة
قد يستشهد أصحاب الفلسفة والعرفان على عقيدتهم الضالة المضلة من الحصول على معرفة ذات الخالق تعالى وشهودها بنفسه بما ورد من النصوص القائلة بأنه: "لا يعرف اللّه‏ تعالى إلا به"

وحينئذ فعلينا بيان أنه:

كيف ينحل ما يتوهم من عقدة التعارض بين ما دل على أنه: "لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏" وما دل على أن: "معرفة الخالق بنفسه محال"؟!

ويصطاد الجواب عن خلال إيضاح الامور التالية:

إن الشيء إذا امتنع عن الاشباه والنظائر فلا يصح تعريفه بالامثال والاشباه، فلا يعرف إلا بنفسه
إذا كان وجود الموجود اللائق للالوهية ـ وهو الوجود المتعالي عن المقدار ـ مجهولا مطلقا عند المخلوق، بحيث لا يمكنه الالتفات إلى ذلك بنفسه، فلا يحصل ذلك إلا بتعريف الخالق له نفسه، فلا يعرف اللّه‏ تبارك وتعالى إلا بنفسه
ما أصابك من حسنة فمن اللّه‏ وما أصابك من سيئة فمن نفسك
لا يمكن الوصول إلى دفائن العقول ومواثيق الفطر من معرفة اللّه‏ تعالى إلا بتذكير الحجج الالهية صلوات اللّه‏ عليهم أجمعين وعليه فمن من مات وليس له إمام مات ميتة كفر وضلال ونفاق
لا يعرف اللّه‏ تعالى إلا بآثاره وأعلامه وخلقه
وإليك تفصيل ذلك:

لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏ (1).

لا يخفى على من له أدنى أنس بالروايات المأثورة عن معادن العلم والحكمة الالهية، أن أئمة أهل البيت صلوات اللّه‏ عليهم صرحوا بأن معرفة اللّه‏ تعالى به لا بغيره، فلعلّك أن ترى بين ما قدمناه من انحصار طريق معرفة اللّه‏ تعالى بالاثار وبين تلك الروايات تناقضا وتنافيا، ولكنك بالتأمل تجد نفسك لما بيناه مؤيدا، فإن هاهنا معان أربعة صحيحة تدل الروايات المذكورة عليها:

الاول: أنه بعد ما ثبت:

الف: أن الادراك والمعرفة فرع المقدار والعدد، فلا يعرف إلا ما هو كذلك، ولا يوصف شيء إلا بالاشباه والنظائر
ب: أنه تعالى شيء بخلاف الاشياء، مخالف لكل مقدار وعدد وتصور توهم
فواضح أنه تعالى لا يعرف إلا به، أي لا يكون أيّ شيء مرأة له حتى يعرّفه ويريه، بل ما من شيء يتصور ويتوهم إلا وهو غيره.

مثال: بينما أنت تعرف شيئا وتريد أن تعرّفه لغيرك الجاهل به، فلك أن توصف ذلك وتمثّله بالامثال والاشباه والنظائر، حتى يصبح عارفا به وإن لم يكن يراه.

وأما إذا أردت أن توصف ذات اللّه‏ تعالى لنفسك أو لغيرك، فلا توصف شيئا ولا تتوهم صورة إلا وهو تعالى يكون غيرهما، ولا يقرّبانك من معرفته تعالى شيئا. فلا يعرف الخالق إلا به، ولا يعرف بغيره من الاشياه والنظائر.

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... وإنما يشبه الشيء بعديله، وأما ما لا عديل له فكيف يشبه بغير مثاله...
 

الامام الصادق عليه السلام:

... لا يدرك ببصر، ولا يحس بلمس، ولا يعرف بخلقه...
 

سئل أمير المؤمنين عليه السلام: بم عرفت ربك؟ قال: بما عرّفني نفسه، قيل: وكيف عرّفك نفسه؟ قال: لا يشبهه صورةٌ ولا يحسّ بالحواس، ولا يقاس بالناس، قريب في بعده، بعيد في قربه، فوق كل شيء ولا يقال شيء فوقه، أمام كل شيء ولا يقال له أمام، داخل في الاشياء لا كشيء داخل في شيء، وخارج من الاشياء لا كشيء خارج من شيء، سبحان من هو هكذا ولا هكذا غيره.
 

الامام الصادق عليه السلام:

إنما عرف اللّه‏ من عرفه باللّه‏، فمن لم يعرفه به فليس يعرفه، إنما يعرف غيره. ليس بين الخالق والمخلوق شيء، واللّه‏ خالق الاشياء لا من شيء، يسمى بأسمائه وهو غير أسمائه والاسماء غيره والموصوف غير الواصف، فمن زعم أنه يؤمن بما لا يعرف فهو ضال عن المعرفة.
 

الامام الكاظم عليه السلام:

... وليس للّه‏ حد ولا يعرف بشيء يشبهه...
 

الامام الرضا عليه السلام:

... فليس اللّه‏ عرف من عرف بالتشبيه ذاته...
 

الامام الصادق عليه السلام:

... ومن زعم أنه يعرف اللّه‏ بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك، لان الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنما هو واحد موحّد فكيف يوحّد من زعم أنه عرفه بغيره...
 

لا شبه له تعالى حتى يعرف به، كما أنه لا رسول ولا وليّ يدعى الرسالة والولاية بغير حق إلا ويفضح نفسه بأباطيله ومنكراته في القول والفعل:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... إعرفوا اللّه‏ باللّه‏، والرسول بالرسالة، وأولي الامر بالمعروف والعدل والاحسان.
 

الامام السجاد عليه السلام:

... من كان ليس كمثله شيء وهو السميع البصير كان نعته لا يشبه نعت شيء فهو ذاك...
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

يا من دل على ذاته بذاته، وتنزّه عن مجانسة مخلوقاته، وجل عن ملائمة كيفياته.
 

هو هو، لا جزء له ولا بعض، ولا صورة له ولا شكل، ولا شيء يمكن أن يعرف لنا بها ذاته القدوس ، فليس هو إلا هو:

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

يا هو، يا من هو هو، يا من ليس هو إلا هو. يا هو، يا من لا هو إلا هو.
 

يا هو، يا من لا يعلم ما هو، ولا كيف هو، ولا أين هو، ولا حيث هو إلا هو.
 

يا اللّه‏ يا هو، يا هو، يا من ليس كهو إلا هو، يا من لا هو، إلا هو.
 

لا يعرف اللّه‏ تعالى إلا باللّه‏ (2).

قد تقدم أن المخلوق لا يحتمل الوجود إلا للموجود المقداري، متناهيا فرضه أم غير متناه، ولا يدرك شيئا وراء إدراكه، ولا يحتمل وجود شيء خارجا عما يحتمل وجوده وهو لا يلتفت إلى هذا النقصان في إدراكه، فهو بالنسبة إلى الخالق الخارج عن ذلك جاهل مطلق، لا يمكنه إثباته ولا نفيه نفيا خاصا. فإنه ينظر إلى الموجود من عين لا يريه إلا المخلوق، فإثبات شيء أو نفيه خارجا عن المقدار يطلب عينا أخرى له أعم منها، وذلك لا يمكن له مع انحصار الموجود عند المخلوق بما يرى بالعين الواحدة الاولى.

فلا طريق للمخلوق إلى إثبات الخالق إلا بعد إغاثة الخالق بأن يلفته إلى نفسه القدوسة، وإلى انحصار إدراكه بالمقداري، فالمعرفة من صنعه وبه، وليس من صنع المخلوق، (وقد تقدم روايات الباب في مبحث الانسداد). وليس للعقل باستقلالها النيل إلى إثبات وجود الخالق بحقيقته التي تكون مركبة من جزئين:

1. الاثبات
2. بلا تشبيه
أو فقل:

1. لا تعطيل
2. لا تشبيه
بل يصبح العقل باستبداده بنفسه واستقلاله في النظر إلى خالقه إما منكرا وإما مشبها، وأما بعد الالتفات إلى الموضوع اللائق للالوهية بواسطة الخالق تعالى فهو يصبح إما مؤمنا بالتسليم عند سلطان عقله، وإما جاحدا تبعا لهوى نفسه.

وقد ترى بالمراجعة إلى كل مدارس المعرفة البشريه أن أهلها بأجمعهم يترددون بين منكر ومشبّه، ولا يعبدون إلا أوثانا مصورة محدودية، لا متناهية موهومة. فأين يذهبون وأين يتاه بهم؟!!

الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

ومن أراد الحكمة فليأتها من بابها.

الرسول الاعظم صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

وسدّ الابواب إلا بابه، فقال: أنا مدينة العلم وعلى بابها.
 

لا يعرف اللّه‏ تعالى إلا باللّه‏ (3).

الثالث من معاني كون معرفة اللّه‏ باللّه‏ هو: أن كل ما لنا من الحسنات ـ ويكون أشرفها وأعلاها هو الايمان باللّه‏ تعالى ـ ليس إلا به تعالى.

الوجود، العقل، العلم، القدرة، التوفيق والهداية للمخلوق ليس إلا من فضل الخالق تعالى وكرمه وجوده ومنّه، فكل ما نكتسب من الخيرات والحسنات فهو بها أولى:

«ما أصابك من حسنة فمن اللّه‏، وما أصابك من سيئة فمن نفسك».
 

«إن النفس لامارة بالسوء، إلا ما رحم ربى».
 

«ولولا فضل اللّه‏ عليكم ورحمته ما زكى منكم من أحد أبدا ولكن اللّه‏ يزكي من يشاء».

«يمنون عليك أن أسلموا، قل لا تمنوا علي إسلامكم بل اللّه‏ يمن عليكم إن هديكم للايمان إن كنتم صادقين».

لا حول ولا قوة إلا باللّه‏ العلي العظيم.

الامام الصادق عليه السلام:

... لا يدرك مخلوق شيئا إلا باللّه‏ ولا تدرك معرفة اللّه‏ إلا باللّه‏...

... فليس أحد أن يبلغ شيئا من وصفك، ولا يعرف شيئا من نعتك إلا ما حددته له ووفقته إليه وبلغته إياه...
 

يابن آدم، أنا أولى بحسناتك منك، وأنت أولى بسيئاتك مني، عملت المعاصي بقوتي التي جعلتها فيك.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

...فجعلت لي سمعا يسمع آياتك، وعقلا يفهم إيمانك، وبصرا يرى قدرتك، وفؤادا يعرف عظمتك، وقلبا يعتقد توحيدك...
 

الامام الصادق عليه السلام:

... لم يقدروا على عمل ولا معالجة في أبدانهم المخلوقة إلا بربهم...
 

وفي الدعاء عن النبي صلي الله عليه وآله ‏وسلم:

يا من فتق العقول بمعرفته، وأطلق الالسن بحمده، وجعل ما امتنّ به على عباده كفاء لتادية حقه صل على محمّد وآل محمّد و...

الامام سيدالشهداء عليه السلام:

... به توصف الصفات لا بها يوصف، وبه تعرف المعارف لا بها يعرف...
 

الامام السجاد عليه السلام:

... بك عرفتك، وأنت دللتني عليك ودعوتني إليك، ولولا أنت لم أدر ما أنت...

ولو لا أنت ربي ما اهتدينا إلى طاعتك، ولا عرفنا أمرك، ولا سلكنا سبيلك...
 

الامام الباقر عليه السلام:

... يا من أتحفني بالاقرار بالوحدانية، وحباني بمعرفة الربوبية، وخلصني من الشك والعمى...

... عن سلمان الفارسي (رضي اللّه‏ عنه). في حديث طويل يذكر فيه قدوم الجاثليق المدينة مع مأة من النصاري، وما سأل عنه أبابكر فلم يجبه،ثم أرشد إلى أمير المؤمنين علي بن أبيطالب عليه السلام فسأله عن مسائل فأجابه عنها، وكان في ما سأله أن قال له: أخبرني أعرفت اللّه‏ بمحمّد أم عرفت محمّدا باللّه‏؟
فقال علي بن أبي طالب عليه السلام: ما عرفت اللّه‏ عز وجل بمحمّد صلي الله عليه وآله ‏وسلم ولكن عرفت محمّدا باللّه‏ عز وجل، حين خلقه، وأحدث فيه الحدود من طول وعرض فعرفت أنه مدبر مصنوع باستدلال وإلهام منه وإرادة، كما ألهم الملائكة طاعته وعرّفهم نفسه بلا شبه ولا كيف...
 

الامام الرضا عليه السلام:

...وهكذا جميع الاسماء وإن كنا لم نسمّها كلّها فقد تكتفي للاعتبار بما ألقينا إليك؛ واللّه‏ عوننا وعونك في إرشادنا وتوفيقنا.

الامام الرضا عليه السلام:

... فلما أفل الكوكب قال لا أحب الافلين، لان الافول عن صفات المحدث لا من صفات القديم... إن العبادة لا تحق لمن كان بصفة الزهرة والقمر والشمس، وإنما تحق العبادة لخالقها وخالق السموات والارض، وكان ما احتج به علي قومه ما ألهمه اللّه‏ وأتاه كما قال اللّه‏ تعالي: «وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم علي قومه»...
 

الائمة أمير المؤمنين والباقر والصادق عليهم السلام:

فسبحانك تثيب علي ما بدؤه منك، وانتسابه إليك، والقوة عليه بك، والاحسان فيه منك، والتوكل في التوفيق له عليك.
 

عن أمير المؤمنين عليه السلام في قول اللّه‏ عز وجل: «هل جزاء الاحسان إلا الاحسان» قال عليه السلام:

سمعت رسول اللّه‏ صلي الله عليه وآله ‏وسلم يقول: إن اللّه‏ عز وجل قال: ما جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلا الجنة؟
 

لا يعرف اللّه‏ تعالي إلا باللّه‏ (4).

إن اللّه‏ تبارك وتعالي بعد أن منّ علينا بمعرفته وصنعها فينا بتفضله، فقد عرضنا نسيان نعمته بعد نزولنا إلي دار الدنيا، وأصبحنا غافلين عن معرفته فاحتاجت فعلية المعرفة والاقرار بالخالق إلي مرحلة أخري من التعريف بالتذكير من سفرائه الكرام البررة.

ويشهد لذلك المراجعة إلي تواريخ الامم كلها حيث إنهم لم يزالوا بين من اشتغل بالدنيا الفانية وغفل عن المبدأ والمعاد بالمرة، وبين من استهدف النظر إلي ماوراء الحياة الدنيا، ولكنهم مع الاسف فما وصلوا بدقيق نظرهم وقياس عقولهم إلا إلي أوهام ظنية باطلة، وما اتخذوا آلهتهم إلا أوثانا في الحقيقة بصورها المختلفة من النور والنار والشمس والقمر والكواكب والبشر وحقيقة الوجود اللامتناهية الموهومة وأمثال ذلك مما لا يليق بالالوهية.

ولكن الرسل والحجج الالهية صلوات اللّه‏ عليهم أثاروا لهم بتبيين الايات وتذكير البينات دفائن عقولهم، وجعلوا للمعرفة الفطرية والهداية الربانية الذرية المودعة في قلوبهم فعلية وظهورا.

وبهذا يعلم أن المعرفة الذرية لا تكون مغنية عن الرجوع إلي الرسل والحجج الالهية في دار الدنيا.

بسم اللّه‏ الرحمن الرحيم؛ يس، والقرآن الحكيم، إنك لمن المرسلين، علي صراط مستقيم، لتنذر قوما ما أنذر آبائهم فهم غافلون.
 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

فبعث فيهم رسله، وواتر إليهم أنبيائه ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويذكّروهم منسي نعمته، ويحتجوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول، ويروهم آيات المقدرة... 

الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

... إلي أن بعث اللّه‏ سبحانه محمّدا صلي الله عليه وآله ‏وسلم، لانجاز دعوته وإتمام نبوته، مأخوذا علي النبيين ميثاقه... وأهل الارض يومئذ ملل متفرقة وأهواء منتشرة، وطرائق متشتتة، بين مشبه للّه‏ بخلقه، أو ملحد في اسمه، أو مشير إلي غيره، فهداهم به من الضلالة، وأنقذهم بمكانه من الجهالة...
 

فحكم بعضهم بأنه "إن عاش إنسان وحده في البراري والفلوات لكان مؤمنا موحدا ومقرا للّه‏ بالربوبية" تخرصا بالغيب!!

ويقول الامام أبو عبد اللّه‏ عليه السلام في قوله تعالي «كان الناس أمة واحدة فبعث اللّه‏ النبيين مبشرين منذرين»:

وذلك أنه لما انقرض آدم وصالح ذريته، بقي شيث وصيه لا يقدر علي إظهار دين اللّه‏ الذي كان عليه آدم وصالح ذريته، وذلك أن قابيل توعده بالقتل كما قتل أخاه هابيل، فسار فيهم بالتقية والكتمان، فازدادوا كل يوم ضلالا حتى لحق الوصي بجزيرة في البحر يعبد اللّه‏، فبدا للّه‏ تبارك وتعالي أن يبعث الرسل، ولو سئل هؤلاء الجهال لقالوا «قد فرغ من الامر» وكذبوا إنما هو شيء يحكم به اللّه‏ في كل عام ثم قرء «فيها يفرق كل أمر حكيم» فيحكم اللّه‏ تبارك وتعالي ما يكون في تلك ألسنة من شدة أو رخاء أو مطر أو غير ذلك. قيل: أفضلالا كانوا قبل النبيين أم علي هدى؟ قال: لم يكونوا على هدى، كانوا على فطرة اللّه‏ التي فطرهم عليها لا تبديل لخلق اللّه‏، ولم يكونوا ليهتدوا حتى يهديهم اللّه‏. أما تسمع قول إبراهيم: «لئن لم يهدني ربي لاكونن من الضالين» أي ناسيا للميثاق.
 

الامام الصادق عليه السلام:

... والكفر، إسم يلحق الفعل حين يفعله العبد ولم يخلق اللّه‏ العبد حين خلقه كافرا، إنه إنما كفر من بعد إن بلغ وقتا لزمته الحجة من اللّه‏ تعالى، فعرض عليه الحق فجحده، فبإنكار الحق صار كافرا...
 

... إن اللّه‏ عز وجل خلق الناس كلهم على الفطرة التي فطرهم عليها، لا يعرفون إيمانا بشريعة ولا كفرا بحجود، ثم بعث اللّه‏ الرسل تدعوا العباد إلى الايمان به...
 

الامام الصادق عليه السلام:
 تبطل حجج اللّه‏ وبيناته.
 

الامام الصادق عليه السلام:

لم يخل اللّه‏ الارض منذ خلق آدم من حجة للّه‏ فيها ظاهر مشهور أو خائف مغمور... ولا تخلو إلى أن تقوم الساعة من حجة للّه‏ فيها، ولو لا ذلك لم يعبد اللّه‏. قال سليمان: فقلت للصادق عليه السلام: فكيف ينتفع الناس بالحجة الغائب المستور؟ قال: كما ينتفعون بالشمس إذا سترها السحاب.
 

الامام الصادق عليه السلام:

الحمد للّه‏ المحتجب بالنور دون خلقه... وابتعث فيهم النبيين مبشرين ومنذرين، ليهلك من هلك عن بينة، ويحيى من حي عن بينة، وليعقل العباد عن ربهم ما جهلوا.
 

... سئل أبو عبد اللّه‏ عليه السلام عن قول اللّه‏ عز وجل: «ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين إلا من رحم ربك ولذلك خلقهم». فقال: كانوا أمة واحدة، فبعث اللّه‏ النبيين ليتخذ عليهم الحجة.
 

ولا يتم الحجة إلا بوجود الحجة:

قال اللّه‏ تعالى:

«لئلا يكون للناس على اللّه‏ حجة بعد الرسل».
 

«لئلا يقول أحد لو لا أرسلت إلينا رسولا منذرا وأقمت لنا علما هاديا».
 

الامام الرضا عليه السلام:

إن الحجة لا تقوم للّه‏ على خلقه إلا بإمام حي يعرف.
 

وقد قطع اللّه‏ عذر عباده بتبيين آياته وإرسال رسله لئلا يكون للناس على اللّه‏ حجة بعد الرسل، ولم يخل أرضه من عالم بما يحتاج إليه الخليقه...
 

... عن زرارة في الصحيح عن أبي جعفر عليه السلام قال: إذا كان يوم القيامة احتج اللّه‏ عز وجل على خمسة؛ على الطفل، والذي مات بين النبيين أي في زمان الفترة وغلبة الجور وخفاء الحجة والحق، والذي أدرك النبى صلي الله عليه وآله ‏وسلم وهو لا يعقل، والابله، والمجنون الذي لا يعقل، والاصم والابكم، فكل واحد منهم يحتج على اللّه‏ عز وجل. قال: «فيبعث اللّه‏ إليهم رسولا...»

ولم يخل اللّه‏ سبحانه خلقه من نبي مرسل، أو كتاب منزل، أو حجة لازمة، أو محجة قائمة...
 

... عن الامام أبي الحسن الرضا عليه السلام:... قلت له: أتبقى الارض بغير إمام قال: لا، قلت: فإنا نروي عن أبي عبد اللّه‏ عليه السلام أنها لا تبقى بغير إمام إلا أن يسخط اللّه‏ على أهل الارض أو على العباد. قال: لا، لا تبقى، إذا لساخت.
 

الامام الصادق عليه السلام:

لو كان الناس رجلين كان أحدهما الامام.

وقال:

آخر من يموت الامام، لئلا تحتج أحد على اللّه‏ أنه تركه بغير حجة للّه‏ عليه.

الامام الباقر عليه السلام:

ليس تبقى الارض يا أبا خالد يوما واحدا بغير حجة منه على الناس منذ يوم خلق اللّه‏ آدم وأسكنه الارض.

... قال فأخبرني عن المجوس أبعث اللّه‏ إليهم نبيا؟ فإني أجد لهم كتبا... قال: ما من أمة إلا خلى فيها نذير، وقد بعث إليهم نبي بكتاب من عند اللّه‏ فأنكروه وجحدوا الكتاب...
 

وهم ودفع
فبما أوضحناه في المباحث الاربعة:

لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏ (1).

لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏ (2).

لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏ (3).

لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏ (4).

يظهر أنه لا تنافي بين: "انحصار طريق معرفة اللّه‏ تعالى بأفعاله وآثاره" وبين "كون معرفته تعالى به، وامتناع معرفته بغيره" بوجه، فإنه:

قد يسأل أولا: هل للّه‏ تعالى شبيه ونظير وعديل فيعرف به؟
فيجاب بأنه: لا، بل إنه يعرف به فقط لا بغيره، حيث لا غير يكون مرآ ة لمعرفته تعالى، وهو ما بيناه تحت عنوان: "لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏ (1).".

وقد يسأل ثانيا: هل للمخلوق بنفسه احتمال وجود الخالق بعينه حتى يثبت وجوده؟!

فيجاب بأنه: ليس ذاك بممكن، بل اللّه‏ هو الذي يعرّف نفسه إلى خلقه فالمعرفة من صنعه لا غير. وهو ما بيناه تحت عنوان: "لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏ (2).".

وقد يسأل ثالثا: هل المخلوق في معرفته وفعله وقدرته و... مستقل مستغن عن خالقه؟!

فيجاب بأنه: إن المخلوق لا يفعل ولا يدرك ولا... إلا باللّه‏ تعالى. وهو ما بيناه تحت عنوان: "لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏ (2).".

وقد يسأل رابعا: هل الانسان بعد الهبوط إلى الدنيا يكون عارفا باللّه‏ مؤمنا به بالفعل، أم لا يهتدي إليه تعالى إلا بتذكير الحجج وتنبيههم؟!

فيقال: إنه لا يخلص الانسان من ورطة الشهوات الحاضرة وشبهات الشياطين المضلة، ولا يهتدي إلى المعارف الحقة إلا بعد تبليغ الحجج صلوات اللّه‏ عليهم أجمين. وهو ما بيناه تحت عنوان: "لا يعرف اللّه‏ إلا باللّه‏ (4).".

وقد يسأل خامسا: هل المعرفة يتعلق باللّه‏ تعالى بذاته بلا واسطة خلقه، أم لا يحصل العلم بوجوده تعالى إلا من آياته وأعلامه وصنعه وخلقه؟
فيجاب: لا يعرف اللّه‏ تعالى إلا بآثاره وأعلامه وآياته وکل ذلک خلقه. وهو ما بيناه تحت عنوان: "لا يعرف اللّه‏ تعالى إلا بأثره وفعله".
1حسن ميلاني


2بسم الله الرحمن الرحيم


2الباب الاول


38في الاسفار:


45الفصل التاسع


65الباب الثانى


80الفصل الثالث


83الفصل الرابع


89الباب الثالث


90الفصل الاول


105الباب الرابع


151الباب الخامس


206الباب العاشر


215الباب الحادي عشر


227الباب الثالث عشر


243الباب الرابع عشر


265الباب الخامس عشر


277الباب السابع عشر


295الباب الثامن عشر


309الباب التاسع عشر




�. قد أومأنا بهذا التعبير إلى بطلان الطرق التي تذهب إليها مكاتب المعرفة البشرية لإثبات وجود الخالق تعالي كما سنبين ذلك في مبحث + و+ .


�. إيماء إلى تخالف مفهوم الوجود المحمول على الخالق تعالي مع معناه المحمول على غيره كما يأتي في مبحث 


�. قد أومأنا بأخذ عنوان "الخالق" هاهنا دون غيره من أسماء اللّه‏ تبارك وتعالى إلى أن طريق معرفة الخالق تعالي ينحصر بالدلالة عليه من جهة كونه تعالى خالقاً لما سواه لا غير، ويطلب تفصيل ذلك من مبحث


�. علماً بانّ الادلة التي لا يثبت بها كون الخالق جل وعلا متعاليا عن وجود خلقه وتكون نتيجتها وحدة وجود الخالق والخلق وكون أحدهما عين الآخرفلا يكون في الواقع برهاناً لإثبات وجود اللّه‏ جل وعلا


�. إشارة إلى أن الملاكات التي تعطيها المعرفة البشرية للفرق بين الخالق والمخلوق ـ كالوجوب والإمكان، والتناهي وعدم‏ التناهي، والقدم والحدوث على معناهما المتعارف، والشدة والضعف في الوجود، والعلية والمعلولية و... ـ ليست بشيء، وذلك أن بعضها موهوم من أصله، والبعض الاخر منها يحتاج بنفسه إلى الملاك أيضا، ويأتي تفصيل البحث عن ذلك في مبحث: ملاك المعلولية والاحتياج.


�. ويأتي التحدث عن أسطورة المجردات وأوهام المتوهمين حولها في محله إن شاء اللّه‏ تعالى. وليعلم أنه لا فرق بين الكم المتصل والمنفصل من حيث الذات و حقيقة الشيء القابل للاتصاف بهما وماهيته، فإن العدد (وهو الكم المنفصل) هو اعتبار خاص في نفس موضوع الكم المتصل كما نبين ذلك إن شاء اللّه‏ تعالى في مبحث معرفة حقيقة التوحيد.


�. و إن من البديهي أن المقدار لا يمكن تصور موضوعه إلا في بعدي الزمان والمكان، وعليه فكل ما يمكن أن يوجد لابد و ان يكون مقداريا متجزيا محدودا زمانيا مكانيا


.� وأما قول القائل بإمكان تعدد موجودات مجردة غير متجزية وغير قابلة للانقسام فباطل، وذلك أنا إذا فرضنا مجردات عشرة مثلا فهي إما أن يكون كل واحد منها محيطا بما دونها من حيث الوجود، أو يكون لكل منها وجود مستقل عن غيرهاو علي كلا التقديرين فلا ريب في كون التسعة منها جزءا من عشرتها، وكذلك الثمانية والسبعة والخمسة و... منها تكون أجزاء من العشرة أيضا، وحينئذ فإن لم يكن بين الأجزاء المفروضة من الكل فرق لزم تساوي الأجزاء المتفاوتة، وإن كان بينها فرق بكون الفرد العالي مشتملا على ما يكون السافل فاقدا له، فإنا لا نعني من كون الشيء متجزيا مقداريا شيئا غير ذلك. مضافا إلى أن القول باستحالة تقسيم أفراد المثال المذكور إلى أكثر من أجزاء عشرة مستلزم للقول بوجود الجزء الذي لا يتجزء الباطل في نفسه، أضف إلى ذلك كله أن صحة فرض التقارن والاثنينية بين شيئين يكون متفرعا على كونهما متجزيين كما قال أمير المؤمنين عليه السلام: "ومن قرنه فقد ثناه، ومن ثناه فقد جزأه، ومن جزأه فقد جهله". (بحار الأنوار، 4 / 247  (


هذا كله من ناحية امتناع وجود الأشياء المتعددة المجردة عن الأجزاء المقدارية المكانية، وأما القول بتجرد ما يجوز له الوجود والعدم والتعدد والتكثر عن الزمان فبطلانه أوضح من أن يخفى، وذلك أن كل ما يمكن وجوده يكون وجوده بإيجاد غي له، ومن البديهي أن إيجاد الموجود محال، وأن كل ما كان لوجوده ابتداء فهو حادث يجري عليه الزمان. مضافا إلى أن نفس تصور التلازم والمصاحبة بين شيئين يوجب اتصافهما بالزمان، فهذا القول يجرّ صاحبه إلى الالتزام بكون الخالق للزمان زمانيا وهو يريد اثبات مخلوق مجرد عن الزمان!


.� أي فردا وأفرادا، وبعبارة أخرى: سواء كان الكم متصلا أم منفصلا) بل لامتناع وجود اللامتناهي مطلقا. (أي مقداريا كان الشيء أو متعاليا عن المقدار كما يأتي إن شاء اللّه‏. 


.� وذلك لما بيناه من أن كل ما يمكن أن يوجد فهو محدود متناه فردا وأفرادا، فلا شيء مقداري هناك يمكن فرض وجوده خارجا عن العالم المحدود المتناهي حتي يمكن استناد العلية والخالقية إليه. مضافا إلى أن الحقيقة المقدارية لا يمكنها أن تكون خالقةً لغيرها أبدا كما تقدم.


�. وعليه، فادعاء أصحاب الفلسفة بإمكان قدم الممكن وتجرده، باطل بالبداهة والدليل. ويأتي تفصيل ذلك في مبحث.


�. وهذا هو الفارق بين هذا البرهان والبرهان الأول حيث إنه لا نحتاج فيه إلي المقدمة الثالثة أي استحالة اللامتناهي بل يکون ذلک ثابتا هاهنا بنفس البرهان.


�. ومن هنا يعلم أن "صفة القِدَم" هو كون الشيء على خلاف المقدار والعدد والأجزاء والزمان والمكان، لا كونه موجودا في زمن غير متناه، فيكون تقابل الحادث والقديم من حيث تخالفهما وتباينهما في سنخ الذات والحقيقة، وكون أحدهما مقداريا متجزيا والآخر متعاليا عن المقدار والأجزاء، لا كون أحدهما موجودا في زمن متناه والآخر في زمن غير متناه.


�. ينبغي التأمل جدا في أنه کيف لم يفحض الأمام عليه السلام عن موارد الاستثنا في عالم الخلق لإثبات وجود الباري تعالي، بل الفت المخاطب إلي إن کل ما نجده يکون من موارد الانفعال والتخصص والاستثناء في الوجود الدال علي وجود الباري الحاکم الحکيم القادر المختار.


�. الكافي، 1 / 74؛ بحارالأنوار، 3 / 51، عن التوحيد


.� الرعد (13): 10 ـ 11.


�. التوحيد، 193؛ بحار الأنوار، 4 / 53


�. بحار الأنوار، 4 / 221


�. بحار الأنوار، 4 / 307


�. بحار الأنوار، 3 / 15


�. بحار الأنوار، 4 / 298


�. بحار الأنوار، 4 / 261


�. بحار الأنوار، 4/ 161، عن التوحيد


�. بحار الأنوار، 4 / 266


�. بحار الأنوار، 4 / 247


�. بحار الأنوار، 10 / 56


�. بحار الأنوار، 4 / 304


�. بحار الأنوار، 4 / 253


�. بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 3 / 29


� . التوحيد، 247


�. إشارة إلى بداهة حكم العقل بأن: "كل ممكن يكون حادثا"، خلافا لأهل الفلسفة و العرفان المنكرين لهذا الأمر البديهي القائلين بأن: "العالم أزلي في عين أنه يكون ممكنا ومستندا في وجوده الي غيره!


�. إشارة إلى أن تقابل "الحادث" و"القديم" لا يكون من حيث تناهي وجود أحدهما من حيث الزمان وعدم تناهي ذلك في الآخر، بل من حيث أن أحدهما يكون موصوفا بقابلية الوجود والعدم والكون في الزمان، والآ خر يكون متعاليا عن قابلية النسبة إلى الوجود والعدم، والاتصاف بالزمان والمكان.


�. إن تمسكنا بالتغيير والزوال الموجودين في العالم، كان مقدمة للدلالة على أن العالم يجوز عليه الوجود والعدم المستلزم لحدوثه المستلزم لاحتياجه إلى الخالق، وحيث إنك تقرّ بجواز الوجود والعدم للعالم في نفس الفرض، فنحن نأخذ بالنتيجة بلا احتياج إلى تلك المقدمة.


�. وهو الذي لا يوصف به إلا ما يكون بخلاف المقدار.


� . بحار الأنوار، 3/ 47


� . بحار الأنوار، 4/ 307


� . بحار الأنوار، 4/ 277


� . بحار الأنوار، 4/ 288


� . بحار الأنوار، 4، 154


� . بحار الأنوار، 4/ 319


� . بحار الأنوار، 33/ 423


� . بحار الأنوار، 4/ 230


� . بحار الأنوار، 4 / 247


� . بحار الأنوار، 4/ 228، عن التوحيد والعيون


� . الخصال، 2 / 359؛ بحار الأنوار، 5 / 88؛ الكافي، 1 / 150


� . المحاسن، 1 / 244، بحار الأنوار، 5 / 122


� . بحار الأنوار، 4/ 254


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 230


�. وهو: أن كل ما يمكن أن يوجد يكون عدديا مقداريا متجزيا محدودا.


�. إن جواز التغير والزوال والتحول عما هو عليه الشيء إلى غيره يكون آية حدوثه.


�. أضف إلى بداهة هذا الحكم أن تصور الزيادة على وجود الشيء لو كان ممتنعا لذاته لامتنع تصور وجود الفرد الأول منه أيضا، ـ فإن حكم الأمثال واحد ـ وحيث إنه لم يمتنع تصور وجود الفرد الأول منه ـ بل يكون بعض أفراده موجودا عينا وخارجا ـ فهو قابل للتكرار والزيادة والنقصان، فهو عددي.


� وإن من البديهي أن الذات العددية والحقيقة المقدارية القابلة للزيادة والنقصان، لهي قابلة للوجود والعدم، فإن الزيادة والنقصان الحقيقيين ليسا إلا الوجود والعدم نفسهما.


� إن كون الشيء ذا مقدار وأجزاء وأبعاض، هو ملاك كونه حادثا وقابلا للتغير والتحول والزيادة والنقصان والوجود والعدم.


�. حتى الزمان والمكان، ولو على تقدير تأصلهما في الوجود لا انتزاعيتهما. 


�. وأما في مورد موضوع اجتماع النقيضين وارتفاعهما وما يشبهه، فليس ذاك إلا حكم العقل بالامتناع والارتفاع على الأمور المتصورة المقدارية، ولا حكم هناك أيضا إلا على ما يوجد في المقدار والعدد، كما أن ما لا يقبل الوجود استقلالاً كالعلم القائم بالعالم أيضا ـ مع الغض عن الجهل بحقيقته ـ ليس إلا موجودا في المقدار والعدد وقابلاً للزياده والنقصان والوجود والعدم. 


� . بحار الأنوار، 4/ 298


� . بحار الأنوار، 3/ 196


�. وإن رأيت بعض أصحاب المدارس البشرية يجتنبون عن التصريح بذلك أحيانا، فليس ذلك منهم إلا غفلة عما تقضي به مبانيهم، وحفظا لكلمة التوحيد الدائرة على ألسن أهل الأديان والشرائع، ووفقا لما تحكم به بداهة عقولهم المفطورة بها أنفسهم من لزوم تباين وجود الخالق والمخلوق، ووجوب تعالى ذات الإله المعبود عن وجود مخلوقاته ومصنوعاته.


�. 


� . بحار الأنوار، 4/ 153


� . بحار الأنوار، 4/ 69


� . بحار الأنوار، 3/ 46


� . الطور: 35


� . بحار الأنوار، 3/ 53


� . بحار الأنوار، 4/ 54


� . بحار الأنوار، 10/ 182


� . بحار الأنوار، 10/ 182


� . بحار الأنوار، 10/ 195


� . بحار الأنوار، 3/ 88


� . بحار الأنوار، 3/ 153


� . بحار الأنوار، 3/ 158


� وهو: أن الحقيقة المقدارية لا يمكن أن يكون خالقة وموجدة أبدا.


� . الحج، 73


� . سوره الطور، آيه 35


� . بحار الانوار، 4/ 230


� . بحار الأنوار، 4/ 228


� . بحار الأنوار، 4/ 274


� . بحار الأنوار، 4/ 230


� . الاحتجاج 4/ 255


� . بحار الأنوار، 10/ 182


� . بحار الأنوار، 4/ 228، عن التوحيد والعيون


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . الفاطر: 40


� . الرعد: 16


� . بحار الأنوار، 4/ 319


� . بحار الأنوار، 3/ 148


� . بحار الأنوار، 14/ 289 عن الكافي 


� . بحار الأنوار، 4/ 301


� . بحار الأنوار، 95/ 422


� . التوحيد، 40


� . بحار الأنوار، 4/ 229


� . التوحيد، 247


� . الطباطبايى، محمد حسين: تفسير الميزان، 2 / 104


� . ومما ناقض به صاحب الأسفار وشيخه أصول مكتبهما ومعتقداتهما هو قوله: "ومن هذا القبيل قول الشيخ العربي في التدبيرات الإلهية كل ما دخل في الوجود فهو متناه". اسفار، 2 / 306. فإن تجليات الرب وأطوار وجوده عندهم غيرمحدود وهو مما دخل في الوجود عندهم بلا شبهة.


� . بحار الأنوار، 3/ 47


� . بحار الأنوار، 10 / 56


� . الاحتجاج، 1/ 21


� . الاحتجاج، 1/ 21


� . التوحيد، 297


� . بحار الأنوار، 3/ 15


� . بحار الانوار، 3، 194


� . بحار الأنوار، 4/ 289


� . بحار الأنوار، 4/ 275


� . التوحيد، 247


� . بحار الأنوار، 4/ 309


� . بحار الأنوار، 4/ 229


� . بحار الأنوار، 93/ 263


� . بحار الأنوار، 10/ 332 و333


� . النحل، 16: 90


� . الاسراء (12): 18


� . الانعام (6): 102


� . يوسف/ 112


� . الفرقان (25): 3


� . النور (24): 46


� . النمل (27): 89


� . الفاطر (35): 2


� . يس (36): 13


� . الزمر (39): 63


� . الغافر (40): 8


� . الرعد (13): 10 و11


�. إن قيل في أمثال هذه الآية الشريفة: إن العالم والمعلوم كليهما غير متناهيين فلا إشكال.


قلنا: إن عدد العالم والمعلوم يزيد على المعلوم وحده، فهو متناه؛ كما أن عدد ما يكون غيبا وشهادة يزيد على الغيب وحده وعلى الشهادة وحدها فهما متناهيان، مضافا إلى بداهة تناقض الاعتقاد بتعدد غير المتناهي في نفسه. إن قيل: إذا كانت الذات وغيرها من الصفات والأشياء غيرمتناهيين فهما متحدتان مصداقا، قلنا: إنه إن كان هناك صفة وموصوفًٌ فيمتنع الحكم باتحادهما ذاتا وعينيتهما مصداقا، لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة، فيكونان متعددين بالضرورة، وإذا تعددا فيمتنع عدم تناهيهما بالبداهة، وعليه ففرض تعدد الذات والصفات دليل على امتناع عدم تنهاهيهما في أنفسهما لا أنهما متحدتان في عين تعددهما وعدم تناهيهما. هذا، مع العلم بأن ما سوى الخالق تعالي مقداري متجزيء، واللّه‏ جل وعلا يخالف المقدار ويباين العدد فيمتنع أن يتحدا عينا ومصداقا.


� . القمر (54): 50


� . الطلاق (65): 4


� . الطلاق (65): 13


� . الجن (72): 29


� . النباء (78): 30


� . الذاريات (51): 51


� . يس (36): 37


� . الانعام (6): 103


� . الانعام (6): 165


� . الاعراف (7): 157


� . هود (11): 58


� . طه (20): 51


� . النور (24): 46


� . القصص (28): 89


� . العنكبوت (29): 21


� . السجدة (32): 8


� . يس (36): 82


� . الاسراء (17): 100


� . الشيخ علي بن فضل اللّه‏ الحائري المازندراني، الحجة البالغة للحجة البالغة في قمع المذاهب المختلفة الزائغه: 12 ـ 17


� . وتضعيف الشي بعدد غير متناه وإن كان محالاً بالفعل ولكنّ العقل حاكمٌ بأن العدم واللا شيء لا يصير شيئا وموجودا بالتضعيف مطلقا


� . بحار الأنوار، 4/ 67


� . بحار الأنوار، 4/ 173


� . بحار الأنوار، 4/ 154


� . بحار الأنوار، 3/ 196


� . أبو الصلاح الحلبي: تقريب المعارف، 76


� . أبو الصلاح الحلبي: تقريب المعارف، 81


� . أبو الصلاح حلبى: تقريب المعارف، 87


� . أبو الصلاح الحلبي: تقريب المعارف، 136


� . أبو الصلاح الحلبي: الكافي، 53


� . الشيخ الطوسي: الاقتصاد، 24


� . الشيخ الطوسي: الاقتصاد، 82


� . العلاّمة الحلّي: شرح التجريد، تحقيق آملى، 35


� . العلاّمة الحلّي: شرح التجريد، تحقيق آملى، 261


� . العلاّمة الحلّي: شرح التجريد، تحقيق آملى، 368 ـ 369


� . المرعشي: شرح إحقاق الحق، 1 / 244. أيضا: الشيخ الطوسي: الاقتصاد، 27 ـ 31؛ السيّد المرتضى: الشافي في الإمامة، 1 / 162؛ السيّد المرتضى: الانتصار، 407؛ المحقّق الحلّي، المسلك في أصول الدين، 101؛ ابن ميثم البحرانى: قواعد المرام في علم الكلام، 57


� . راجع إلى نهاية الحكمة: 269 ـ 276


� . حاشية الأسفار، 1 / 33


� . الطباطبايى، محمد حسين: نهاية الحكمة، 118


� . حسن‏زاده آملى، حسن، تعليقات كشف المراد، 502


� . حاشية الأسفار، 6 / 22


� . المصباح اليزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة: 352


� . حسن زاده، حسن: وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 61


�. ملا هادي السبزواري، حاشية الاسفار، 6/164.


� . الطباطبايي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 18 ـ 20


� . لا يخفى أنه يشكل أمر إثبات الواجب على أصحاب الفلسفة من ناحية عدم إمكان إبطال الدور على مبانيهم أيضا، وذلك أنه إذا كان يجوز عندهم أن يكون ممكن الوجود ازليا ملازما لوجود علته، فلا وجه لتسمية أحد هذين الأمرين المتلازمين في الوجود واجبا والآخر ممكنا، بل إذا جاز أن يكون الوجود الأزلي مستندا إلى غيره، فالمتلازمان يكونان في هذا الأمر سواء، فيصبحان ممكنين أزليين يستند وجود كل منهما إلى الآخر، حيث إن أمر الاستناد والإيجاد يكون على هذا الفرض شيئا اعتباريا صرفا، والأمر الاعتباري يتعاكس بتعاكس الاعتبار. وهذا هو نفس القول بالدور الباطل عند جميع العقلاء بالضرورة. فعن الإمام أمير المؤمنين عليه السلام: ولو كان قديما لكان إلها ثانيا (بحار الأنوار، 4 / 255).


� . الصدوق: التوحيد، 290


� . بحار الأنوار، 4 / 176


� . الطباطبايي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 112


� . ملا صدرا، الأسفار: 2/305


� . الطباطبايى، محمد حسين: نهاية الحكمة، 3128


� . الطباطبايى، محمد حسين: نهاية الحكمة، 31


� . الطباطبايي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 157


� . الطباطبايي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 176


� . حسن‏زاده، حسن: تعليقات كشف المراد: 463


� . حسن‏زاده، حسن: تعليقات كشف المراد: 463


� . المطهرى، مرتضى: حاشية أصول الفلسفة، 3 / 195، نقلنا ذلك معربا


� . المطهري، مرتضى: حاشية أصول الفلسفة، 5 / 110


� . السبحاني، جعفر: تلخيص الإلهيات، تلخيص علي الرباني الگلپايگاني، 128ـ 129


� . ملا صدرا: الأسفار، 2 / 299 ـ 301


� . ملا صدرا: الأسفار، 2 / 305


� . ملا صدرا: الأسفار، 2 / 341


� . حسن زاده، حسن: تعليقات كشف المراد، 477


� . المطهري، مرتضى: حاشية أصول الفلسفة، 3/120


� . المطهري، مرتضى: حاشية أصول الفلسفة، ملخصا


� . المطهري، مرتضى: حاشية أصول الفلسفة، 122. نقلنا ذلك ملخصا


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان: 20 / 388


� . الطباطبايي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 18 ـ 20


�. وحيث إن لزوم هذا الللازم غير قابل للإنكار فلا مفر لهم عن الاعتراف بكون المبنى باطلا من أساسه.


�. وهذا أيضا يكشف عن بطلان المبنى، وإلا فلا مفرّ لهم عن الالتزام بلزوم هذا اللازم أيضا.


� . الطباطبايي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 276


� . تقول الفلسفة: الثابت بالبرهان والمعتضد بالكشف والعيان أن الحق موجود مع أجزاء العالم، ومع كل جزء من أجزاء العالم، وكذا الحال في نسبة كل علة مفيضة إلى معلولها. ملاصدرا: الأسفار 7 / 331


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 12 / 26. أضف إلى ذلك أن ذاك الغير ليس غيرا عندهم على مبانيهم، بل وتصريحاتهم أيضا


� . الجوادي، عبد اللّه‏: مبدأ ومعاد، 209


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 15 / 138


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 270 ـ 269


� .لما كانت حقيقة كل شيء هي خصوصية وجوده التي يثبت له، فالوجود أولى من ذلك الشيء بل من كل شيء بأن يكون ذا حقيقة، كما أن البياض أولى بكونه أبيض مما ليس ببياض ويعرض له البياض... لا يقال في العرف: إن البياض أبيض. ملا صدرا، أسفار: 1 / 39 ـ 40


� . دعاء المشلول؛ القمي، عباس "قدس سره": مفاتيح الجنان، نقلاً عن كتب الكفعمي ومهج الدعوات


� . الكافي، 1 / 80، الوافي، 1 / 326. ويأتي الحديث بتمامه في ص20 فراجع ولا تغفل


� . فراجع إلى ما نقلنا عنهم في صفحة21


� . وقد مرّ تفصيل ذلك في صفحه


� . حسن‏زاده، حسن: تعليقات كشف المراد، 468 ـ 469


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 176


� . الإمام الرضا عليه السلام، بحار الأنوار، 4 / 230


� . الإمام الصادق عليه السلام: بحار الأنوار 4 / 264


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . الإمام الباقر عليه السلام، بحار الأنوار، 4 / 322


� . الإمام الرضا عليه السلام، بحار الأنوار، 3 / 299


� . حسن‏زاده،حسن: تعليقة كشف المراد، 477 ـ 478


� . مطهري،مرتضى؛ شرح منظومه، 1 / 78


� قد تشتّت كلمات أصحاب الفلسفة في تعيين بعض ما يصح أن يمثل به لأقسام التقابل، وإنا قد جرينا في عدّ الأمور المذكورة من أمثلة تقابل الملكة والعدم على بعض التسامح.


� . بحار الأنوار، 4 / 298


� . الأنعام: 1


� . بحار الأنوار، 10 / 188


� . بحار الأنوار، 3 / 259


� . بحار الأنوار، 3 / 330؛ عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 314؛ عن أمالي الصدوق


� . بحار الأنوار، 10 / 56


� . بحار الأنوار، 3 / 327؛ عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 326؛ عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 323؛ عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 323؛ عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 327


� . بحار الأنوار، 3 / 334


� . بحار الأنوار، 3 / 310؛ عن الإرشاد والاحتجاج


� . بحار الأنوار، 4 / 221


� . الإمام سيد الشهداء عليه السلام : بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 298


� . بحار الأنوار، 3 / 309


� . بحار الأنوار، 10 / 317


� . بحار الأنوار، 10 / 346 ـ 347


� . بحار الأنوار، 10 / 349؛ عن مناقب آل أبي طالب، 2 / 408


� . الملكي، جواد: رسالة لقاء اللّه‏، 169


� . الطباطبائي، محمد حسين: ظهور الشيعة، 131


� . ملا صدرا: الأسفار، 7 / 331


� . الخرازي، محسن: بداية المعارف، نقلاً عن أصول الفلسفة: الطباطبائي، محمد حسين


� . السبزواري، ملا هادي: شرح الأسماء، 647 ـ 648


� . حسن‏زاده، حسن: تعليقات كشف المراد، 550


� . بحار الأنوار، 4 / 261


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 19 / 145


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 6 / 96


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 16 / 236


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 6 / 90


� . حسن‏زاده، حسن: رسالة إنه الحق، 66 ـ 70؛ نقلاً عن أستاذه الشعراني


� . حسن‏زاده، حسن: رسالة إنه الحق، 70


�. أي ليس هو إلا هو، وذلك بخلاف كل شيء، إن كل شيء سواه ليس إلا بأجزائه وأدواته، والأجزاء والأدوات غير الشيء لا نفسه ومن حيث إنه تختلف الصفات والاحوال على شيء واحد، واللّه‏ تبارك وتعالى لا يختلف عليه الصفات والأحوال ولايقوم بالأجزاء والأبعاض فهو نفسه ونفسه هو؛ ويأتي تفصيل هذا المطلب عند البحث عن ملاك المخلوقية والوجود العام في صحيفة 


� . بحار الأنوار، 4 / 69


� . بحار الأنوار، 3 / 306


� . بحار الأنوار، 3 / 327


� . بحار الأنوار، 3 / 336


� . بحار الأنوار، 4 / 294


� . بحار الأنوار، 4 / 317


� . بحار الأنوار، 4 / 274


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . بحار الأنوار، 95 / 421


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . الصحيفة العلوية


� . الصحيفة العلوية، 29


� . بحار الأنوار، 4 / 256


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . بحار الأنوار، 4 / 269


� . بحار الأنوار، 95 / 443


� . بحار الأنوار، 4 / 330


� . التوحيد، 174


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . بحار الأنوار، 3 / 303


� . بحار الأنوار، 3 / 326


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . الصحيفة العلوية،30


� . بحار الأنوار، 4 / 309


�. بل تصور عدم الزمان والمكان بخصوصهما محال كما بيناه.


� . بحار الأنوار، 57 / 289 / 290


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 325


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 232، نقلاً من أرسطو


� . حسن زاده، حسن: آيتِ حُسن، 80، قد نقلنا ذلك معربا


� . بحار الأنوار، 57 / 291 ـ 292، نقلاً عن كنز الفوائد للكرجكي رحمه‏الله


� . بحار الأنوار، 3 / 230، عن جامع الأخبار


�. لأن اختلاف الصفة لايتصور إلا في ما كان مقداريا عدديا فيتناهي لاستحالة عدم التناهي في المقداري المختلفة الأجزاء والصفات


� . بحار الأنوار، 4 / 289


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4 / 67


� . بحار الأنوار، 3 / 271، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 40 / 303 ـ 304، عن جامع الأخبار


� . بحار الأنوار، 3 / 288، عن كفاية الأثر في النص على الأئمة الإثنى عشر


� . بحار الأنوار، 3 / 330، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 4 / 27 ؛ 10 / 118


� . بحار الأنوار، 3 / 300


� . بحار الأنوار، 4 / 17


� . بحار الأنوار، 10 / 317


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . بحار الأنوار، 4 / 284


� . بحار الأنوار، 4 / 154


� . بحار الأنوار، 3 / 193


� . بحار الأنوار، 4 / 264


� . بحار الأنوار، 4 / 270


� . بحار الأنوار، 4 / 298 والكافي، 1 / 104


� . بحار الأنوار، 4 / 304. فإن كل ذلك ليس إلا ملكة للمقدار


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . بحار الأنوار، 4 / 294


� [بخلاف المقداري المخلوق الذي لا يكون إلا كذلك]


� . بحار الأنوار، 4 / 301 [التي ليست هي إلا ملكة للمقدار]


� . بحار الأنوار، 4 / 309


�. وهذا هو معنى خاص من الدخول لا يليق إلاّ به تعالى ولايعرف إلاّ بأنّه ما ليس بدخول في الأشياء


� . بحار الأنوار، 4 / 294 ـ 295


�. يقول ابن العربى: وما في الكون أحدية إلا أحدية المجموع: كتاب المعرفة، 36


�. الإمام السجّاد عليه السلام: لم يجعل في أحد من معرفة إدراكه أكثر من العلم بأنّه لا يدركه، فشكر معرفة العارفين بالتقصير عن معرفته، وجعل معرفتهم بالتقصير شكرا كما جعل علم العالمين أنّهم لا يدركونه إيمانا. (بحار الأنوار، 78/142)


الإمام أمير المؤمنين عليه السلام: الحمد للّه‏ الّذي أعجز الأوهام أن تنال إلاّ وجوده. (بحار الأنوار، 4/221).


الإمام أمير المؤمنين عليه السلام: لم تجعل للخلق طريقا إلى معرفتك إلاّ بالعجز عن معرفتك. (بحار الأنوار، 94/150).


الإمام الصادق عليه السلام: من نظر في اللّه‏ كيف هو، هلك. (كافى، 1/93؛ بحار الأنوار، 3/259).


الإمام أميرالمؤمنين عليه السلام: كمال معرفته التصديق به. (نهج البلاغه، الخطبة،1).


� . بحار الأنوار، 3 / 304


� . بحار الأنوار، 3 / 293


� . بحار الأنوار، 4 / 309


� . بحار الأنوار، 3 / 222 ـ 223


� . بحار الأنوار، 4 / 67


� . بحار الأنوار، 4 /222


� . بحار الأنوار، 4 / 229؛ نهج البلاغة، الخطبة، 152


� إن المعرفة البشرية تبتني على أن تنسب إلى اللّه‏ تعالى أشرف طرفي النقيض مما تتوهمه وتتصوره، وحيث إنها تزعم أن الموجود لا بد وأن ينقسم إلى المتناهي وغير المتناهي ويكون غير المتناهي أشرف من المتناهي فاللّه‏ تبارك وتعالى هو الموجود اللامتناهي بل أشد و أعلى من اللامتناهي بمراتب لا متناهية!!


وهذه الفكرة هي أصل الخطأ ومنشأ الضلالة عن المعرفة الحقة حيث إن تقسيم الموجود إلى المتناهي و غير المتناهي تقسيم موهوم خاطيء جداً و ذلك أن:


ألف ) الموجود ينقسم إلى:


1. الموجود ذو المقدار و الأجزاء القابل للانقسام و الزيادة والنقصان (المخلوق)‎.


2. الموجود المتعالي عن المقدار والعدد والتجزي (الخالق) فالتناهي وعدم التناهي من صفات الشيء ذى المقدار القابل للزيادة والنقصان وهما له كالملكة و العدم فيختصان به، وأما الخالق المتعالي عن كونه ذا مقدار وأجزاء و المنزه عن قابلية التصور بالزيادة و النقصان فلا يتصف بالتناهي و عدم التناهي ثبوتاً، ويكون خارجا عن طرفي التقسيم بذينك موضوعاً.


ب ) كل ما احتمل الزيادة و النقصان و كان مقداريا (المخلوق) فهو محدود دائما وصيرورته غير متناه يكون خلاف ذاته. فالاعتقاد بوجود اللامتناهي موهوم جدا وهو باطل ثبوتا وموضوعا كما حققناه في محله مفصلا.


ج. إذا كان الشيء غير متناه، فكيف يوجد شيء أعلى منه وأشد، فضلا عن أن تكون تلك الشدة أيضا بمراتب لا متناهية؟!


� . الصحيفة السجادية، الدعاء 28


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . بحار الأنوار، 4 / 173


� . السبحاني، جعفر: تلخيص الإلهيات، تلخيص علي الرباني الگلپايگاني، 50. جاء في نهاية الحكمة أيضا:وهذه الشبهة كما تجري على القول بأصالة الماهية المنسوب إلى الإشراقيين، تجري على القول بأصالة الوجود وكون الوجودات حقايق بسيطة بتمام الذات المنسوب إلى المشائين.والحجة مبنية على أصالة الوجود وكونه حقيقة واحدة مشككة ذات مراتب مختلفة. نقول: إن كانت الحجة مبنية على أصالة الوجود وكونه مشككا فهو مصادرة واضح البطلان؟! مضافا إلى أن تقرير الحجة بما ذكره هناك لا يوافق القول بأصالة الوجود كما هو واضح لمن راجع


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 278


� . العلامة الحلي "قدس سره": أنوار الملكوت، 95


� . الفاضل المقداد "قدس سره": إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، 250


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 2


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 278


� قيل: إن الاستدلال موقوف على جواز وقوع الذات الأحدية مصداقا لمفهوم ولو انتزاعي، وقد ذهب جماعة ـ ومنهم القائلون بالوحدة المزبورة ـ بأن مرتبة من الوجود لا اسم له ولا رسم، بل صرح بعضهم بأنه لا يخبر عنه. وعلى مذاقهم فهذا الاستدلال ساقط من أصله. عن التنزيه


� . عيون أخبار الرضا عليه السلام، 1/ 126


� . بحار الأنوار، 4/ 254


� . التوحيد، 56


� . بحار الأنوار، 3 / 206 ـ 207


� . آل عمران، 19


� . بحار الأنوار، 3 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4/ 228، عن التوحيد والعيون


� . بحار الأنوار، 3 / 196


� . الكافي، 1 / 103


� . قصص، 88


� . بحار الأنوار، 4 / 270


� . بحار الأنوار، 4 / 319


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 3 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 270


� . بحار الأنوار، 4 / 264


� . النساء، 117


� . الإخلاص


� . الأنعام، 102 ـ 103


� . بحار الأنوار، 4 / 256، عن التوحيد. الإرث المنفي هنا ليس بالمعنى الفقهي الخاص بالملكية الاعتبارية، بل المراد منه هو الوراثة في نفس الوجود وحقيقة الذات، فيكون بمعنى نفي الاستحالة(من شيء الي شيء) والتجزئة الذاتية والصدور والتطور والتجلي


� . بحار الأنوار، 4 / 299


� . بحار الأنوار، 4 / 286


� . بحار الأنوار، 3/299


� . الطور، 43


� . بحار الأنوار، 3/287


� . بحار الأنوار، 4/264


� . بحار الأنوار، 3 / 195 ـ 196


� . بحار الأنوار، 3 / 262، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 263


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 278. لا يخفى إن هذا الدليل أجنبي عن مراد أصحاب الفلسفة والعرفان بل عن مراد المستدل به نفسه، ويكون مبتنيا على القول بأصالة الماهية التي يشد الإنكار عليها المستدل وساير القائلين بأصالة الوجود. توضيح ذلك: إن الصرافة يراد منها معنيان، وهما: ألف.عدم التناهي، ب.الصرافة الماهوية التي يقال عنها: صرف الشيء لا يتثنى ولايتكرر؛ والمراد من الصرافة في مبحث إثبات التوحيد الفلسفي هو المعنى الأول دون الثاني الذي يكون أجنبيا عن المقام بالمرة، وخلط أعلام الفلسفة بين المقامين مع شدة وضوحه غريب


� . المطهري، المرتضى: شرح المنظومة، 2 / 169 ـ 170


� . السبحاني، جعفر: محاضرات في الإلهيات، تلخيص علي الرباني گلپايگاني، 51 ـ 52، نقل ذلك تلخيصا عن الطباطبائي، محمد حسين: الميزان، 6 / 88 ـ 89


� . السبحاني، جعفر: محاضرات في الإلهيات، 50 ـ 51


� . الملكي التبريزي، جواد: رسالة لقاء اللّه‏، 169 ـ 170


� . حسن زاده، حسن: رسالة إنه الحق، 66 ـ 67


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 1 / 409


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 6 / 95


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 6 / 89 ـ 90


� . الجوادي، عبد اللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهية، 36


� . والقائل الحكيم السبزواري: في حاشية الأسفار، 1 / 136


� . الجوادي، عبد اللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهية، 37


� . الخرازي، محسن: بداية المعارف، 55، نقلاً عن أشعار المحقق الإصبهاني


� . التوحيد، 438


� . راجعوا إلى الأسفار: 1/38،39


� . كالوجود والعلم والقدرة و...


� . بحار الأنوار، 4 / 264


� . بحار الأنوار، 98 / 263


� . بحار الأنوار، 3 / 303، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 154


� . بحار الأنوار، 4 / 261


� . بحار الأنوار، 3 / 295، عن التوحيد والاحتجاج


� . بحار الأنوار، 3 / 304، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 304، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 287 ـ 288


� . بحار الأنوار، 3 / 303، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3/ 303، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 2 / 292


� . بحار الأنوار، 3 / 148


� . العرشيه، 225


� . عيون أخبار الرضا عليه السلام، 1/ 125


� . بحار الأنوار، 3 / 322


� . عيون أخبار الرضا عليه السلام، 1 / 125 ـ 126


� . التوحيد، 56


� . بحار الأنوار، 4 / 294


� . بحار الأنوار، 3 / 148


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 261


� . بحار الأنوار، 3/ 194


� . بحار الأنوار، 3 / 194


� . التوحيد، 146


� . بحار الأنوار، 3 / 306


� . عيون أخبار الرضا عليه السلام: 1 / 126


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . جوادي، عبد اللّه‏: على بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الهيه، 26


� . جوادي، عبداللّه‏: على بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الالهية، 46


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 276


� . المصدر، 277


� . المصدر، 269


� . المصدر، 283


� . المصدر، 291


� . المصدر، 307


� . المصدر، 286


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 350


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 354


� . ملا صدرا: الأسفار، 2 / 294


� . ملا صدرا: الأسفار، 2 / 291


� . ملا صدرا: الأسفار، 2 / 292


� . الطباطبائي، محمد حسين: تفسير الميزان، 11 / 307


� . بحار الأنوار، 4 / 261


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 1 / 411


� . الانعام، 100


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . بحار الأنوار: 3 / 303


� . بحار الأنوار4 / 182 عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 4 / 154


� . بحار الأنوار، 3 / 193


� . بحار الأنوار، 3 / 258


� . الإمام الصادق عليه السلام: بحار الأنوار، 3 / 298


� . بحار الأنوار، 10 / 169


� . بحار الأنوار: 10 / 185


� . بحار الأنوار، 4 / 178، عن التوحيد والعيون


� . بحار الأنوار، 4 / 304


� . بحار الأنوار، 3 / 154


� . بحار الأنوار، 3 / 301


� . بحار الأنوار، 3 / 301


� . بحار الأنوار، 3 / 302


� . بحار الأنوار، 4 / 161


� . بحار الأنوار، 4 / 269


�. من القول بالصدور والسنخية وقاعدة الواحد اللازم منها بزعمهم القول بوجود المجردات ليقع برزخا بين وجود الخالق والعالم المادي ويكون مصححا لصدور الأشياء عن ذات الخالق


� . بحار الأنوار، 4 / 291


� . بحار الأنوار، 4 / 153


� . بحار الأنوار، 3 / 263


� . بحار الأنوار، 4 / 161


� . بحار الأنوار، 4 / 298


� . بحار الأنوار، 3 / 196


� . بحار الأنوار، 4 / 67


� . بحار الأنوار، 4 / 143


� . بحار الأنوار، 10 / 316


� . بحار الأنوار، 3 / 318


� . بحار الأنوار، 3 / 273


� . المصباح اليزدي، محمّد تقي: حاشية البحار، 58 / 47


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 1 / 66


� . الاعراف: 54


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 13 / 197


� . النجم، 42؛ الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 13 / 197


� . الطباطبايي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 316


� . سوره العصر، آيه 3 ـ 4


� . سوره تين، آيه 4 ـ 5


� . يونس، 69


� . سوره الأعراف، 185


� . الإنسان، 4


� . أعراف، 176 ـ 178


� . فصلت، 14


� . فصلت، 17


� . فرقان، 38


� . بحار الأنوار، 4 / 231، عن تفسير القمى


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 259


� . التوحيد، 56


� . بحار الأنوار، 9 / 231، عن تفسير القمي (قده)


� . الفتال النيشابوري: روضة الواعظين، 2 / 264


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 316 ـ 317


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 319


� . الجوادي، عبد اللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهية، ص 40


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 315 ـ 316


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان: 1 / 263


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، المرحله الأولى، الفصل الثالث


� . بحار الأنوار، 3 / 148


� . الانعام، 96


� . بحار الأنوار، 8 / 323


� . كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، 176


� . كشف المراد، ص 178


� . كشف المراد، ص 281


� . كشف المراد، ص 281


� . الفاطر، 1 ـ 2


� . الفرقان، 24


� . الزمر، 74


� . الأنبياء، 38


� . الحجر، 50 ـ 51، 53


� . الحجر، 56 ـ 58


� . الحجر، 61 ـ 62


� . الحجر، 67 ـ 69


� . بحار الأنوار، 4 / 12، عن التوحيد ومعاني الأخبار


� . بحار الأنوار، 4 / 13، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 147


� . النحل، 61


� . النحل، آيه 75


� . بحار الأنوار، 3 / 298


� . بحار الأنوار، 3 / 148


� . نهج البلاغه، الخطبه: 92


� . الكافى، 1 / 213


� . بحار الأنوار، 78 / 142


� . بحار الأنوار، 94 / 150


� . غرر الحكم


� . بحار الأنوار، 77 / 285


� . الكافى، 3 / 259


� فأن العقل والوهم والفهم بل الإدراك بكل أداته لا يحصل الا علي المقداري المخلوق.


� . وحكم العقل بإثبات شيء من حيث أثره لا يستلزم معرفة ذاته


� . بحار الأنوار، 3 / 146 ـ 148


� . بحار الأنوار، 3 / 147


� . بحار الأنوار، 3 / 148


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . الكافي، باب النسبة


� . بحار الأنوار، 4 / 285


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . بحار الأنوار، 4 / 247


� . بحار الأنوار، 3 / 294


� . بحار الأنوار، 4 / 274


� . بحار الأنوار، 4 / 221


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 303


� . بحار الأنوار، 4 / 304


� . وجود المقدار يكشف عن وجود الخالق المتعالى عن المقدار


� . لا يتوهم إلا ما هو مقداري قابل للوجود والعدم، والقابل محتاج معلول مخلوق فبما أن كل متوهم مخلوق يعلم أنه تعالى خارج وممتنع من الأوهام


� . بحار الأنوار، 4 / 261


� . بحار الأنوار، 4 / 275


� . بحار الأنوار، 3 / 298


� . بحار الأنوار، 4 / 161، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 255


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 54 و 55


� . التوحيد، 95


� . بحار الأنوار، 3 / 258


� . بحار الأنوار، 3 / 290


� . بحار الأنوار، 3 / 290


� . بحار الأنوار، 3 / 291


� . بحار الأنوار، 4 / 275،276


� . الإمام أمير المؤمنين عليه السلام، بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 3 / 597 ـ 298


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . التوحيد، 40


� . التوحيد، 40


� . بحار الأنوار، 4 / 161


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . التوحيد، 438


� . بحار الأنوار، 10 / 305


� . بحار الأنوار، 95 / 243،262


� . بحار الأنوار، 95 / 254


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 95 / 243


� . بحار الأنوار، 4 / 294


� . بحار الأنوار، 4 / 275


� . بحار الأنوار، 94 / 128،129


� ‏ فلم يكن محصول غاية فطانة القلوب عن معرفة كنهك إلا معرفة حقيقة وحدانيتك والعلم بانك ممتنع عن الإدراك مطلقا، فردت ورجعت مقرّة بالعبودية إلى مكانها في كل نظارة إلى جلال ذاتك وعظمة قدسك.


� . بحار الأنوار، 94 / 403،404


� . الكافى، 1، 99


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . بحار الأنوار، 3 / 293


� . بحار الأنوار، 4 / 178


� . الكافي، 1 / 13


� . بحار الأنوار، 3 / 193


� . بحار الأنوار، 3 / 224


� . بحار الأنوار، 10 / 195


� . التوحيد، 40


� . بحار الأنوار، 10 / 184


� . الكافي، 1 / 29


� . بحار الأنوار، 3 / 272


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 284


� . بحار الأنوار، 4 / 26


� . بحار الأنوار، 3 / 297


� . بحار الأنوار، 4 / 319


� . بحار الأنوار، 4 / 308


� . بحار الأنوار، 10 / 315


�  ينبغي هيهنا التنبيه بأمرين: ألف) إن المراد من علامات وجود الخالق تعالي هي خلقه وفعله، وليس من نحو كون أمواج البحر علامة على وجود البحر اللذين يكونان شيئا واحد في الحقيقة كما تقول بذلك الفلسفة والعرفان. ب) إن هذا السنخ من المعرفة هو شيء بخلاف معرفة الشيء "حصولا" أو "حضورا" أو "معرفة بالوجه" أو غير ذلك من الوجوه التي تعرفها العلوم البشرية وتصفها لأصحابها.


� . بحار الأنوار، 4 / 297


� . بحار الأنوار، 3 / 297


� . بحار الأنوار، 4 / 314


� . بحار الأنوار، 4 / 317


� . الهَ : تحّير وما بعد ها عطف بيان 


� . بحار الأنوار، 3 / 225


� . بحار الأنوار، 10 / 56


� . الانعام، 83


� . الانعام، 75


� . الانعام، 76


� . الانعام، 78


� . بحار الأنوار، 4 / 12


� . نورالثقلين، 1 / 735 و736، عن عيون الاخبار


� . بحار الأنوار، 98 / 225 ـ 227


� . بحار الأنوار، 98 / 227. وقد ذكر في كتاب "معرفة اللّه‏": أن هذا الدعاء من إنشاء أحمد بن محمّد بن عبد الكريم (تاج الدين) المعروف بابن عطاء اللّه‏ الإسكندري (ت. 907) ويوجد في كتابه (الحكم العطائية ط) وابن عطاء هذا متصوف شاذلي وهو من تلامذة المرسي أبو العباس


� . الصدوق قدس اللّه‏: التوحيد، 231


� . التسترى قدس سره، الشيخ محمد تقي: الأخبار الدخيلة، 1 / 152


� . معجم رجال الحديث، 17، 156 و157


� . معجم رجال الحديث، 12 ـ 142


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 7 / 86 و87


� . الجوادي الآملى، عبداللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الالهية، 9


� . جوادي الآملي، عبداللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الالهية، 17 و18


� . جوادي الآملي، عبداللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهية، 26


� . الصدوق قدس اللّه‏ روحه: التوحيد، 40


� . كتاب المعرفة، 36


� . حسن‏زاده حسن: "لقاء اللّه‏" 55 نقلا عن ملاصدرا


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 6 / 172


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 6 / 176


� . الجوادي الآملي، عبداللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهية، 10


� . الكافي، 1 / 102


� . الغارات، 1 / 172


� . بحار الأنوار، 3 / 148


� . بحار الأنوار، 4 / 160


� . بحار الأنوار، 4 / 275


� . بحار الأنوار، 3 / 264


� . بحار الأنوار، 4 / 303


� . بحار الأنوار، 3 / 293


� . بحار الأنوار، 3 / 361


� . بحار الأنوار، 10 / 326


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 358 و359


� . بحار الأنوار، 69 / 293


� . بحار الأنوار، 3 / 304


�. فإن المخلوق لا يصف خالقه إلا بخلاف ما يصف اللّه‏ به نفسه لأنه لا يرى ولا يعرف ولا يدرك ولا يصف إلا المقدار فالقيد للتوضيح لا للاحتراز.


� . بحار الأنوار، 4 / 53


� . بحار الأنوار، 3 / 261


� . بحار الأنوار، 4 / 307


� . بحار الأنوار، 4 / 275


� . بحار الأنوار، 98 / 263


� . بحار الأنوار، 3 / 294


� . أنبياء، 22


� . القصص، 62


� . الأنبياء، 98


� . الكهف، 104 ـ 105


� . بحار الأنوار، 10 / 123


� . بحار الأنوار، 3 / 296، عن تفسير القمى


� . بحار الأنوار، 69 / 293


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . الصدوق "قدس سره": إكمال الدين، 1 / 254، الباب 23


� . سنت آنسلم من أولياء المسيحية ـ سير حكمت در اروپا


� . بحار الأنوار، 69 / 293


� . الإمام الرضا عليه السلام، بحار الأنوار، 4 / 40


� . الجوادي، عبد اللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهية، 25


� . الجوادي، عبد اللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهية، 23


� . حسن زاده، حسن: رساله أنه الحق، نقلا من ابن العربى، 42


� . حسن زاده، حسن: رساله أنه الحق، 42، نقلا عنه أيضا


� . حسن زاده، حسن: رسالة أنه الحق، 45


� . حسن زاده، حسن: رسالة أنه الحق، 46


� . حسن زاده، حسن: رساله أنه الحق، 61


� . الملكي التبريزى، الميرزا جواد: رسالة لقاء اللّه‏، 192


� . الصدوق " قدس سره": التوحيد، 453


� . بحار الأنوار، 3 / 300


� . الصدوق "قدس سره"،: التوحيد، 113


� . الصدوق، "قدس سره": التوحيد، 112 ـ 113


� . بحار الأنوار، 4 / 221


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . بحار الأنوار، 3 / 300


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 36 / 283


� . بحار الأنوار، 4 / 263


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 294


� . بحار الأنوار، 4 / 294


� . بحار الأنوار، 4 / 314


� . بحار الأنوار، 4 / 69


� . بحار الأنوار، 3 / 300


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 269


� . وذلك حيث إنّهم زعموا أنه لا وجود لشيء في تجاه الوجود المطلق غير المتناهي، فإذا هم يكونون واجدين لحصة أو مرتبة أو... من حقيقة الوجود، فليس وجودهم متعريا عن التعينات إلاّ نفس وجود اللّه‏! وهذا هو المراد من قولهم: "إن اللّه‏ تعالى لا يعرف إلاّ بالوجدان والفطرة والعلم الحضوري".


�. فان الوصف مستلرم للحّد والنقص والمقدار مطلقا، فالقيدان توضيحيان وليسا للاحتراز حتى يمكن أن يقال فهو غير محدود ولا متناه


� . التوحيد، 31 / 32


� . الشعراء، 24 ـ 29


� . التوحيد، 245


�  وتنزيهه عن كل ما يوصف ويعرف ويتوهم


� . بحار الأنوار، 10 / 312


� . بحار الأنوار، 3 / 297


� . بحار الأنوار، 4 / 3 ـ 4


� . الصدوق، "قدس سره": أمالي والتوحيد والعيون


� . بحار الأنوار، 4 / 36


� . بحار الأنوار، 3 / 149


� . بحار الأنوار، 3 / 147


� . بحار الأنوار، 10 / 315


� . الصدوق: التوحيد، 40


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . الصدوق: التوحيد، 73


� . بحار الأنوار، 4 / 299


� . بحار الأنوار، 10 / 164


� . بحار الأنوار، 3 / 154


� . بحار الأنوار، 3 / 37


� . بحار الأنوار، 3 / 263


� . بعد الالتفات إلى الموضوع اللائق للإثبات بتعريفه تعالى كما يأتي تفصيل ذلك في مبحث في ص


� . إبراهيم، 10


� . بحار الأنوار، 4 / 178


� . بحار الأنوار، 4 / 265 ـ 266


� . بحار الأنوار، 4 / 317


� . بحار الأنوار، 4 / 308


� . بحار الأنوار، 3 / 152 ـ 153


� . بحار الأنوار، 3 / 34


� . الإخلاص


� . الحشر، 25


� . الصدوق: التوحيد، 244 ـ 245


� . بحار الأنوار، 3 / 266 ـ 267


� . بحار الأنوار، 4 / 40


� . بحار الأنوار، 3 / 290


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 275 ـ 276


� . الأعراف، 44


� . بحار الأنوار، 3 / 221 ـ 222


� . بحار الأنوار، 3 / 222


� . الَهَ : تحيّر


� . بحار الأنوار، 3 / 222


� . بحار الأنوار، 3 / 222


� . بحار الأنوار، 3 / 224


� . بحار الأنوار، 3 / 225


� . بحار الأنوار، 3 / 298 ـ 299


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 160


� . بحار الأنوار، 4 / 314


� . بحار الأنوار، 10 / 127


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . إن قلنا بأنّ حصول العلم والإدراك للإنسان للحقايق الموجودة يكون بأن يدرك ويتصور الواقعيات الخارجية مجردة عن الوجود والعدم أولا، ويحكم بجواز الوجود والعدم بعقله لتلك المعلومات الموجودة فعلى هذا المبنى يصبح القول باشتراك مفهوم الوجود أو عدم اشتراکه باطلا برفع موضوعه حيث إنّه من الواضح أنه لا يصير اللّه‏ تعالى مدرکا ومعقولا ومتصورا ومعروفا بنفسه أبدا حتى يمكن بعد ذلك لحاظه على نحو آخر. وبعبارة أخرى: إذا قلنا إن معنى الحكم بوجود شيء هو النيل العلمي ـ المبتني علي مغايرة العالم والمعلوم لاستحالة الاتحاد مطلقا ولأدلة أخري لا علي اتحاد العالم والمعلوم كما زعمت الفلاسفة والسوفسطائية ـ إلي موجود يقبل الوجود والعدم، فحيث إن اللّه‏ تعالى يكون متعاليا عن أن ينال أو يدرک ويكون خارجا عن التصور بالذات فالحكم بوجوده يباين الحكم بوجود سائر الأشياء المقدارالمتجزية القابلة للتصور مجردة ‌عن الوجود والعدم بالبداهة ولا مجال للقول باشتراك مفهوم الوجود بين الخالق والخلق على هذا الفرض من الأساس.


�. وجوده إثباته: أمير المؤمنين عليه السلام، بحار الأنوار، 4 / 253


�. ليعلم أنه لا ضير في حمل هذا المعنى العام الجديد على مصداقيه المتبائنين بتمام الذات على نحو الاشتراك المعنوي، ولكن أين هذا مما تقول به المعرفة البشرية من الاشتراك المعنوي بين ما يحمل من المعاني على الخالق والمخلوق، حيث إن هذا المعنى العام لا يكون له مفهوم إلا بعنوانه العام الذي لا صورة تصورية له، وتكون فائدة ذلك هي إخراج الشيء عن كونه معدوما ومبطلاً مجهولا مطلقا فقط. هذا كله على فرض تسليم معنى العموم والكلي، وإلا فلقائل أن ينكر وجود الكلي والعام كما أشرنا إلى ذلك ويقول إن قولنا: "الموجود إما مقداري وإمام متعال عنه" يكون على حد قولنا: "القائم إما زيد وإما عمرو" فذلك ليس من معنى العموم والكلي في شيء بل يكون على نحو الفرد المنتشر وهو جزئى لا كلي


�. وذلك على فرض قبول الوجود الذهني والبحث عن ذلك وعن كيفية ارتباطه مع الخارج موكول إلى محله.


�. ولا يذهب عليك أنه ليس المراد من كون الخالق تبارك وتعالى متعاليا عن قبول العدم لذاته، كونه نفس مصداق الوجود البحت، وصرف الوجود اللا بشرط المطلق الموهوم الذي اختلقته الفلسفة والعرفان، فإنه قد مرّ مرارا أن فرض العينية والواقعية لحقيقة الوجود من الأوهام الخاطئة جدا، فالنقاش فيه موضوعي، واللّه‏ تبارك وتعالى هو شيء موجود بالوجود العام، وهوية حقيقية بالهوية العامة، لا يعلم ما هو إلا هو، لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار.


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4 / 221


� . نهج البلاغه، الخطبة، 1


� . الملك، 15


� . سوره يس، آيه 82


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان: 8 / 351


� . الطباطبايي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 285


� . الطباطبايي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 287


�. تقرير الإشكال هو أن يقال: إن الجهل والعجز المنفيين عن اللّه‏ تعالى إن كانا يناقضان معنى العلم والقدرة فنفيهما يلازم إثبات العلم والقدرة وهو ما تفرون عنه، وإن لم يكونا (الجهل والعجز) يناقضانهما (العلم والقدرة) فإن لم نفهم منهما معنى أصلا فيلزم التعطيل، وإن نفهم منهما معنى ولكنه غير ما نفهم من معناهما المناقض للعلم والقدرة اللذين نعرفهما فلا يدلان (نفي الجهل والعجز) على إثبات مقابلهما (العلم والقدرة) فيكون اللّه‏ تعالى خاليا عن العلم والقدرة وهو معنى خلوه عن الكمال.


� . بحار الأنوار، 3 / 288، عن كفاية الاثر في النص على الأئمة الإثنى عشر


� . التوحيد: 35


� . بحار الأنوار، 3 / 299


� . بحار الأنوار، 3 / 303


� . الطباطبايي، محمد حسين: اصول الفلسفة، 144 و145 و146


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 343


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 13 / 223. فترى أن أصحاب الفلسفة لا مفر لهم عن الالتزام بوجوب إرجاع صفات الخالق تعالى إلى المعاني السلبية، ولكنهم قد وقعوا بعد ذلك في ضلالة أفحش وأدهش وهي أنهم زعموا أن نتيجة السلوب المذكورة هو القول بوحدة الوجود وكون الخالق تعالي لا متناهيا


� . بحار الأنوار، 3 / 147


� . بحار الأنوار، 3 / 147


� . بحار الأنوار، 4 / 221


� . التوحيد، 437 و438


� . بحار الأنوار، 4 / 40


� . الإمام الصادق عليه السلام: الوافي، 1 / 327؛ عن الكافي، 1 / 80


� . دعاء المشلول، مفاتيح الجنان، نقلاً عن كتب الكفعمي ومهج الدعوات


�. بالمعنى الذي يعرفه المخلوق من معنى الماهية. لأنه خلق الماهية التي يمكن للمخلوق أم يتصورها ويعرفها وهي الماهية بمعناها الخاص بالمخلوق وهي معنى لا يعرف المخلوق غيره ولا يوجد الشيء ولا يتصور إلا كذلك.


� . بحار الأنوار، 3 / 297


�. بالمعنى العام لتلك العناوين، أو بالمعنى الخاص اللائق به تعالى لأنه لا مناص عن الإقرار والتصديق بها من حيث وجود آثار العلم والقدرة في فعله وخلقه تعالى، وأما تصور تلك العناوين بأنفسها فهي محال، لتباينها مطلقا مع من يدخل تحت التصور والإدراك والمقدار


�. لا يصح التعبير عنه في جواب السؤال عنه "بما هو؟" بغير ذلك وأشباهه لأن وصف كل ذات يستلزم كونها مقدارية مصنوعا.


�. انظر إلى هذا التعبير كيف يكشف عما لدى السائل من انحصار الماهيات والحقايق الثابتة عنده بما لها مفهوم خاص وحقيقة مقدارية.


�. أي إن كان لم يمكن الحكم على شيء بالوجود بمفهومه العام الخارج عما يكون موهوما ومفهوما بعنوانه الخاص بالمخلوقات، ولو من حيث دلالة أفعال ذلك الشيء وآثاره عليه.


�. وغير مفهوم ولو بعنوانه العام، فإن من البديهي أنه لا يمكن الحكم على المجهول المطلق فكيف نكلف به؟!.


�. وهو باطل لان كل معلول له علة.


�. والحكم على الشيء بعد ما فرض شيئا بالمفهوم الخاص وهو أيضا باطل.


�. فانظر كيف لم يتفطن السائل إلى أن إثبات الشيء إذا كان من جهة دلالة آثاره عليه، لا يستلزم تصوره بالمفهوم الخاص المقداري.


�. وما تصورتُه بنفسه حتى يلزم أن يكون مفهوما بالمفهوم الخاص المقداري.


�. من حيث دلالة آثاره عليه.


�. سواء كان شيئا بالمفهوم الخاص أو العام.


� . الوافي، 1 / 326؛ نقلا عن الكافي، 1 / 80؛ التوحيد 244 و247


�. أي غير متوهم بالمفهوم الخاص.


�. وهو الشيء بمعناه الخاص.


� . بحار الأنوار، 4 / 226، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 290


� . بحار الأنوار، 3 / 298، عن روضة الواعظين


�. بالمعنى العام أو الخاص به تعالى 


�. بالمعنى الخاص.


�. لاختصاص ما يعرف من معنى الكون بما يخص بالمقادير المخلوقة.


� . بحار الأنوار، 3 / 298. فإن "التحقق" و"التكون" هو قبول الوجود بمعناه الخاص، ويكون ملكة للذات المقدارية فلا ينسب إلى اللّه‏ تعالى، كما أن حمل الوجود على الشيء بمعناه الخاص بالمخلوقات لا يكون إلا إذا كان الشيء يتساوي له الوجود والعدم لذاته


� . بحار الأنوار، 3 / 298


�  والأزل هو ما يقابل الزمان، لا ما يقابل الزمان المتناهي، فإن الزمان لا يكون إلا متناهيا، وذلك لاستحالة وجود ما لا يتناهى مطلقا


� . بحار الأنوار، 4 / 221


� . بحار الأنوار، 4 / 299


� . بحار الأنوار، 4 / 277


� . بحار الأنوار، 4 / 154


� . بحار الأنوار، 98 / 263. و ذلك أن الوجود بمعناه الخاص القابل للتصور ليس إلا للمقدار المحدود القابل للتكون والتمثل، واللّه‏ تعالى منزه عن ذلك كله


� . بحار الأنوار، 3 / 297


� . بحار الأنوار، 3 / 336


� . بحار الأنوار، 3 / 326


� . بحار الأنوار، 4 / 247


�. بحار الأنوار، 4 / 299 


� . بحار الأنوار، 4 / 255


� . بحار الأنوار، 4 / 161


� . بحار الأنوار، 3 / 225


� . الصحيفة العلوية، 29


� . بحار الأنوار، 4 / 55


� . بحار الأنوار، 4 / 68


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4 / 221


� . بحار الأنوار، 94 / 150


� . الكافى، 1 / 93؛ بحار الأنوار، 3 / 259


� . نهج البلاغه، الخطبة،1


�  أي العدم.


�  أي الوجود الخاص


� . بحار الأنوار، 3 / 265


� . بحار الأنوار، 4 / 259


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 358


� . بحار الأنوار، 4 / 295


�. حيث إنه تعالى ليس له حقيقة ولا مفهوم خاص مقداري عددي ولو في ما يوصف به إثباتا


�. وما ألطف تعبيره عليه السلام بقوله: بل جعلت العجز سواه... وجعلت الجهل سواه! ولم يقل "بل جعلت العجز لسواه" تنبيها على تقدسه وتنزهه تعالى عن الوجدان والفقدان والاتصاف بالصفات مطلقا.


�. لأن المعقول مطلقا لا يكون إلا مقداريا زائدا


�. الاحتجاج، 4/154، نقلا عن التوحيد و


� . بحار الأنوار، 4 / 173


� . بحار الأنوار، 40 / 390


�. فإن إطلاق تلك الأسامي على الإنسان، في عين أنه ليس كإطلاقها على الحمار والأسد، ولكنه لا يطلق عليه بمعنى يباين ذلك بالكلية حتى يكون الاشتراك لفظيا


�. لا ينسب إليه تعالى إلا مع سلب تلك المفاهيم بعينها بعنوانها الخاص بالمخلوق عنه تبارك وتعالى لأن المخلوق لا يدرك شيئا إلا بمفهومه الخاص فلا يجوز نسبة ذلك إلى اللّه‏ تعالى إلا بعد سلب الخصوصية عنه.


� . الصدوق: التوحيد والعيون


� . وهو إدراك الشيءبخصوصه المستلزم لكونه مقداريا عدديا زائدا على الذات


� . ولا تتوهمن أن الفرق بين اللّه‏ تعالي وبين خلقه هو الفرق بين ما نرى وما لا نرى من الأمثلة بعينها، فإن إدراك جوهر السماء ومنتهى البحر لا يخرج عن الإمكان وأما الخالق تعالى وصفاته التي ليست إلا هو فلا يتعلق بها الإدراك ثبوتا وبالذات


� . لأنها لا تخرج عن المقدار والعدد


� . إقرارا وتصديقا بوجوده وبأنه شيء بخلاف الأشياء


� . بحار الأنوار، 10 / 312


� . الوافي، 1 / 345؛ الكافي، 1 / 87


� . بحار الأنوار، 95 / 357


� . عيون الأخبار، 1 / 141؛ بحار الأنوار، 4 / 227 عن التوحيد


� . الصدوق: التوحيد، 148


� . بحار الأنوار، 4 / 253


�. فلا صفة ولا موصوف هناك أصلا، وإلا فبعد فرض أن يكون هناك صفة وموصوفا ففرض العينية محال وإدعاؤه جزاف.


� . بحار الأنوار، 4 / 247


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . بحار الأنوار، 4 / 284


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . الصحيفة العلوية، بحار الأنوار، 29


� . بحار الأنوار، 4 / 255


� . بحار الأنوار، 4 / 161


� . بحار الأنوار، 4 / 275


� . بحار الأنوار، 98 / 263


� . بحار الأنوار، 4 / 70


� . الجوادي، عبد اللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهية، 46 ـ 47


� . الجوادي، عبد اللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهية، 46


� . القاضي، سعيد القمي، محمد بن محمد: شرح توحيد الصدوق، 1 / 115 ـ 119


�. الفاضل المقداد: اللوامع الإلهية، 79


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 6 / 91


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 11 / 176


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 13 / 279


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 16 / 236


� . الصدوق: التوحيد، 438


� . بحار الأنوار، 3 / 46 ـ 47


� . الصدوق: التوحيد، 290


� . بحار الأنوار، 4 / 176


� . بحار الأنوار، 4 / 255


� . بحار الأنوار، 57 / 57


� . الصدوق: التوحيد، 448


� . النجم، 23 ـ 25


� . بحار الأنوار، 2 / 89


� . بحار الأنوار، 57 / 74


� . بحار الأنوار، 10 / 313


� . ملا صدرا: رسالة العرشية، 230


� . بحار الأنوار، 57 / 233 ـ 234


� . بحار الأنوار، 57 / 237


� . بحار الأنوار، 57 / 238 ـ 247


� . بحار الأنوار، 57 / 251


� . الكراجكي، "قدس سره": كنز الفوائد، 2 ـ 3


� . الروضة من الكافي، 67


� . الحويزي: نور الثقلين، 4 ـ 5


� . نهج البلاغة، 27 ـ 57،


� . بحار الأنوار، 3 / 222


� . عن التوحيد، 4 / 86


� . بحار الأنوار، 4 / 255


� . الأنعام، 2


� . الاحتجاج، 1 / 25


� . بحار الأنوار، 98 / 263


� . بحار الأنوار، 4 / 221


� . بحار الأنوار، 4 / 267


� . بحار الأنوار، 4 / 276


� . بحار الأنوار، 4 / 289


� . بحار الأنوار، 4 / 291


� . بحار الأنوار، 4 / 298


� . بحار الأنوار، 4 / 174


� . بحار الأنوار، 10 / 166


� . الصدوق: التوحيد، 438


� . الصدوق: التوحيد، 437


� . الصدوق: التوحيد، 336


� . الصدوق: التوحيد، 338


� . بحار الأنوار، 10 / 332


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 17 / 55


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 7 / 300


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 10 / 11


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 11 / 42


� . الكليني "قدس سره": الكافي، 1 / 110


� . بحار الأنوار، 10 / 312


� . السبحاني، جعفر، الإلهيات، تلخيص، الرباني الگلپايگاني، علي: 147 ـ 148


� . بحار الأنوار، 1 / 110


� . المحدث القمي: "قدس سره": مفاتيج الجنان، زيارة جامعة أئمة المؤمنين، عن مصباح الزائر للسيد بن طاوس "قدس سره". 


� . الصدوق: التوحيد، 130


� . المطهرى، المرتضى: أصول الفلسفة، الحاشية، 5 / 121 ـ 122


� . أصول الفلسفة، 5 / 120 ـ 125


� . أصول الفلسفة، 5 / 122


� . المطهري، المرتضى: أصول الفلسفة، الحاشية، 110


� . المطهري، المرتضى: أصول الفلسفة، الحاشية، 123


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 286


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 285 ـ 286


� . الإمام الصادق عليه السلام: بحارالأنوار، 3 / 148


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 163 ـ 164


� . بحار الأنوار: عن التوحيد، 4 / 144


� . الفياض، محمد اسحاق: المحاضرات، التقريرات، 2 / 36 ـ 37


� . بحار الأنوار: عن التوحيد، 4 / 144


� . الصدوق: التوحيد، 173


� . التوحيد، 451 ـ 452


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 10 / 105


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 17 / 115 و116


� . الاسراء: 87


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 178


� . نهج البلاغه، الخطبة، 1


� . الكافي، 1 / 115


� . نهج البلاغه، الخطبه، 1


� . الإمام أميرالمؤمنين عليه السلام: بحارالأنوار، 4 / 277


� . الكليني، "قدس سره": الكافي، باب النسبة


� . بحار الأنوار، 10 / 56


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار: 4 / 137


� . بحار الأنوار، 3 / 193


� . بحار الأنوار، 3 / 295


� . بحار الأنوار، 4 / 255


� . الصدوق: التوحيد، 440


� . الصدوق: التوحيد، 436


� . بحار الأنوار، 4 / 255


� . بحار الأنوار، 3 / 148


� . بحار الأنوار، 3 / 46


� . بحار الأنوار، 3 / 47


� . بحار الأنوار، 3 / 46


� . أي لا عن أول كان اللّه‏ قبل ذاك الأول أو عن بدء سبق اللّه‏ ذاك البدء، فإن هذه القبلية والسبق ليس إلا زمانيا أيضا. وهو تعالى خلاف الزمان بل خالقه، فيكون مدلول الرواية هو أن سبق وجود الخالق تعالى على الزمان ليس بسبقة زمانية على ابتداء الزمان، فإن هذا السبق يكون سبقا زمانيا والزمان في هذه الصورة قد فرض موجودا قبل ابتداء وجوده، فيكون اتصافه بالأولية زمانيا وكل ما يكون زمانيا فهو حادث. والحاصل أن سبق وجود الخالق على الزمان لا يكون على نحو سبق شيء شيئا آخر وهما ذو بدء زماني، بل يكون سبقه بخروجه عن الاتصاف بالزمان، وتعاليه عن جواز العدم عليه مطلقا


� . أي لا يكون آخريته تعالى من جهة بقائه تعالى بعد تلك نهاية وجود الأشياء، فإن الحكم بالآخرية على هذا النحو لا يليق إلا بالشيء الزماني والمقداري، فأوليته وآخريته تعالى ليس إلا بمعنى تعالى وجوده عن الاتصاف بالزمان.


� . الصدوق: التوحيد، 313


� . الصدوق: التوحيد، 186، الوافي، 1 / 484، نقلاً عن الكافي، 1 / 120


� . الحديد، 4


� . بحار الأنوار، 4 / 308 ـ 309


� . الصحيفة العلوية


� . الوافي، 1 / 434، عن الكافي، 1 / 138


� . بحار الأنوار، 4 / 285


� . بحار الأنوار، 4 / 285


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . بحار الأنوار، 4 / 286


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 270


� . السبحاني، جعفر: الإلهيات، تلخيص علي الرباني گلپايگاني، 35، مع التصرف


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 168


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 168 و 169، عن الشفاء لابن سينا، 327


� . طباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 169؛ نقلا عن الأسفار، 2 / 166


� . حسن‏زاده، حسن: تعليقات كشف المراد، 509


� . الجاثية: 25


� . مقداري قابل للوجود والعدم وأن يكون له مثل وشبيه.


� . بحار الأنوار، 4 / 294


�. بحار الأنوار، 4 / 69


�. ويمكن أن يكون قد أشار أمير المؤمنين عليه السلام إلى هذا المعنى حيث يقول:... ووجوده إثباته بحار الأنوار، 4 / 253


�. بحارالانوار، 4/228.


�. الإمام أمير المؤمنين عليه السلام: وجوده إثباته. بحارالانوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 2/172


� .  رجوع كنيد به: 


� . بحار الأنوار، 3 / 227


� . بحار الأنوار، 10 / 184


� . الصدوق: التوحيد، 438


� . الطبرسى: الاحتجاج، 2/ 89


� . النحل، 48


� . الصدوق: التوحيد، 456


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 277


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 269


� . بحار الأنوار، 4 / 276 ـ 277، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 4 / 307


� . بحار الأنوار، 10 / 168


� . المائده، 19


� . الطباطبايى، محمد حسين: تفسير الميزان، 1 / 411


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان: 2 / 103


� . النحل، 49


� . بحار الأنوار، 3 / 333


� . بحار الأنوار، 4 / 294


� . بحار الأنوار، 4 / 178 ـ 179، عن التوحيد والعيون


� . بحار الأنوار، 4 / 269


� . بحار الأنوار 4، 179، عن التوحيد والعيون


� . بحار الأنوار، 4 / 181


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 254 ـ 255، عن الاحتجاج


� . بحار الأنوار، 4 / 255 ـ 256، عن الاحتجاج


� . بحار الأنوار، 4 / 263، عن العيون


� . بحار الأنوار، 4 / 270


� . بحار الأنوار، 4 / 299


� . بحار الأنوار، 3 / 318


� . بحار الأنوار، 10 / 176 ـ 177


� . الاحتجاج، 2 / 189


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 13 / 75 ـ 77


� . النجم: 24


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 46


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 14 / 273


� . وهذا هو نفس مذهب أصالة الوجود واعتبارية الماهية، وإن لم يتنبه إلى ذلك كثير من الباحثين الفانين في دراسة الفلسفة والعرفان، والمفنين عمرهم في ذلك. فينزل على أساس هذه النظرية مسألة أن يخلق اللّه‏ تعالى شيئا لا من شيء أو يعدمها ويمحو رسمها عن صفحة الوجود ـ وهو أساس ما يخضع لديه العقول ويرسمه لنا الأديان ـ منزلة الأساطير الموهومة!


�. واعلم أنه إذا قلنا بكون الأشياء حقائق واقعية قابلة للوجود والعدم لذاتها ومخلوقة بإيجاد خالقها، فكما يدل ذلك على بطلان القول بأصالة الوجود، فيدل على بطلان القول بأصالة الماهية التي تصوِّرها لنا الفلسفة أيضا، وذلك أن الماهية لا تكون على هذا المسلك الحق هي الحدود المنتزعة وهما عن حقيقة الوجود التي قد فرض أصالته، بل تعريف الماهية على هذا الوجه يكون بنفسه من متفرعات القول بأصالة الوجود، فكيف يمكن القول بأصالة الماهية على هذا التعريف المحرَف عن حقيقة معناه؟ والعجب ممن يزعم أنه يمكنه القول بأصالة الوجود مع إمكان تخلصه عن الاعتقاد بوحدة الوجود والاحتراز عن الالتزام بكون الخالق تعالي هو الموجود اللا متناهي المتجلي بصور الأعيان والكائنات، ولم يتنبه إلى أن القول بأصالة الوجود هو نفس القول بوحدة الوجود لا غير!!


� . الاسراء: 72


� . التوحيد: 438


� . ابن عربى: فصوص الحكم، الفص اليعقوبي، 1 / 96


�. شرح فصوص الحكم: 674 


� . ابن العربى، فصوص الحكم: 93


� . ابن العربي: فصوص الحكم، الفص الهودي، 111


� . ابن العربي: فصوص الحكم، الفص النوحي: 68


� . ابن العربي: الفتوحات المكية: 2/ 459


� . ابن العربي: الفتوحات المكية، 2 / 484


� . ابن العربي: الفتوحات المكية، 1 / 183


� . محي الدين بن العربي، الفتوحات المكية: 3 / 224


� . التوحيد / 453


� . التوحيد: 246


� . الأنعام: 123 ـ 125


� . الشعراء ـ 228


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . بحار الأنوار، 3 / 148


� . بحار الأنوار، 4 / 285


� . الكافي، 1 / 91


� . بحار الأنوار، 3 / 328


� . بحار الأنوار، 3 / 322


� . بحار الأنوار، 3 / 322


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 175


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4 / 264


� . بحار الأنوار، 4 / 266


� . بحار الأنوار، 3 / 209


� . بحار الأنوار 4 / 290، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 3 / 304


� . بحار الأنوار 3 / 297، عن كفاية الأثر


� . بحار الأنوار، 4 / 31


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 254


� . بحار الأنوار، 3 / 330، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 4 / 274


� . بحار الأنوار، 4 / 229


� . بحار الأنوار، 4 / 284


� . التوحيد، 313


� . بحار الأنوار، 3 / 194


� . بحار الأنوار، 4 / 255


� . التوحيد، 62


� . بحار الأنوار، 4 / 65 ـ 66، عن التوحيد ومعاني الأخبار


� . بحار الأنوار، 3 / 147


� . بحار الأنوار، 3 / 147


� . بحار الأنوار، 3 / 221


� . بحار الأنوار، 3 / 332


� . بحار الأنوار، 3 / 297


� . بحار الأنوار، 4 / 68


� . بحار الأنوار، 4 / 247


� . بحار الأنوار، 4 / 266


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . بحار الأنوار، 3 / 191


� . بحار الأنوار، 4 / 54


� . بحار الأنوار، 3 / 8


� . بحار الأنوار، 3 / 297


� . بحار الأنوار، 4 / 34


� . بحار الأنوار، 3 / 299


� . بحار الأنوار، 3 / 303


� . التوحيد، 35


� . الكهف، 52


� . سوره الفرقان، آيه 9


� . الكافي، 1 / 441


� . بحار الأنوار، 10 / 349، عن مناقب آل أبي طالب عليه السلام


� . الكافي، 1 / 195


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 166


� . حسن زاده، حسن: كشف المراد، التعليقات، 506


� . الطباطبائي، محمد حسين: نهاية الحكمة، 166


� . حسن زاده، حسن: كشف المراد، التعليقات، 506


� . نهج البلاغه، 247


� . بحار الأنوار، 3 / 223


� . يونس، 69


� . التوبه، 31


� . الزخرف، 16


� . مريم، 36


� . مريم، 89 ـ 95


� . الصافات، 153


� . آل عمران، 62


� . الصافات، 160 ـ 161


� . بحار الأنوار، 3 / 210، عن الاحتجاج


� . بحار الأنوار، 10 / 166


� . بحار الأنوار، 4 / 299


� . بحار الأنوار، 4 / 298


� . بحار الأنوار، 3 / 318


� . بحار الأنوار، 10 / 182


� . بحار الأنوار، 3 / 292، عن الكشى


� . بحار الأنوار، 3 / 292، عن الكشى


� . بحار الأنوار، 3 / 304، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 4 / 174


� . بحار الأنوار، 3 / 193


� . بحار الأنوار، 4 / 274


� . بحار الأنوار، 71 / 131


� . بحار الأنوار، 4 / 274


� . الحجر، 30


� . بحار الأنوار، 4 / 11


� بحار الأنوار، 4 / 12


� . بحار الأنوار، 4 / 13


� . بحار الأنوار، 4 / 13


� . النور، 36


� . بحار الأنوار، 4 / 15


� . بحار الأنوار، 4 / 18


� . بحار الأنوار، 4 / 5


� . بحار الأنوار، 4 / 5


� . بحار الأنوار، 4 / 31


� . بحار الأنوار، 4 / 5


� . بحار الأنوار، 4 / 9


� . التوحيد، 146


� . التوحيد، 140


� . التوحيد، 144


� . التوحيد، 144


� . التوحيد، 139


� . بحار الأنوار، 4 / 288


� . ق، 17


� . التوحيد، 98


� . بحار الأنوار، 4 / 259


� . بحار الأنوار، 3 / 311


� . بحار الأنوار، 3 / 222


� . التوحيد، 33


� . بحار الأنوار، 4 / 304


� . التوحيد، 56


� . التوحيد، 191


� . بحار الأنوار، 10 / 122


� . بحار الأنوار، 10 / 210


� . بحار الأنوار، 10 / 346


� . بحار الأنوار، 95 / 357


� . بحار الأنوار، 4 / 305


� . بحار الأنوار، 4 / 315


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . عقاب الأعمال، 68


� . التوحيد، 252


� . كامل الزيارات، 39؛ مصباح المتهجد، 738: بحارالأنوار، 2 / 261، زيارة أمين اللّه‏


� . بحار الأنوار، 95 / 404


� . بحار الأنوار، 94 / 95


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . دعاء المشلول، مفاتيح الجنان، عن كتب الكفعمي ومهج الدعوات


� . بحار الأنوار، 94 / 95، عن عقاب الأعمال


� . بحار الأنوار، 94 / 145


� . بحار الأنوار، 94 / 149


� . بحار الأنوار، 94 / 150 ـ 151


� . بحار الأنوار، 77 / 78


� . الصحيفة العلوية


� . بحار الأنوار 71 / 131، عن الكافي 2 / 66


� . الأعراف، 55


� . الصحيفة السجادية، الدعاء الأول


� . بحار الأنوار، 10 / 177


� . خيراتيه بحار الأنوار، 2 / 261، نقلاً عن أفلاطون


� . بحار الأنوار، 3 / 209


� . بحار الأنوار، 69 / 293


� . بحار الأنوار، 4 / 274


� . بحار الأنوار، 4 / 54


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 354 و355


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 46


� . بحار الأنوار، 4 / 247


� . بحار الأنوار، 78 / 142، عن تحف العقول


� . بحار الأنوار، 94 / 150


� . التوحيد، 283


� . التوحيد، 284


� . التوحيد، 256


� . التوحيد، 284 / 285


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . التوحيد، 454


� . التوحيد، 455


� . التوحيد، 455


� . التوحيد، 456


� . التوحيد، 456


� . التوحيد، 457


� . التوحيد، 457


� . التوحيد، 458


� . التوحيد، 283 / 284


� . التوحيد، 451 / 457


� . التوحيد، 458


� . التوحيد، 258


� . التوحيد، 460


� . التوحيد، 459


� . إثبات الهداة، 1 / 65، عن التوحيد


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 154


� . بحار الأنوار، 4 / 32 عن أمالى الصدوق


� . بحار الأنوار، 4 / 31، عن أمالي الصدوق


� . المحدث القمي: مفاتيح الجنان، دعاء عرفة


� . المحدث القمي: مفاتيح الجنان، دعاء أبي حمزة ثمالي


� . بحار الأنوار، 94 / 139


� . الفرقان، 77


� . بحار الأنوار، 93 / 300


� . غرر الحكم


� . بحار الأنوار، 4 / 107


� . الصحيفة العلوية


� . روضة الكافي، 346؛ فروع الكافي، 8 / 248


� . زيارة أمين اللّه‏، المحدث القمي: مفاتيح الجنان، عن كامل الزيارات وغيره


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . تنبيه الخواطر، 417


� . الكافي، 2 / 62


� . الكافي، 2 / 237


� . نهج البلاغه، خطبه 147


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . بحار الأنوار، 70 / 393


� . فاطر، 45


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . الاحتجاج، 2 / 89


� . الصحيفة السجادية، دعاء 52


� . الروضة من الكافي، 1، 25


� . بحار الأنوار، 7 / 18، 23، 83


� . لنريه، من آياتنا، ... الاسراء، 2


� . بحار الأنوار، 10 / 345، 346


� . سوره النجم، آيه 18


� . بحار الأنوار، 4 / 38، 39


� . نور الثقلين، 1 / 735، عن علل الشرائع


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 3 / 43


� . ق، 16


� . بحار الأنوار، 3 / 298


� . بحار الأنوار، 95 / 454


� . إبراهيم، 11


� . بحار الأنوار، 95 / 453


� . المحدث القمي: مفاتيح الجنان، دعاء أبي حمزة الثمالي، عن مصباح المجتهد


� . التهذيب، 3 / 108؛ مصباح المتهجد، 577، دعاء الافتتاح


� . التهذيب، 3 / 108؛ مصباح المتهجد، 577، دعاء الافتتاح


� . دعاء الافتتاح


� . المحدث القمي: مفاتيح الجنان، دعاء أبي حمزة الثمالى


� . المحدث القمي: مفاتيح الجنان، دعاء المشلول


� . الصحيفة المهدية، 33


� . بحار الأنوار، 5 / 224، عن علل الشرائع والتوحيد، 319 ـ 320


� . نور الثقلين، 5 / 173، عن تفسير علي بن إبراهيم


� . يونس، 75


� . بحار الأنوار، 23 / 206


� . بحار الأنوار، 40 / 96


� . بحار الأنوار، 40 / 57


� . كشف الغمة، 1 / 458


� . التوحيد، 168 ـ 169


� . الغاشية، 26 ـ 27


� . نور الثقلين، 5 / 568، عن روضة الكافي


� . بحار الأنوار، 40 / 97


� . نور الثقلين، 5 / 569


� . بحار الأنوار، 4 / 31


� . التوحيد، 152


� . بحار الأنوار، 100 / 331


� . المستنبط: القطرة من بحار مناقب النبي والعترة، 1 / 32. نقلاً عن تأويل الآيات الظاهرة في العترة الطاهرة للسيد شريف الدين النجفي رحمه اللّه


� . بحار الأنوار 1 / 84، عن الاحتجاج، 121


� . التوحيد، 329 ـ 330


� . بحار الأنوار، 5 / 255


� . بحار الأنوار، 5 / 230


� . الأحزاب، 8


� . البرهان، 3 / 293


� . المستنبط رحمة اللّه‏، السيد أحمد: 161، عن أمالي الشيخ قدس اللّه‏ سره


� . بحار الأنوار، 5 / 236


� . الكافي، 1 / 268


� . الكافي، 1 / 268


� . الكافي، 1 / 266


� . الصفار: بصائر الدرجات، 380


� . الصفار: بصائر الدرجات، 385


� . ص 80، طبع تبريز


� . التستري: إحقاق الحق، 7 / 253


� . بحار الأنوار، 25 / 340، عن الكافي


� . كتاب الغيبة للشيخ الطوسي قدس اللّه‏ روحه، 238


� . مهج الدعوات، 48


� . الحر العاملي "قدس اللّه‏ روحه": إثبات الهداة، 3 / 768، عن تفسير الإمام الحسن العسكرى عليه السلام


� . بحار الأنوار، 25 / 329، عن احتجاج "الطبرسي قدس اللّه‏ نفسه"


� . الشيخ الطوسي" قدس سره": الغيبة، 148 ـ 149، بحار الأنوار، 25 / 336


� . بحار الأنوار، 100 / 348


� . بحار الأنوار، 25 / 169 ـ 174


� . المستنبط "قدس سره": القطرة، 21 ـ 22، البحار، 25 / 372، عن البصائر وتفسير البرهان


� . المستنبط "قدس سره": القطرة، 22، البحار، 22 / 151، 101 / 153


� . المستنبط "قدس سره": القطرة، 22


� . المستنبط "قدس سره": القطرة، 71، عن البحار 40 / 57


� . المستنبط،"قدس سره": القطرة، 2 / 15، عن البحار والبصائر


� . المستنبط، "قدس سره": القطرة، 2 / 15، عن البحار، 25 / 385


� . المستنبط، "قدس سره": القطرة، عن التوحيد ومعاني الأخبار


� . المستنبط، "قدس سزه": القطرة، 2 / 19، عن البحار


�. المستنبط، "قدس سره": القطرة، 2 / 24، عن الاحتجاج


� . بحار الأنوار، 26 / 256، عن تفسير الفرات


� . التوحيد: 247


� . الاحزاب (33): 7


� . راجع للوقوف على مصادر الحديث الى: السيد شرف الدين العاملى، المراجعات: التعليقات: 173 إلى 211 وهي تختص بذكر مصادر الرواية ـ وهي كثيرة جدا ـ وما يتعلق بها فقط


� . الاحتجاج: 1 / 368


� . الاحتجاج: 1 / 374 ـ 376


� . بحار الأنوار: 76 / 185


� . قال اللّه‏ تعالى: جعل الظلمات والنور. الأنعام، 1


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . بحار الأنوار، 4 / 294


� . بحار الأنوار، 3 / 46


� . بحار الأنوار، 5 / 237، عن تفسير القمي


� . لماذا يكون مسيحا، 8 ـ 9


� . الأنفال، 42


�. ولا تغفل عن الفرق بين عدم الإيمان مع الجحود فإن الجحود لا تتحقق إلا بعد الالتفات إلى الموضوع بعينه بخلاف عدم الإيمان فإنه أمر ممكن ولو مع عدم الالتفات إلى الموضوع.


� . بحار الأنوار، 69 / 212


� . الليل، 13


� . إثبات الهداة، 1 / 47؛ بحار الأنوار، 5 / 250


� . بحار الأنوار، 5 / 243


� . بحار الأنوار، 5 / 223، عن المحاسن


� . إثبات الهداة، 1 / 50، عن قرب الإسناد


� . إثبات الهداة، 1 / 48، عن التوحيد


� . إثبات الهداة، 1 / 53، عن المحاسن


� . وبحار الأنوار، 5 / 222 .


� . إثبات الهداة، 1 / 44، عن الكافي؛ التوحيد، 412


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . التوحيد، 410


� . الوافي، 1 / 410، نقلا عن الكافي، 1 / 100


� . الوافي، 1 / 410، نقلا عن الكافي، 1 / 100


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 11 / 123


� . بحار الأنوار: 2 / 172


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان: 8 / 57


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 55


� . الإمام أمير المؤمنين عليه السلام، نهج البلاغه


� . الإمام أمير المؤمنين عليه السلام، بحار الأنوار، 2 / 122


� . الإمام باقر عليه السلام، بحار الأنوار، 2 / 120


� . بحار الأنوار، 2 / 123


� . الأعراف: 172 ـ 173


� . بحار الأنوار، 5 / 258


� . بحار الأنوار، 5 / 258


� . بحار الأنوار، 5 / 258 ـ 259


� . بحار الأنوار، 5 / 223، عن المحاسن


� . بحار الأنوار، 5 / 237، عن تفسير القمي


� . إثبات الهداة، 1 / 49


� . المسعودي: مروج الذهب، 1 / 42 ـ 43


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 321


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 323


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 8 / 322


� . يس: 82


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 10 / 105


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 1 / 12


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 1 / 89


� . الفاطر، 4 ـ 9


�. المخالف للمقدار والعدد غير القابل للإدراك والوجدان.


�  وأن يكون مقداريا وعدديا قابلا للإدراك والوجدان بنفسه.


� . التوحيد، 40


� . بحار الأنوار، 4 / 222


� . التوحيد، 35 ـ 36


� . بحار الأنوار، 3 / 327


� . بحار الأنوار، 4 / 285


� . التوحيد، 330 ـ 331


� . بحار الأنوار، 4 / 44 ـ 45، عن التوحيد، 117


� . بحار الأنوار، 4 / 288


� . الروضة من الكافي، 1 / 276


� . التوحيد، 433


� . بحار الأنوار، 3 / 224


� . بحار الأنوار، 4 / 230


� . نهج البلاغة، الخطبة، 108


� . بحار الأنوار، 4 / 228


� . بحار الأنوار، 4 / 253


� . بحار الأنوار، 4 / 301


� . التوحيد، 40


� . التوحيد، 40


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 6 / 172


� . الطباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان، 6 / 175


� . الخراساني، محمد جواد، هداية الائمة إلى معارف الأمة: 278


� . البحراني،"قدس سره": العوالم، كتاب العلم، 81


� . البحرانى، "قدس سره": العوالم، كتاب العلم والعقل، 83


� . بحار الأنوار، 1 / 153؛ البحراني،"قدس سره": العوالم، كتاب العلم والعقل


� . كنز الفوائد، 2 / 31؛ روضة الواعظين، 1 / 4؛ بحار الأنوار، 1 / 94 . 158


� . بحار الأنوار، 1 / 88


� . بحار الأنوار، 3 / 273


� . التوحيد، 290؛ بحار الأنوار، 3 / 273


� . بحار الأنوار، 53 / 178


� . التوحيد، 152


� . بحار الأنوار، 23 / 102


� . إثبات الهداة، 1 / 59، عن الكافي


� . القمي: مفاتيح الجنان، دعاء الندبة


� . فلما رفع الصادق عليه السلام يده قال: الحمدللّه‏ رب العالمين، اللهم هذا منك ومن رسولك صلى‏الله‏عليه‏و‏آله‏وسلم، فقال ابو حنيفة: يا ابا عبداللّه‏ اجعلت مع اللّه‏ شريكا؟! فقال عليه السلام: ويلك ان اللّه‏ تبارك وتعالى يقول في كتابه: ومانقموا إلا ان اغنيهم اللّه‏ ورسوله من فضله ويقول عزّوجلّ في موضع آخر: ولو انهم رضوا ماآتيهم اللّه‏، رسوله وقالوا حسبنا اللّه‏ سيؤتينا اللّه‏ من فضله ورسوله. فقال ابو حنيفة: واللّه‏ كاني ماقرأتهما قط من كتاب اللّه‏ ولاسمعتهما إلا في هذا الوقت. فقال ابو عبداللّه‏ عليه السلام: بلى قد قرأتهما وسمعتهما ولكن اللّه‏ انزل فيك وفي اشباهك: "ام على قلوب اقفالها" وقال تعالى: "كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون" بحار الانوار 10، 216 عن كنز الفوائد للكراجكي قدس سره، 196


� . نور، 21


� . بحار الأنوار، 9 / 194


� . الأنبياء، 10


� . آل عمران، 118


� . الأنبياء، 10


� . النساء، 165


� . إثبات الهداة، 1 / 41


� . إثبات الهداة 1 / 42


� و العنكبوت، 42؛ البحراني: العوالم، كتاب العقل، 83


� . إثبات الهداة، 1 / 41


� . إثبات الهداة، 1 / 4


� . الكافي، 1 / 16


� . إثبات الهداة، 1 / 42


� . بحار الأنوار، 1 / 105


� . بحار الأنوار، 23 / 102


� . إثبات الهداة، 1 / 57


� . الخصال، 2 / 429


� . بحار الأنوار، 23 / 99


� . بحار الأنوار، 26 / 253


� . بحار الأنوار، 23 / 100، عن علل الشرائع


� . بحار الأنوار، 23 / 42


� . بحار الأنوار، 23 / 39


� . الكافي، 184


� . بحار الأنوار، 10 / 222


� . بحار الأنوار، 2 / 98


� . إثبات الهداة، 1 / 71، عن غيبة النعماني،"قدس سره"، والكافي


� . بحار الأنوار، 2 / 82، عن الكشى


� . بحار الأنوار، 2 / 84


� . إثبات الهداء، 1 / 59، عن الكافي


� . إثبات الهداة، 1 / 59، عن الكافي


� . إثبات الهداة، 1 / 60، عن الكافي


� . إثبات الهداة، 1 / 64، عن الكافي


� . بحار الأنوار، 23 / 83


� . الكافي باب معرفة الإمام والرد إليه


� . بحار الأنوار، 3 / 190


� . الكافي، 1 / 184


� . إثبات الهداة، 1 / 126، عن المحاسن


� . الكافي، 1 / 390


� . الكافي، 1 / 184


� . بحار الأنوار، 2 / 87 ـ 89


� . إثبات الهداة، 1 / 65، عن التوحيد


� . التوحيد: 455


� . التوحيد، 458؛ بصائر الدرجات، 521، بحار الأنوار، 2 / 132


� . بحار الأنوار، 10 / 221


� . بحار الأنوار، 4 / 303


� . الجوادي، عبد اللّه‏: علي بن موسى الرضا عليه السلام والفلسفة الإلهيه، 4


� . زمر، 20


� . البحراني، العوالم، كتاب العلم، 411


� . البحراني: العوالم، كتاب العلم، 411


�. البحراني: العوالم، كتاب العلم، 411


�. البحراني: العوالم، كتاب العلم، 412


�. غرر الحكم


�. الاستر آبادي: تأويل الآيات الباهرة، 1 / 324


�. بحار الأنوار: 2 / 99


�. غرر الحكم


� . غرر الحكم


� . غرر الحكم


�. بحار الأنوار، 13 / 317


�. بحار الأنوار، 77 / 208


�. البحراني: تفسير البرهان، 4 / 72


� . بحار الأنوار،2 / 94، عن تحف العقول


� . بحار الأنوار، 2 / 30


�. البحراني: العوالم، كتاب العلم، 394


�. البحراني: العوالم، كتاب العلم، 399


�. بحار الأنوار، 4 / 276


�. بحار الأنوار، 3 / 193


� . الوافي، 1 / 340، نقلا عن الكافي، 1 / 85


� . بحار الأنوار، 4 / 161


�. التوحيد، 141


�. بحار الأنوار، 4 / 228


�. بحار الأنوار، 4 / 161


�. التوحيد، 286


�. بحار الأنوار، 4 / 304


�. القمي: مفاتيح الجنان، دعاء الصباح، عن المجلسي "قدس سره"، عن مصباح السيد بن الطاووس


�. بحار الأنوار، 95 / 158


� . القمي: مفاتيح الجنان، دعاء المشلول


� . بحار الأنوار، 95 / 170


� . دعاء الندبة


� . القمي: مفاتيح الجنان، دعاء الندبة


� . النساء: 79


� . يوسف: 53


� . النور: 21


� . الحجرات: 18


� . بحار الأنوار، 4 / 161


� . بحار الأنوار، 95 / 421


� . التوحيد، 363


� . بحار الأنوار، 95 / 257


� . بحار الأنوار، 4 / 161


�. بحار الأنوار، 95 / 204


�. بحار الأنوار، 4 / 301


� . القمي: مفاتيح الجنان، دعاء أبي حمزه الثمالى


� . بحار الأنوار، 95 / 425


� . بحار الأنوار، 95 / 338


�. بحار الأنوار، 3 / 272


�. بحار الأنوار، 4 / 179


� . نور الثقلين، 1 / 735 ـ 736، عن عيون الأخبار


�. بحار الأنوار، 95 / 404


�. التوحيد، 28


�.يس: 1 ـ 7


�. نهج البلاغة، الخطبة، 1


�. نهج البلاغة، الخطبه، 1


�. الصافي، عن تفسير العياشى


� . بحار الأنوار، 10 / 171


�.الكافي، 2 / 417 ـ 69


�. إثبات الهداة، 1 / 113


�. إثبات الهداة 1 / 107، عن إكمال الدين


�. إثبات الهداة، 1 / 119، عن ثواب الأعمال


� . إثبات الهداة، 1 / 119، عن علل الشرائع


�. النساء: 165


� . طه: 20


�.إثبات الهداة، 1 / 139، عن الاختصاص


� .الاحتجاج، 1 / 368


�.الشبر،"قدس سره": حق اليقين، 2 / 106، عن الخصال


�.نهج البلاغة، الخطبه، 1


�.إثبات الهداة، 1 / 78 ـ 79، عن الكافي والعلل


� .إثبات الهداة، 1 / 80


� .إثبات الهداة، 1 / 80، عن الكافي


� . بحار الأنوار، 10 / 179، الإمام الصادق عليه السلام





�وصف خداوند متعال غیر متجزی است ووصف غیر خداوند متجزی است.


اینکه از تباین بالذات به تباین بالصفه تغییر دادند، زیرا تباین ذاتی به این است که یکی ذات دارد ودیگری ذات ندارد، وصحیح هم همین است، ودر مورد بینونت عزلت اینطور که ما بینونت عزلی داریم ولی خداوند از ما منعزل نیست.


تفکیکیها این طور معنا میکنند که ما صفت خداوند هستیم مثل موج بودن که صفت دریا است، 


�برای امیر المومنین شبیه ونظیر محال نیست، وبلکه پیامبر که نفسش امیر المومنین است نظیر ایشان است، اگر چه برای چهارده معصوم نظیر نداریم ولی برای خداوند شریک محال است


�از اینجا به بعد ادله امتدادی بودن غیر خداوند ذکر میشود که به قرینه مقابله، برای خداوند توحید اثبات میشود


�ولو الی الابد خداوند او را نگاه بدارد، چون خداوند او نگاه داشته ومیتواند تغییرش دهد


�مثل علم وقدرت وحیات، که مختص به اوست





