
  

  
  !کـداميـن تفـکيـک؟

  شناسنامه

  معرفت و علم سپيده بر سلام
 نور ظهور فجر در
  نزديك صبح در
  !ب؟ــــريـــبق حــــــــــالصب ســــألي

  زمانه وقرب فرجه، عجل اللهم
  أعدائه وأهلك أنصاره، وكثر

  مقدمه

 و مـتكلمين  و فقهـا  عقايد با عرفاني و يفلسف يآرا ينب ،امروز تا نمسلمانا انيم در عرفان و فلسفه ظهور يابتدا زا
 ـ شـيخ  و يمرتـض  سـيد  و مفيـد  شيخ مرحوم از ـ ما ياعتقاد حريم پاسداران  خواجـه  مرحـوم  تـا  گرفتـه ... و يطوس

 و تقابـل  ـ مكتب يعلما و فقها جمهور يكل طور به و يانصار شيخ و يمجلس علامه و يحل علامه و يطوس نصيرالدين
 ـ الـسلام  علـيهم  معصومين خود زمان به مقابله و اختلاف اين ريشه بلكه دارد، و داشته وجود تضاد  چنانكـه  رسـد  يم
 عيـار  تمـام  فيلسوف دو كه ـ يمروز سليمان و صابي عمران با يعباس مأمون مجلس در السلام هيعل رضا امام يها بحث

 تخالف و تباين و تقابل و تضاد ناي از يكامل نمونه ـ شدند يم شناخته متكلم عنوان با هم فلاسفه زمان آن در ولي بودند
  .دهد يم نشان را

 كامـل  طور به عرفاني و يفلسف نادرست عقايد با رابطه در ما مكتب اعيان يها ابطال و رد و نقدها و ها بحث گرچه
 ،اصـفهاني  يمهـد  مـيرزا ن فلسفه و عرفان، جناب      ايکي از بزرگان منتقد    اخير قرون در اما باشد يم همگان دسترس در

 نمـوده  يسـپر  عرفـاني  يها  کسلو و سير و يفلسف مطالب اشتغال به را خويش عمر از يمديد يها مدت اينكه زا پس
 كـرده  تربيـت  شاگرداني و پرداخته عرفان و فلسفه نقد به شديدا و نموده مكان نقل مقدس مشهد به اشرف نجف از است
  .است

 ايـشان  مكتب كه دينما يم ينچناما   اند، اده "کتفكي بمكت" را وانشانيرپ و ايشان يفكر مجموعه نام ،يبرخ اخيرا
 را عرفا و فلاسفه مطالب همان اثبات، مقام در ولي است يافته صورت عرفان و فلسفه ابطال و نقد مقام در شديدا گرچه
  .باشد يم مباين شيعه بزرگوار علماي و فقها اعتقادات وعقل و وحي  مكتب مباني با و داده تحويل
 بزرگـان  عقايـد  و المعارف فقه مباني يوالا استحکام و ارزش از نامنتقد و ناظراناز   گروهي ايشان، عقايد رانتشا با

 مقـام  در و گذاشـته،  مکتب بزرگ مدافعين عقايد و آيين و دين حساب به راپيروان ميرزا    نظريات و شده غافل مکتب
 هرگونـه  زدودن بـراي به ياري خداوند متعال      ما اينك .اند پرداخته عرفاني و فلسفي عقايد از دفاع به آشکارا ايشان نقد

 نظريـات  تطبيقـي  يبررس به در اين نوشته     بزرگ، لمانعا و فقيهان و برهان و يوح مکتب عقايد و مباني چهره از غبار
  :مختلف هاي گروه
  .پردازيم ميحيد عموم اهل تو و ي مکتب،فقها و علمامتکلمين و  جمهور) ٣.کتفكيمکتب  )٢. عرفا و فلاسفه) ١



سخنان  از بيشتري شواهد مسو بخش در و ،كرده شاره ا ميرزا مکتب سخنان از يمختصر يها نمونه بهبرخي موارد    در
  .ايم آوردهايشان را 

 ـ     ي را در راه ن    ي که عمر  يعالمان بزرگوار شخصيت   ما هرگز متوجه     نقد انـد    نمـوده  ي سـپر  يل به معارف مکتـب وح
خـود را  ايم به مقتضاي فطرت پاک عقلي و ديني خود قطعـا نـه     ها را آورده   ني که کلمات آن   بزرگادانيم   نيک مي  .يستن

هاي ارائه شده بـر    تحليل با،، بلکه هدف ما نشان دادن تباين عقايد والاي مکتب وحي   دانند و نه مجبور در افعال         خدا مي 
 نـه تنـها   يات بـشر ي السلام در مقابل نظرهميت علي معارف اهل بيين بدون شک تب.باشد  مباني معارف بشري مي    اساس
ترين انتظارات ايشان  مهمست بلکه از ين هم السلاميت عليمندان معارف اهل الب ارادتساير ن بزرگواران و اهداف آمخالف 

  .به ارواح آنان خواهد بود ي مااين هدايتراز ما، و از 
هاي شخص مـيرزا مهـدي اصـفهاني و پـيروان و      نوشتهکنيم که تأملات و اشکالات ما فقط در مورد          تأکيدا بيان مي  

قدر مکتـب وحـي و برهـان، و منتقـدان بـصير فلـسفه و عرفـان و         مدافعان نظريات ايشان بوده، و ساير مدافعان گران    
  .شود بشري را شامل نميموهوم هاي  انديشه

  Milani_Qom@yahoo.com قم، حسن ميلاني
  اول بخش

  تباين حقيقي يا اعتباري

  !؟ مخلوقخالق و

  !؟تباين حقيقي، يا اعتباري خالق و مخلوق
 او كـه  اسـت  ايـن  توحيـد  اهل عقايد و،  براهين و اديان ضرورت اساس بر،  اشيا ساير با متعال خداوند ذات نسبت

 هـا  آن يوجود سابقه بدون را موجودات ساير كه ابعاد و اجزا و مكان و زمان داشتن از فراتر است ذاتي تعالي و تبارك
 كـاملا  بنابراين. ندارد يامتناع هيچ نمايد معدوم و نيست را ها آن همه فرمايد اراده چنانچه و است آفريده) شيء من لا(

 يـا  "يا جلـوه " يا "يپرتو" يا "يقبس" يا "يجزئ" يا "يا حصه" يا"يا مرتبه" را مخلوقات و موجودات يكس كه است غلط
) ماهيـت  (وجـود  حد و شبح و شكل و صورت لحاظ از مخلوقات به گرا بگويد و بداند متعال خداوند ذات از "صورتي"

 هـا  آن) اشـاره  قابـل  وجـود  (هاذيـت  و تعـين  و صـورت  و شبح و شكل از اگر ولي خداوندند از غير كنيم نگاه ها آن
  .نيستند يديگر چيز هيچ خداوند جز شود نظر صرف
  :گويند يم ه فوق، اصحاب معرفت بشريعقيد مقابل در

 مـا  نيست آن در يكمبود و فقدان گونه هيچ و باشد ينم يعدم حد هيچ به محدود و است ينامتناه داوندخ ذات چون
 را يوجـود  و آفريـده  را يچيـز  متعـال  خداوند كه كنيم قبول توانيم ينم يعني بپذيريم، شد بيان كه را يا عقيده توانيم ينم

 نداشـته  را مجعـول  و شـده  آفريده و مخلوق وجود اين داوندخ اگر اينكه چه باشد آن بردن ينب از به قادر اي كرده جعل
 داشته را وجود اين اگر و گردد، عدم و وجود از مركب و محدود، و وجود، اين فاقد نبوده ينامتناه كه آيد يم لازم است
 نيست لقخ و جعل قابل اصلا كه است حقيقتي وجود، كه بپذيريم بايد ما بنابراين. است محال آن خلق و جعل پس است
. شـود  يم عوض) است "ماهيات" و "وجود حدود" آن، نام كه (آن يها شبح و تطورات و ها شكل و ها صورت تنها بلكه

  :بگوييم ديبا ناچار و



  3/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 و وجـود  از مركبمحدود و    و نبوده ينامتناه خداوند كه آيد يم لازم گرنه و (است خلق و جعل قابل نه وجود )الف
 نيـستي  و عـدم  قابـل  ،ينامتنـاه  يخدا هستي و ذات كه آيد يم لازم گرنه و (رفتن بين از و عدم قابل نه و ،)باشد عدم
  ).باشد

 خلـق  و آفريـده  اشـيا  گـوييم  يم وقتي بلكه .نيست وجود جعل و لا من شيء     خلق يمعنا به آفرينش و خلقت )ب
 خـدا  وجود مالك و شده عارض جودو بر كه ماهياتي و حدود و اشباح و ها صورت كه باشد اين منظورمان بايد اند شده

 شـده  خلـق  ،ء يش من لا و ،شده پديد تعيناتشان از نظر صرف با ها آن وجود اصل اينكه نه ،باشند يم حادث گردند يم
 وجود جز تعيناتشان از نظر صرف با و شانهاذيت لحاظ بدون اشيا وجود: بگوييم كه است همين استدلال اين نتيجه. باشد

  .باشند شده خلق و يافته وجود ء يش من لا و ،شده حادث نظر اين از كه نيست ممكن لذا ،نيست يچيز خداوند
 كـه  (وجـود  اشـكال  و اشـباح  و ها صورت كه كنيم معنا گونه اين بايد هم را مخلوق و خالق سنخيت عدم يمعنا )ج

 ـاو   سـنخ  هـم ) نيـست  خداونـد  جـز  يچيز كه (وجود خود با) نيست آن جز يچيز مخلوقات و اشيا حقيقت  باشـند  ينم
 نظر از مخلوقات و اشيا بگوييم اينكه نه ،)تعين بدون وجود حقيقت حيث ازـ بلکه وحدت ـ   سنخيت با ،صفتيه مباينت(

  .باشند ينم سنخ  هم و بوده مباين خداوند با هم باز تعينشان و شبح و شكل از نظر صرف با و وجود
 دو بـه  را خودشـان گـاهي    انـد  دانسته تعين عدم و تعين حيث از تنها ار مخلوقات و اشيا با خداوند تفاوت كه كساني

  :اند كرده تقسيم گروه
  .دانند يم خيالات و اوهام را چيز همه او جز دانسته خدا به منحصر را وجود كه كساني: اول
 قائـل  قـيقتي ح هـم  خداوند غير يبراخواهند   مي حال عين در ولي دانند يم خدا به منحصر را وجود كه كساني: دوم

  :گويند يم ، لذا در اين مسيردانندب يچيزهاي واقعاهم  را مخلوقات و ه،دش
 ـوجودنـات   يو تع  حدود و اظله و اشباح ها آن كه است همينبا خداوند    ها آن غيريتاشيا و    بودن چيز يمعنا  كـه  دن

 از نظر صرف با وجود حيث از كه ندباش واقعياتي اينكه نه است وجود به هم ها آن بودن ماهيت و ظل و شبح همين البته
 ـ  خودشانتعبير   به البته ـ شامخين يعرفا نظريه (باشند داشته خداوند از غير واقعيتي و حقيقت تعيناتشان مخفـي   البتـه  ـ

 ـشامخين خودشان قول به يعرفا مذهب و متصوفه جهله مذهبـ  مذهب دو اين كهنماند  و اصلا چنين  است ييك عينا  
  ).ندارد حقيقت دوئيتي

  :نديگو ين افراد ميگر ايبه عبارت د
 ـت آا نينات وجود ـ که موجود يات و اشباح و تعيار جز ماهين اغيم، اما ايکن ي خدا را انکار نميرما وجود غ ز بـه  ي

  .ستندي نيگريز دي از وجود خدا داشته باشند و وجود خداوند را محدود سازند ـ چير غين که وجوديوجود است نه ا
 مقابـل  در خـود  جـوهر  و اسـاس  نظر از اما دباش داشته تفاوتي كه هم فرض بر ،نظريه دو اين كه داشت وجهت بايد
  .باشد يم توحيد اهل و متكلمينو  فقها و علماعموم  نظريه

 بـه  خلقـت  امـر  و انگاشته وجود امتداد يدارا و ينامتناه را خداوند ذات كه ـ افراد اين يتمام نادرست توهم پاسخ
  :كه است اين ـ دانند يم محال را وجود خلق و جعل يمعنا
 که يزيچ به لذا ،است مخلوق و ،ممكن و ،حادث  امتداد، و  و ،اجزا يدارا ياشيا يها يويژگ از "يتناه عدم و يتناه"
 "يتنـاه  عـدم  و يتناه" ديگر عبارت به. ينامتناه نه و شود يم گفته يمتناه نه ندارد يوجود امتداد و کل و جزء اصلا

 خالق كه متعال خداوند و باشند يم مخلوق و تجزيم ياشيا يبرا "عدم و ملكه" مانند بلكه نيستند، هم نقيض يمعنا دو



 نه و است كوچك نه او خود و باشد يم ها آن همه با مباين ذاتا است بزرگ و كوچك و اجزا و مقدار يدارا ياشيا يتمام
  .ينامتناه نه و يمتناه نه و بزرگ،
  :فرمايند يم السلام عليه  جواد امام

 بالقلـة  متوهم أو ءىمتجز وكل والكثرة، بالقلة متوهم ولا متجزيء لا أحد واحد  واالله متجزيء، الواحد سوي ما إن
  ١.له خالق علي دال مخلوق فهو والكثرة
 يكمپذيرش   به رتصو قابل نه و است اجزا يدارا نه يكتا خداوند و است، اجزا يدارا چيز همه يگانه، خداوند جز

 او كه كند يم اين بر دلالت بوده، مخلوق ،باشدي  زياد و يكمفرض   قابل يا ،بوده اجزا يدارا كه يچيز هرو   .يزياد و
  .باشد يم يخالق را

  :فرمايند يم السلام عليه  امير المؤمنين
 شـأنا  كـبر  بـل  تجسيدا، فعظمته الغايات به تناهت عظم بذي لاو تجسيما، فكبرته النهايات به امتدت كبر ذيب ليس

  ٢.سلطانا وعظم
 تنـها  را او تـو  صـورت  ايـن  در گرنه و باشند كشانده اطراف به را او مختلف، جوانب كه نيست گونه اين او يبزرگ

 او تو صورت اين در گرنه و ،باشند يافته پايان او به اطراف كه نيست عظمتي چنان يدارا و ،يا انگاشته بزرگ يجسم
  .است سلطنت عظمت و شأن يبزرگ يدارا او بلكه ،يا پنداشته بزرگ يجسد تنها را

  ٣.ربنا كذلك وهم، لاو عقل لاو وجود في ينقسم لا أنه به يعني ،المعني أحدي إنه
 اسـت  چـنين . نيست انقسام قابل هرگز وهم، در نه و عقل، در نه و وجود، در نه يعني است، واحد حقيقتي خداوند
  .ما پروردگار

 و باطـل  اند گرفته آن از كه هم ينتايج يتمام لذا .است موهوم و باطل مذكور افراد توهم و شبهه هپاي و اصل بنابراين،
 يبـرا  مجـالي  او ذات بودن ينامتناه و ٤است ينامتناه خدا وجود":بگويد يكس كه است اساس بي جداً و بوده، نادرست

 و ،"نمايد خلق و جعلوجود چيزي را    متعال خداوند كه است محال" : يا اينکه بپندارد   ،"است نگذاشته يباق او غير وجود
 هاذيت و شبح و شكل و تعين نظر از و تنها  نيستند خدا جز يچيز وجود حيث از اشيا": بدتر از همه اينکه نتيجه بگيرد     

 ."دارند تفاوت خدا با خود
 خداوند از  و اجزا  مقدار و يناهت و حد سلب مقام در است شده وارد خداوند نبودن يمتناه زمينه در كه هم رواياتي

 كـه  را يوجـود  تواند ينم ديگر كه باشد اين آن نتيجه كه كند اثبات ينامتناه يموجود عنوان به را او اينكه نهباشد،   مي
گـر   نـشان  ،اشـاره  مـورد  روايات ديگر عبارت به. فرمايد خلق باشد خودش وجود از غير آن تعينات از نظر  صرف با

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٤/٥٣ الأنوار، بحار ؛ ١٩٣ التوحيد، .١
  .٤/٢٦١ الأنوار، بحار ؛ ١٨٥ خطبه البلاغه، ج .٢
 .٣/٢٠٧ الأنوار، بحار ؛٨٣ التوحيد، .٣
 آن بـه  اعتقـاد  و اسـت،  بوده يبديه و مسلم امور از ينامتناه وجود  ذاتي بودن محال به اعتقاد ،يشيع ياعتقاد تاريخ طول در كه دانست بايد .٤

  .است كرده رخنه ايشان از يبرخ بين در سنت اهل يعرفا و يونان فلسفه توسط
: حلـبي  صـلاح  أبـو ( .وجد ما حصر وجوب بدليل استحالته مع له، اية لا ما وجود من قلناه ما فيلزم :فرمايد يمقدس سره    حلبي الصلاح ابو 

  ).٧٦ المعارف، تقريب
 ـ محال ييتناه لا ما وجود إن: نويسد يم تجريد شرح ).٢٤ الاقتصاد،( .محال له اية لا ما وجود إن :فرمايد ي م قدس سره  يطوس شيخ   مـا  يعل

 ).٣٥ تجريد، شرح: يحل علامه (.يأتي



  5/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

باشـند کـه شـأنيت       اي مي  محصلهه  سالبند از قابليت و شأنيت اتصاف به تناهي و عدم تناهي بوده، و              فراتري ذاتي خداو  
  .المحمول معدولة نه کنند، اتصاف موضوع به محمول را نفي مي

  نه متناهي است، نه نامتناهي متعال خداوند

  .پردازيم  و عدم تناهي مياينک به توضيح بيشتر عقايد مختلف، در مورد نسبت ذات خداوند متعال با تناهي
  فلاسفه و عرفا نظريه

 يـا  يا حصه عنوان به بايد شود فرض كه يديگر موجود هر و ،است ينامتناه خداوند وجوددر نظر فلاسفه و عرفا      
 هـيچ لذا   .باشد )يربط وجود ،ياسم يمعنا به نسبت حرفي يمعنا مانند(او   وجود از تعيني و صورتي يا يجزئ يا يا مرتبه
 و وجود از مركب و گردد ء يش آن عدم به محدود خداوند وجود كه آيد يم لازم گرنه و ندارد وجود خدا از غير يچيز
 و ماهيت كه ندحقيقت و واقعيت حيث اين از تنها و وجودند حدود و ماهيات و حدود تنها ها غيريت بنابراين. باشد عدم
 .باشند وندخدا ينامتناه وجود از غير يوجود اينكه نه وجودند حد

  :نويسد يم اسفار
 جميـع  في الظـاهر  وإن... حقيقـي  وجود مكانيةلاا عيانلاوا للماهيات وليس الحق عين هي واحدة حقيقة الوجود إن
 مظـاهره  تفـاوت  بحسب الحق الوجود بل الوجود حقيقة لاإ ليس والتعينات الشؤون كل في والمشهود والماهيات المظاهر
 دائمـا  الحـق  ذات هـو  والموجـود  وأبدا لاأز الماهيات هالكة الذوات باطلة الممكنات بل... حيثياته وتكثر شؤونه وتعدد

 غـير  أـا  بمعني... عدمية أمور مكانيةلاا الماهيات أن من والشهود الكشف أهل عليه اتفق ما حقيقة فانكشف... وسرمدا
 :شعرا قيل كما... الواقع بحسب لاو ذواا بحسب أنفسها حد في لا موجودة

  است ساري خويش كمال اندر وجود
  است يارــــاعتب ورــما ها نــتعي
...  االله لاإ موجـود  لا فإذن... وأبدا لاأز الممكنات بعدمية جلية تصريحات بل واضحة إشارات المحققين كلمات وفي... 
 ومذاهبهم معتقدام وبناء الممكنات عدمية بتحقيق مشحونة القونوي الدين صدر وتلميذه العربي كالشيخين العرفاء وكتب

  ١.والعيان المشاهدة يعل
... نيستند يحقيق وجود يدارا امكاني اعيان و ماهيات و باشد يم حق عين كه است يواحد حقيقت ،" وجود" همانا

 حقيقـت  جز يچيز است آشكار و مشهود تعينات و شؤون همه در و ظاهر، ماهيات و مظاهر همه در كه يچيز آن و
  ...باشد ينم آن حيثيات تكثر و شؤون دتعد و مظاهر تفاوت حسب به حق وجود جز يچيز بلكه نبوده، وجود

 حـق  ذات همـان  اسـت  موجـود  دائما و پيوسته آنچه و است، هالك ماهيتشان و باطل ذاتشانازلا و ابدا     ممكنات
 اموري امكاني ماهيات گويند مي كه شود مي ظاهر دارند اتفاق آن بر شهود و كشف اهل آنچه حقيقت بنابراين... است

 بـه  نـه  و ذاتشان، حسب به و خود نفس حد در نه نيستند موجود اصلا ها آن كه معني اين به... غيرموجودند و عدمي
  ...واقع حسب

  است ساري خويش كمال اندر وجود
  است اريــــاعتب ورــأم ها نــتعي

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٣٤٢ ـ ٢/٣٣٩ اسفار،: يشيراز يملاصدرا. ١



 يعدم ابدا و ازلا ممكنات: كه است مطلب اين بر روشني تصريحات بلكه ،يآشكار اشارات محققين كلمات در و... 
 يقونو صدرالدين شاگردش و عربي شيخ مانند عرفا كتب و... نيست كار در خدا جز موجودي هيچ بنابراين... هستند

  .است عيان و مشاهده بر ايشان مذاهب و اعتقادات يبنا و است، ممكنات بودن يعدم درباره تحقيق از پر
  :نويسد و مي

 وهـو  ونعوته، أسماؤه وغيره الذات وهو شؤونه، والباقي الحقيقة هو فاردا سنخا أو واحدا لاأص الموجودات ميعلج إن
 لاومعلو علة الوجود في إن لاأو وصفناه فما... وحيثياته جهاته ورائه وما الموجود وهو وشؤونه، أطواره سواه وما صللاا

 جهاته من جهة والمعلول حقيقيا أمرا منهما العلة كون إلي العرفاني كالسلو بحسب مرلاا آخر آل قد الجليل النظر بحسب
  ١.عنه مباين شيء انفصال لا بحيثية وتحيثه تطوره إلي للمعلول وتأثيره بالعلة يالمسم علية ورجعت
 او تنـها  آننـد،  شـؤون  همـه  بقيه و است همان تنها واقعيت كه است يواحد اصل و ريشه را موجودات جميع همانا

 تنـها  موجود اويند، شؤون و ها صورت او يسوا ما و است او اصل باشند، يم او اوصاف و اسما او غير و است قتحقي
  ...اويند حيثيات و جهات همه آن از بعد و اوست

 سلوك ياقتضا به هست، معلولي و علت وجود صحنه در كه گفتيم بزرگ انديشه بنابر امر يابتدا در ما اينكه پس
 و باشد، يم آن جهات از جهتي معلول و است يحقيق امر علت، تنها دو، آن از: كه شد كشانده آنجا به نپايا در عرفاني
 به نه بازگشت، او خود كردن پيدا مختلف جهات و شدن دگرگون به است شده ناميده علت كه يچيز آن تأثير و عليت

  ٢.باشد آن از جدا و آن از غير يچيز معلول كه اين
  :گويد يم و

  ذاا، وتجليات ضوئها وظلال نورها ولمعات وأطوارها وحيثياا وفنوا شؤوا إلا غيرها وليس واحدة قيقةفالح
  الــــخي أو وهم ونــالك في ما كل
  ٣]ظلال[ضلال أو المرايا في عكوس أو

 و نـور  هـاي  شعاع و ها دگرگوني و حيثيات و فنون و شؤون جز ديگر چيزهاي و است واحدي چيز حقيقت پس
 هـا  گمراهي يا و اي آيينه هاي صورت يا و خيالند، و وهم يا موجودات همه. نيستند او ذات نمودهاي و پرتو هاي سايه

  .باشند مي] ها سايه[
ملا  . مشاء نيز سابقه داشته استفلاسفهدر لسان موافق با مباني تمامي فلاسفه بوده و    استعمال اصطلاح تجلي و ظهور      

  :نويسد صدرا مي
الخير الاول بذاته ظاهر متجل لجميع الموجودات ولو كان ذلك في ذاته تأثيراً لغيره  : شيخ الرئيس في بعض رسائله    قال ال 

ولاجل قصور بعض الذوات عن قبـول  . وجب ان يكون في ذاته المتعاليه قبول تاثير الغير وذلك خلف بل ذاته بذاته متجل              
 والحجاب هو القصور والضعف والنقص وليس تجليـه الا حقيقـة ذاتـه              تجليه محتجب، فبالحقيقة لا حجاب الا في المحجوبين       

  ٤).١/٤١٩حاشيه سبزواري، اسفار، . لان تجليه ظهوره وظهور الشيء ليس مبايناً عنه والا لم يكن ظهور ذاك الشيء(
  :نويسد مي "الإلهية والفلسفة السلام عليه  الرضا يموس بن علي" كتاب

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٣٠١ ـ ٢/٣٠٠ اسفار،: يشيراز يملاصدرا .١
  .٣٠١ ـ ٢/٣٠٠ اسفار،: يشيراز يملاصدرا ٢.
  .١/٤٧اسفار،: شيرازى ملاصدراى. ٣
 .٥٢تجلي و ظهور، : ک.ر ٤.



  7/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

  ١.عنه مبائنا أمرا ونيك فلا فيضه، فهو عداه ما كل
  .باشد نمي او از جدا پس اوست ذات رشحه باشد خدا غير چه هر

 اسـت،  احـديت  ذات از ،آمـده  پديد و ،شده صادر فيلسوفان پندار در كه يعقل وجود نيز "المراد كشف تعليقات" در
  :است آمده باره اين در و ،نشده دانسته خداوند وجود از غير يچيز

  ٢.سبحانه فاعله عن متمايزا وموجودا مبائنا عقلا فليس... ذاته يعقل عقلال أن من قالوه وما
  .نيست خود آفريننده وجود از جدا و متمايز و مباين موجودي... يابد مي را خود ذات "عقل "اند گفته اينكه

  ٣.فيضه الكل لان والمعلولية بالعلية التفوه فوق التام النظر عند الامر
 ترشـح  چيـز  همـه  زيرا است، معلوليت و عليت از بالاتر )خلق و خدا وجود( امر شود، نگريسته تام نظر به چون

  .است خداوند وجود
 الاحـاطي  بـالتعين  المحـاط  عـن  المحـيط  تميـز  هو التمايز بل تقابليا، تمايزا ليس الخلق وبين سبحانه الحق بين التمايز إن

 والمعلـول  العلـة  وكـون ... شيء حيطته عن يشذ ولا للجميع، حائز الاحاطي الحقيقي الاطلاق وهذا... الاطلاقي والشمول
  ٤.وتعالي سبحانه وعظموته جلاله بعز ينبغي ما علي ليس السافلة الاذهان في المتعارف المعهود النحو علي

 گرفته، قرار ديگري درونيکي  كه است چيزي مانند بلكه نيست، دوگانگي و تقابلي تمايز خلق، و خداوند بين تمايز
 بـودن  قيـد  بي و مطلـق  ايـن . باشد داشته احاطه آن بر بوده ديگري شامل بودن بند و قيد بي و اطلاق حيث از ييك و

 علت معناي تصور و. بود نخواهد خارج آن وجود دايره و حيطه از چيزي هيچ و دارد خود در را چيزها همه فراگير،
 خداونـد  جـلال  و عظمت سزاوار است گرفته ورتص پايين سطح اذهان در كه آن مشهور و معروف گونه به معلول و

 .نيست
  نــك داـج زآن را نــاي خويش لـعق به  نــك اـــره را  هـالل  ويــس اـم ديثــح

  است ضلال عين دوئي دتــوح با هـــك  است خيال چون كاين درين داري شك چه
  تــاسـسمم بي مـاس لهـجم قـــح از زـج  عنقاست مانند نــاي و است آن مهــــه
  قـالح اـان ويدـــگ تا تـكيس قـح زـــبج  لقـمط است رارــــاس كشف قـالح اــان
  ستـني يـيك زـج هستي كه داند نــــيقي  نيست شكي دل اندر كه را سـك آن رـه

  نيست وييـوت ما و نـم رتــحض آن در  ستـني يـدوي را قــح رتـحض ابــجن
  زــتميي چـهي دـاشـنب دتــوح در هــــك  زـچي كـي تــهس او و وـت و اــم و نـم

  ٥است لالـض عين يـدوي دتـوح در كه  تــاس الـمح اـج نـاي ادـاتح و ولــــحل
 مقـام  در اشـيا  تمام... بود دارا را آسمان نبود آسمان از خبر كه زمان آن در بود، دارا حق حضرت را موجودات تمام

 نمـايش  بـه  را آن هنـوز  ولي دارد عطـا  از قبـل  كننده عطا. است كرده تابش آنجا از ذرات تمام... اند بوده مندرج ذات
  ١.است درنياورده

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .١٣٧٤ فروردين ٣٩ الالهية، لفلسفةوا الرضا موسي بن علي:  عبد االله آملي، جوادي.١
 .٥٠٧ المراد، كشف تعليقات: حسن ،يآمل زاده حسن. ٢
 .٤٣٦ المراد، كشف تعليقات: حسن ،يآمل زاده حسن. ٣
 .٥٠٢ المراد، كشف تعليقات حسن، ،يآمل زاده حسن. ٤
 .راز گلشن يمثنو ،يشبستر. ٥



  الوجود بـواج ظهور عين الشهود لةـمرح في والربط
  ٢المظاهر عن لاـفض ورهـظه اهرـالظ بالــق في دـيع ولا
  دـييادـــخ دــخدايي لبكارــط كه ها آن

  دــشمايي دـشمايي نيست طلب به تـحاج
  فرش گهي و عرش گهي و صفاتيد و ذاتيد

  ٣دـناييـف ز براــم و داييدــخ ز يــباق
  :است آمده نيز "رئاليسم روش و فلسفه اصول" يپاورق در

 اهـل  نظـر  از... اسـت  حـق  ذات تجلـي  و ظهور عين ها آن حقيقت يعني... خواند مي آيات نام به را مخلوقات قرآن
 اند، كرده ادراك بايد آنچنانكه را وجود مسائل مخصوصا و اند شناخته را متعاليه كمتح كه فيلسوفاني همچنين و عرفان
 چيزهايي نه خداوندند، ذات نمايش و ظهور عين مخلوقات فلسفي، مشرب اين طبق است، اين از بالاتر مخلوقات دلالت

  :گويد مي خود معروف منظومه در سبزواري حاجي... خداوندند كننده ظاهر كه
  انـعي انــاعي در هست پنهانيش مهــه با

  بوست و رنگ او ز همه در رنگيش بي همهبا 
 از و اوسـت  خود شخص به منحصر و است بزرگ مرد اين شاهكار كه زمينه اين در المتألهين صدر عميق تحقيقات

 است، علت به گيوابست و تعلق عين و ارتباط عين و نياز عين معلول كه كرده ثابت است بشري هاي انديشه ترين عالي
 ظهـور  و تجلـي  عـين  معلول... بودن جلوه و تشأن و ظهور با است مساوي معلوليت و. است معلول وجود مقوم علت
  .باشند مي او شؤونات و ظهورات و تجليات كه افعالش با است ياله لايزال ذات تنها دارد وجود آنچه... است علت

  :سدينو يم "الإلهية سفةالفلو السلام عليه  الرضا يموس بن علي" کتاب
 الموجـود  تجـاه  في للغير مجال لا إذ معه، تباين حتي هناك غير فلا محدود، غير مطلقا واحدا إلا الازلي الموجود ليس

  ٤.المتناهي الغير
 در زيرا باشد، مباين آن با كه ندارد وجود چيزي او از غير پس نيست، نامتناهي قيد بدون واحد جز ازلي موجود

  .ماند نمي باقي آن غير وجود براي مجالي انتها، بي جودمو مقابل
  ٥.غيره لفرض اال فأين... كله الوجود ملا قد المتناهي غير إن

 بـاقي  او غـير  وجود فرض براي جايي چه پس... است، گرفته فرا و كرده پر را وجود همه نامتناهي موجود همانا
  !ماند؟ مي

  :نويسد مي "فلسفه وزشـآم"
 داشته مستقلي وجود كدام هر كه نيست چنان و ندارد او به بخش هستي علت وجود از استقلالي معلول، عيني وجود

 راهي آن وسيله به و فرموده اثبات را آن صدرالمتألهين مرحوم كه است فلسفي مطالب شريفترين از مطلب اين... باشند

                                                                                                                                                                             
 .اصفهاني ينخودكپدر خود  از نقل به ،١٦٤ ـ ١٦٣ ها، نشان بي از نشان: يمقداد. ١
  .الحكيم تحفة حسين، محمد شيخ ،اصفهاني. ٢
 .٦٤٨ غزل ،٢٧٤: يتبريز شمس ديوان ،يمولو. ٣
 .٤٦ ،الالهية والفلسفة السلام  عليه الرضا موسي بن علي:  االله عبد ،يآمل يجواد. ٤
 .٣٦ ،يةالاله والفلسفة السلام  عليه الرضا موسي بن علي:  االله عبد ،يآمل يجواد. ٥



  9/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 
 فلـسفه  ثمـرات  تـرين  نفـيس  و والاتـرين  از ار آن بايد حقاً و است، گشوده فلسفي معضلات از بسياري حل سوي به

 اي حلقه هر قوام كه دهد مي تشكيل عيني وجودهاي از اي سلسله را هستي سراسر ترتيب بدين... آورد شمار به اسلامي
 مـلاك  محـدوديت  و ضـعف  همـين  و اسـت،  تر ضعيف و محدودتر آن به نسبت وجودي مرتبه نظر از و بالاتر، حلقه به

 مقـوم  و امكـاني  مراتب همه بر محيط و نامتناهي وجودي شدت نظر از كه هستي مبدأ به برسد تا شدبا مي آن معلوليت
  .باشد مي ها آن وجودي

  :ديافزا يم عرفان و فلسفه
  شد ياــاش لهـجم ينـع رمــلاج نگذاشت جهان در غير غيرتش

  ١.والحيوان الحمار بصور الظاهر هي] الالهية الذات [إا
  .است ظاهر حيوان و الاغ صورت به است که نهما ]الهي ذات [ا آنتحقيق

  ٢.الجميع الواحد فهو صمدي، وجود تعالي إنه حيث
  .باشد مي اشيا همه كه است اي يگانه همان او پس است، صمدي وجود خداوند كه آنجا از

  ٣.نبود ستيين جز هستي يرغ هـک دـکن مي قـمطل ـيگانگ يياـاقتض ـيهست ذات
  ٤.است مجموع نيا جزء بي کل مطلق، بيغ عني ياست هو فهومم که االله يمسما

  ميرزا مکتب نظريه

 ـ وجـود  (است يربط و حرفي وجود خداوند به نسبت اشيا ساير وجود و ٥است ينامتناه خداوند وجود  يعـني  يربط
 خـودش  تعـيني لا بـه  نظر خدا اينكه لو و اويند وجود از يا مرتبه و ندارند خدا ذات از خارج يوجود موجودات اينكه
ولي  ،خداوندنـد  غـير  واقعـا  و ،هـستند  يچيـز  واقعا اشيا ولي) نيست وجود مراتب و تعينات از يا مرتبه هيچ به متعين

 جـز  اينكـه  چـه   واحد نامتناهي غير متعيننـد جودو تعينات خود همان و   اظله و اشباحتنها همين است که      ها آنغيريت  
 قبـول  اصلا را خدا غير ها آن كه است اين در عرفا و فلاسفه با ما تفاوت و. نيست كار در يوجود هيچ خداوند وجود
 و اشـباح  و حـدود  و ماهيات را ها آن و داريم قبول را خدا غير واقعا ما ولي دانند يم خيالات و اوهام را همه و ندارند

 ولي نيـستند  يچيز خدا جز انشهاذيت از نظر  صرف با وجود حيث از كه اند شده يوجود نور مالك كه دانيم يم يا اظله
 عـني ي (صـفت  جهـت  از تنـها  بلکـه  نبوده وجود ثيح از مخلوق و خالق نيتبا٦ .خداوندند غير شانهاذيت و تعين نظر از

 بلکه ،کرد ينف خداوند وجود از توان ينم هم را اجسام وجود حتي و باشد، يم) خدا بودن ينامتناه و خلق، بودن يمتناه
  :نويسد مي"يالهد ابواب" .است کرده ينف را ديتوح و ،دانسته محدود را او کند ينف خداوند از را اجسام وجود کس هر

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٢٥٢ الحكم، فصوصشرح قيصري بر . ١
 .٤٦٣ المراد، كشف تعليقات: حسن ،يآمل زاده حسن. ٢
  .٢٩٩ ،يشبستر محمود خيش آثاره مجموع. ٣
  .٣٠٠ ،يشبستر محمود خيش آثاره مجموع. ٤
  ).٢٤ يالهد ابواب. (وجل عز لذاته ةيا لا أنه کما لکمالاته ةيا ولا. ٥
  ).٩٢ ،اصفهانيي مهد ازيرم درس راتيتقر( .ةيالواقع شدة من يتناهي لا بما يتناهي لا ما فوق تکون اتيالماه نم ةيماه کل نقول بل 
 مالكيتها هو مخلوقيتها ومعني تعالي سواه فهي شيء، ولا شيء بذاا هي التي الماهيات الاي  للسو مصداق ليس أي الماهيات هي السواء فحقيقة .٦

 ).٧٠ ،اصفهاني يمهد رزاـمي درس تقريرات( .وأبدا أزلا المتعين الغير المتناهي لغيرا النور لذلك وواجديتها



 وعدم دهيتوح کنه إن... ةيالصفت نونةيب ةننويالب کون ي بل العزة رب عن منعزلة يرغ) والقدرة والعلم اةيوالح الوجود( 
  ١.شأنه تعالي به إلا عرف يلا بالاعدام ذاته ةيمحدود

  .خارج از رب العزة نيست بلکه تفاوت بين آن دو تفاوت صفتي است) وجود و حيات و علم و قدرت(اين حقايق 
 يأ. أقسام ثلاثة يعل ديالتوح: قل ي ولم مذاهب ثلاثة ديالتوح في: قال ثيح السلام هيعل هيرتعب لطافة يف يخ لا: اقول

 وهـم  الاله يبنف قولون ي بعضهم ،مذاهب ثلاثة يعل ونکون ي االله إلي بالنسبة الناس أن السلام هيعل الامام مقصود کان ما
 هيعل قال بل ء،يبش هيشب يرغ وهو ثابت االله بأن وبعضهم الموجودات، ريبسا هيشب ولکنه ثابت االله بأن وبعضهم ون،يالماد

 عـني  ي ه،يتشبب إثبات: مذاهب ثلاثة يعل کونون ي الخالق بثبوت الاقرار بعد يأ مذاهب، ثلاثة ديالتوح في للناس: السلام
 هـو  عـني  ي بالعـدم  دهيتحد وهو يالنف ومذهب ة،يالصوف قول هو کما الاشياء رئسا ينع هو أو ،الاشياء رئبسا هيشب ثابت
 ـ لا ولکـن  الاشـياء،  ومـع  ثابت تعالي هو عني ي هيتشب بلا إثبات ومذهب الوجود، وعدم الجسم بعدم محدود تعالي  شبه ي

 ـالماد مـن  الذات ةيالظلمان قيالحقا ولا والعلم، العقل مثل ةيالنور قيالحقا بهش ي لا الاشياء، سنخ يرغ وهو الاشياء،  ات،ي
  ٢.الصفة نةيمبا بل عزلة نةيمبا لا لهم نيمبا تعالي وهو

  ٣.خدا خودش فوق لا يتناهيت است
 ـ را نپذيرند  وجود وحدت خواهند يم يبشر معرفت مباني به التزام ينع در که فلاسفه يبرخ  ونـد خدا کـه  نـد يگو يم
 ـمجعول به گريد ياياش و بوده، ممکنات يتمام يوجود هيما يرخم که است کرده جعل يواحد قتيحق تنها و تنها متعال  تي

 نـور " و "هيمحمد قتيحق" و "مقدس ضيف" و "أقدس ضيف" مجعول قتيحق آن. باشند يم معدوم آن عدم به و موجود، آن
 ـ. دارد نـام ... و "منبسط وجود"  و "تيمش" و   "اول مخلوق" و "اول صادر" و "الانوار  آن از جـدا  يوجـود  گـر يد ياياش

 عـرض  در يوجـود  يدارا اصلا شده، قتيحق آن مالک که باشند يم اتييماه و صور و اشباح تنها بلکه نداشته قتيحق
 خـود  بـا  قـت يحق آن وجـود  نـسبت  از که وقتي اما. موجودند و ينمتع نات،يتع ينهم نفس به و نبوده منبسط وجود آن

 ـ" و "لحـاظ " و "رتبـه " در اختلاف به و دانسته، يکي نايع را دو آن وجود شود يم سؤال خداوند  ـ عـدم  و ينتع  و "ينتع
 فرار آن از خواهند يم که يوجود وحدتهمان   به جهينت در و برند يم پناه... و "يتناه عدم و يتناه" و   "دييتق و اطلاق"

  .شوند يم گرفتار کنند
  :نويسد ي ميفلسف هينظراين  رد در "الفقه أصول في محاضرات" کتاب

... المقدسة ذاته ينع يوه ةيذات ةيمش: ينقسم يعل تعالي صفاته أن: وحاصله کلام المقام في الاصفهاني المحقق خنايولش
 ـالروا في الـواردة  ةيالمش من والمراد. اتيالماه يعل المنبسط يالاطلاق الوجود ينع يوه ةيفعل ةيومش  ةيالمـش  هـو ... اتي
 ـفموجود. الخاصـة  المحـدودة  الموجودات هو الاشياء من والمراد يالاطلاق الوجود ينع يه التي ةيالفعل  الاشـياء  هـذه  ةي

 الفلاسـفة  ةينظرك  ذل في تبع قد قده أنه يف يخ ولا... آخر بوجود لا بنفسها المنبسط الوجود ةيوموجود المنبسط، بالوجود
  ٤:...ينوجه من هيعل بالنقد والنأخذ... الفعل ديبتوح القائلة

  :شود يم گفته هم  ميرزامکتباما در 

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٩٤ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني. ١
ي معنـاي  و اسـت،  وجود وحدت عقيده همان اند دانسته روايت حيصحي معنا را آن ايشان كهي عنايم .٩٥ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٢.

  .باشدي م روايت صحيحي معنا دقيقا اند دانسته لباط را آن که
  .٧٦٠معارف الهيه، . ٣
  .٤٠-٢/٣٩ الفقه، أصول في محاضرات ٤.



  11/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

» مـاء  «به مسمي جوهري همانا ء شي من لا فرمود ابداع را آن كه  االله خلق ما اول شود گفته كه است صحيح پس
 جـوهر،  آن خلقت نفس به چون و. فرمود خلقت مختلفه اعراض و حدود به جوهر همان از را اشيا جميع سپس و بوده

 كـه  (علم نور خلقت پس شد آن بر نيز بود مقدسش ذات جلال و عظمت نور آن كه عرش و علم نور اضائه و تحميل
  ١.شد محقق جوهر آن خلقت به زين) بوده نور تحمل و تحميل و استضائه و اضائه و استشراق و اشراق عين به آن

 المباركـات  الروايـات  في عنه المعبر الاول صادرال الجوهر هو العالم في ءيش لکل الاولي الهيولي أن: المطلب في والحق
 للاثـار  منشأً وهي عرضية عليه الطارية النوعية والصور عليه، صورة كل لطريان قابلا بالفعل واقعيا أمرا كان فهو بالماء،

 ٢.الانواع في المختلفة
 خـود  ذات در بـوده،  جودو سنخ يرغ که است شده دانسته ظلالي و اشباح موجودات، قتيحق زين "يالهد ابواب" در
 اختلافـات  بلکـه  ،نداشته يياقتضا چيه خود ذات به که است يوجود قتيحق به ها آن وجود بلکه باشند، يم خود فاقد
  :است آمده باره نيا در اشاره مورد کتاب در چنانکه. است ها آن مالک وجود بر برهان و شاهد ها آن

 ـ عهـا يوجم... الوجود قةيحق سنخ يرغ سنخه... لذاته بذاته ذاته دانفقك  ذل يومقتض مکمم ظل... ةيالانسان ةيالان  يرغ
 هـو  کـون يف... المختلفـة  والتـأثرات  الاقتـضائات  من مقدس متره... الوجود نور... علمها ي ا يالذ الوجود قةيحق سنخ

  ٣.القدوسك المل يعل الاکبر والشاهد هيرغ ةيواقع يعل البرهان
 يمشـنو  يم را يپاسخ همان شود يم سؤال آا مالک با مختلف يوجودها ينب نسبت ردمو درپيروان ميرزا    ازهر گاه   

 اسـت  شـده  اکتفا "يتناه عدم و يتناه" و "دييتق و اطلاق" و "لحاظ" و ٤"رتبه" در اختلاف به و اند داده فلاسفه ريسا که
  .يمآورد قبلا را مطلب نيا دـشواه که

  :نديگو يمتراض به فلاسفه و عرفا گروه در اع ينهم
اند و کسي هم در مقابلشان نايستاده  کنند و چون ميدان را خالي ديده فلاسفه و عرفا کوسه و ريش ن صحبت مي

اند و در فقه اصغر افتاده و از         زيرا فقها و محدثين ما رضوان االله عليهم اجمعين کنار کشيده          . اند داري افتاده  است به ميدان  
  .افتادند انداختند و به حق حق مي و گرنه آا را گير مي. دان گيري نموده فقه اکبر کناره
 اين خود تعين به حق "مقام غيب مصون و مقام لا اسمي و لا رسمي و مقامي که لا يشار الا به هو               "گوييد   شما که مي  

ايـد   ادهگوييد و اسمش را خفاي مطلق و غيب مصون و کتر مخفي و مقام عماء                 لا اسمي و لا رسمي که مي      . دادن است 
                                                                                                                                                                                                                                                 

 .١٦ ميزان المطالب،: راني، ميرزا جواد آقا ١.

 .٢٠ ميزان المطالب،: راني، ميرزا جواد آقا ٢.

 .٨٤ ـ ٨٢ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٣.

 ةرتب درکند،   بنا بر نحوه نگاه و لحاظ ما دو رتبه پيدا مي           ،واحد وجود همان  ولي ،ستندين شتريب وجود کي واقع در مخلوق و خالق نکهيا  عنيي ٤.
  .شود يم محسوب مخلوق )ناتيتع( گريدي اه مرتبه در و ،خداست بودني نامتناهو  اطلاق

فالوجود .. .خالقه رتبة عن متاخرة رتبته بل ايضا، االله هو الذي خالقه رتبة في ليس عندنا بذاته ظاهر هو الذي الوجود إن :گويد  ابواب الهدي مي  
: ميرزا مهدي اصفهاني   (.الذي هو أظهر الأشياء عندنا لا يکون هو ذات االله بل هو مخلوق الله وليکن ليس خلقته کخلقة ساير الأشياء الموجودة                    

  .)٥٧ ابواب الهدي،
  ).٧٥ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني(.  هو رب العزةولا يتوهم أن حقيقة الوجود: گويد  و مي
إن الوجود الظاهر بذاته الذي هو نقيض العدم ليس هـو الـرب             ... فهو جل شأنه ليس بالوجود ولا بالعدم بل هو رب الوجود ومالکه           : گويد  و مي 

  ).٣٩ دي،ابواب اله: ميرزا مهدي اصفهاني( .تعالي شأنه بل هو من آياته والحجة علي کمالاته
شرح الاسمـاء الحـسني،    (. مخلوقـ والاسم غير المسمي بوجه  ـانه تعالي باعتبار كنه ذاته، لا اسم له ولا رسم، فالنور بما هو اسم وتعين  : گويند ميهم عرفا  

 ).٤٧٨سبزواري، 



الفاظ قوالب معاني هستند، مبين مفاهيمند، و گفتيم که استعمال لفظ القاي معنا و موضوع له ... ايد برايش اسم معين کرده
خداي متعال کـه  . کند به آليت آن است، و معنا آن چيزي است که عقل يا خيال يا وهم آن را در موطن خود ايجاد مي         

گردد؟ اگـر    ور شود، پس لفظ هو قالب چيست؟ چه معنايي با اين لفظ القا مي             خفاي صرف است معنايي ندارد که تص      
به ...  اين جايي است که دهان نفيا و اثباتا بسته است          ١کنيد؟ مقام لا اسمي و لا رسمي است چرا هو را به آن اطلاق مي             

هـا عنـاد داشـته       ايـن  اين نيست که از روي تعصب باشـد و بـا          . هايي که ما داريم بحث علمي است       هر حال اين بحث   
  ٢.باشيم

با اين بيان آقايان، خداوند محدود و معدود شده است به دو مقام خفا و غيب مصون، و مقام جلا و ظهور که همـين    
حق متعال عدة، مدة، شدة، غـير متنـاهي         . تعين با لا تعين که لا ايت است تضاد دارد         . تعين قائل شدن در حق است     

وقتي که اين طور شد تعين دادن بـه  . واين فوقيت هم بما لا يتناهي است  . وق لا يتناهي است   ها ف  بلکه به نظر آن   . است
خدا و لو به دو مقام نوري غيب مصون، و خفا، و ظهور و جلا تحديد حق اسـت و بـا لايتناهيـت خلـف و مناقـضه                             

  ...است
سما ـ و لو آن کـه مقـام دوم را ظهـور     پس قائل شدن به دو مقام هويت بحته لا يشار اليه الا به هو، و مقام ظهور ا

چون چنين است وقتي که ... ايد که با لا يتناهيت خدا مناقض است همان مقام اول بدانيد ـ خدا را متعين و محدود کرده 
ايد، زيرا عرفان ولهي منجر  ايد و عارف باالله نشده ايد دليل بر اين است که معرفت پيدا نکرده شما دو مقام براي خدا گفته

وقتي که اکتناه به حس يا وهم يـا عقـل نداشـته باشـم            ... شود به بسته شدن دهان انسان نفيا و اثباتا در برابر خدا مي           
  ٣.باشد پس شهود واقعي حق متعال با تشريح دو مقام مناقض مي. توانم الفاظ را بگويم نمي

  :شود گفته مي  عرفا نيز مسلکدر حالي که بر اساس 
اطلاقه الذاتي لا يصح ان يحكم عليه بحكم او يعرف بوصف او يضاف اليه بنسبه ما من وحده اعلم ان الحق من حيث 

لان كل ذلك يقـضي بـالتعين       .  او اقتضاء ايجاد او صدور اثر او تعلق علم منه بنفسه او غيره             ةاو وجوب وجود او مبدئي    
  ٤.والتقيد
و » ظهـور ذات  «است، همه و همه به مقـام        » الباطنهو الاول والاخر والظاهر و    «و اگر در قرآن كريم، سخن از        ... 

وجود منبسط و وجه االله مربوط است، نه به ذات و مقام هويت، زيرا در آن مقـام، حـتي جـا بـراي بحـث و تكلـم و                   
انديشه، و شهود نيست زيرا همه چيز را در خود فرو برده و تعيني باقي نمي گذارد تا از باحث و مبحـوث عنـه اثـري            

  ٥. مقام، حتي تعين ظهوري يا علمي جايي نداردباشد؛ در آن
  :خوانيم  مي"معارف الهيه"با همه اين احوال در 

 رتبـه  رتبـه  يـك  نيـست،  صـادق  ديگـري  بـا  كدامش هيچ و است رتبه دو واقعا ...شود مي پيدا رتبه دو اينجا در
 خـاتم  ماهيـت  مـشاريت  و ديتمحدو هم رتبه يك و است، لايتناهي جهات همه در متعال خداي زيرا است لايتناهيت

 رتبـه  دو اين .باشد مي رتبه فوق بلكه است نادرست مورد اين در هم رتبه تعبير حتي كنيم دقت اگر... باشد مي الانبيا
 گويند مي خدا ةدربار را لايتناهيت عبارت همين فلاسفه... الانبياست خاتم ماهيت تناهيت يكي و ،خدا لايتناهيت يكي

                                                                                                                                                                                                                                                 
 "ء الـشي " كـون  تقـدير  علي "هو" وكلمة "ء الشي" لفظ في الا الحدين عن الخارج قدس علي الالهية البراهين قامت قد: گويد ميميرزا مهدي اصفهاني    ١.

  ).معارف القرآن،( .للغائب موضوعة "هو" وكلمة العدم حد عن والخروج ء الشي ثبوت لحيث موضوعا
  .م و چهارمعارف الهيه، درس چهل. ٢
  .معارف الهيه، درس چهل و چهارم. ٣
 .نصوص، قونوي .٤
  .٣٦ و ظهور، ي تجل:ک. ر .٥



  13/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 مطلـب  كنـه  بـه  متأسـفانه  امـا  داننـد،  مي لايتناهي ما به هم را فوقيتش و لايتناهي، فوق را او دتاع و مدتا و شدتا و
  ٢.نيست بردار  اشاره لايتناهي دانند مي لايتناهي راستي به را حق اگر زيرا ١اند نرسيده

هـاي   اند و بـا حــرف  ها را دزديـده که آقـايان همين. گر مقام لا وصفيت و مقام لا اسميت خداست          بيان "هو"همين  
  ٣.اند خودشـان قاطي کرده

  دوم بخش

  ،فلسفه و عرفان، يا تفكيك

 !كدام؟  يا هيـچ

  آفرينش و خلقت معناي: اول فصل

  عرفا و فلاسفه نظريه

 يمعنـا  بـه  آفـرينش  و خلقت لذا نيست، عدم يا و جعل قابل هرگز كه است يابد و ازلي و ينامتناه تيحقيق وجود،
 و اشـيا  صـورت  بـه  خداونـد  هـستي  و ذات تعين ،خلقت يمعنا بلكه ؛است محال ذاتا اشيا هستي قتحقي ايجاد و جعل

و  ،نـدارد  هـا  صـورت  و تعينـات  همـين  از غير يوجود اصلا  خداوند گويندگاهي مي  صورت اين در كه است مخلوقات
ولي  نيـستند  او از غير يچيز صلاا تعينشان از نظر  صرف با وجود حيث از و ،ندوندخدا اتتعين اشيا گويند ديگرگاه مي 

  :گويد ملا صدرا مي. است يباق خود يو عدم تناه تعينيت لا بر ابدا و ازلا خداوند
 هـو  الموجـود  بـل  وإفاضته، الغير بتأثير موجودا يصير أن يمكن لا نفسه حد في موجودا ولا وجودا يكون لا ما إن

  ٤ ...وأنحاؤه وشؤونه وأطواره الوجود
 بلكه شود، موجود غير افاضه و تأثير به كه نيست ممكن هرگز موجود، نه و باشد وجود نه خود يخود به كه آنچه
  ...است آن گوناگون هاي صورت و شؤون و اطوار و وجود خود تنها موجود
  :گويد شبستري مي

  ٥.ندارد خارج در قتييحق عني ياست ياعتبار امکان
  :نويسد يم "المراد كشف تعليقات"

  ٦.غيره إلي وانقلابه نفسه عن الشيء انفكاك لاستحالة مطلقا، للعدم قابل غير أنه كما مطلقا، عولمج غير فالوجود
 خود غير به و شده جدا خود حقيقت از چيزي است محال كه چرا عدم،و نه قابل  ست،ا جعل قابل هرگز نه وجود،

  .گردد تبديل
                                                                                                                                                                                                                                                 

ونه التي لم تتميز عنه الا بمجرد تعينها منـه وهـو        ؤ وحقايق الاسماء والاعيان عين ش     .ونه سبحانه ؤتعينات ش  الموجودات: گويند  هم مي  البته عرفا  .١
 ).١٣٠تجلي و ظهور، : ک. ر( .ابن فناري. غير متعين

 .٧٥٩ ـ ٧٥٨ الهيه، معارف .٢
  .معارف الهيه، درس چهل و هفتم. ٣
 ٣٤١ / ٢ اسفار،: صدرا ملا . ٤
 .٢٩٩،يشبستر محمود خيش آثار مجموعه .٥
 .٤٧٧ المراد، كشف تعليقات: حسن ،يآمل زاده حسن ٦.



 المطلـق  مـن  واحـد  كـل ... ظلالـه  والاسمائي ارجيوالخ الذهني والوجود. سبحانه هوالحق هو، هو حيث من الوجود
  ١.بوجه للاخر مرآة والمقيد

... هـستند  آن هـاي  سـايه  اسمايي و خارجي و ذهني وجود و است، سبحانه حق همان خودش ذات حيث از وجود
  .است ديگري گر نمايان وجهي ازکدام  هر مقيد و مطلق وجود

  :نويسد يم "الهمم ممد"
  ٢.است سرگرمي براي امكان در بحث و است وجوب است وجود دار در چه آن بنگري دقت به چون

  :نويسد يم "حكيم و عارف ديدگاه از وحدت" رساله
 و همه قيوم و همه بر قائم و موجودات همه اصل وجود و است، لذاته واجب نيست عدم و وجود قابل چون وجود

  ٣.هستند او به قائم همه
  مکتب ميرزا نظريه

 ،است محالو آفرينش هستي اشيا حتي براي خداوند هم          وجود جعل نيست، كار در يوجود هيچ خداوند وجود جز
  .االله وجود الا وجود لا و

 تركيـب  مـستلزم  و محال ذاتا كار اين اينكه چه كند جعل را يوجود خداوند كه نيست اين آفرينش و خلقت يمعنا
 اشيا اشباح و ماهيات به خودش وجود از خداوند كه است اين خلقت يمعنا بلكه ،گردد يم فقدان و وجدان از خداوند

 حيـث  از ولي ،نديوا غير خود تعين حيث از تنها خداوندند تعين و ،شده خداوند )وجود( نور مالك كه ياشياي و ،دهد يم
  .نيستند او غير تعينشان از نظر  صرف با وجود

 فاقـد  خـدا  خداست غير اگر و... شود مي عرفا قول كه باشد خدا عين مجعول اين اگر زيرا است غلط وجود جعل
 ماهيـت  جعـل  امـا  .است شرك اين و خداست در تركيب اش لازمه كه گردد مي عدم به محدود پس شود مي مجعول اين

  ٤.دارد اشكال هم سومي و است اين از بدتر
  ٥.ياتماه سواه وما والابد الازل فهو تعالي االله في منحصر وهو جاعل ولا مجعول غير الوجود

فيكون هذا آية كـبري علـي       ... ان المعقولات حيث ذاا الكون والشيئية بالعقل وليس لها حيث ذات ونفسية بنفسها            
  ٦.قدس الحق جلت عظمته عن الفعل والتأثير والجعل وغيرها

 حيث ذات   لان. ليست بفعل منه تعالي   ... ان جاعلية الحق وفاعليته للكائنات    . وتقدس قدرته وجاعليته عن الفعل    ... 
  ٧.ولا فعل ولا تأثير ولا غيرها... الكائنات هو الكون والتحقق به بلا جعل

لا ... بلا جعل ولا فعل ولا تأثيرو     ... انه لو كان كنه الشيء هو الشيئية والكون بالغير لكان حيث ذاا حيث اعولية             
  ٨.مجعـوليـة وجـود ولا ماهيـة ولا غـير ذلك مما توهموه

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٤٣٣ـ٤٣٢: المراد كشف تعليقات حسن، ،يآمل زاده حسن .١
  .١٠٧ ممد الهمم در شرح فصوص الحکم، حسن، ،يآمل زاده حسن. ٢
 .٨٠ م، آملي، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حکيزاده حسن ٣.
  .٧٦٢ پنجاهم، درس الهيه، ارفمع ٤.
  .١١٤ ،اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٥.
  .معارف القرآن، ميرزا مهدي اصفهاني. ٦
  .معارف القرآن، ميرزا مهدي اصفهاني. ٧
  .معارف القرآن، ميرزا مهدي اصفهاني. ٨



  15/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 و گـردد  غـير  فقدان و خود وجدان از مركب خدا كه شود مي باعث زيرا است عمده عيب سه زممستل وجود جعل
  ١.گردد نتيجه صمديت بطلان و خدا توالد و شود پيدا وجود در شريك خدا براي نيز و شود، محتاج

 لـسان  في خـاص  عبيرت له:...قلت... المخلوق أو تعالي  االله أهو ملك هو بما الماهية ملك حيث عن نسأل إنا: قلت فإن
 تعـالي،  عظمتـه  وهـو  الاول الـصادر  هـو  ووجهه ،تعالي وجهه نور فهو... بالخلق ولا تعالي  باالله عنه يعبروا فلم الشريعة
 االله غـير  نـور  لـيس  إنه وحيث تعالي،  االله بأنه يقال لا متعينا توجهه يصير إليه توجهت وكلما متعينة الانظار إن فحيث
  ٢.مخلوق بأنه يقال لا التركيب وهو والوجدان بالفقدان دهتحدي يلزم وإلا تعالي

آمد که خدا محدود به داشتن و نداشـتن شـود، و ايـن همـان                خدا در کار نيست وگرنه لازم مي      ] وجود[غير از نور    
  .است] از وجود و عدم[ترکيب 
  ٣.تهوصفا وتعيناته أسمائه المخلوقات هذه كون عين في أبدا متعين غير مطلق  االله فنور

  .نور خدا هميشه غير متعين است در عين اين که اين مخلوقات اسما و تعينات و صفات اويند
 وجود إلا وجود لا "،" االله إلا إله لا: "همچنانكه دارد تسري كمالات تمامي و وجود در إلا و لا كه است اين حقيقت

  ٤". االله قدرة إلا قدرة لا "،" االله نور إلا نور لا "،" االله
  :دافزاي ميميرزا  بتکم

مثلا انسانيت و حيوانيـت  . گويند خدا جعل وجود کرده، و ماهيت وجود مجعوله را گرفته است     فلاسفه اين طور مي   
  ٥.ها دميده شده است مانند که در آن هايي مي و شجريت و حجريت مثل بادکنک

ن جعل هم بـه     يدانند، و ا   يت م يجودات را مستقل در مو    يفلاسفه ماه عرفا و   "ن است که    ياگر منظور از سخن فوق ا     
ات تنها يماه"ن است که ي و اگر منظور ا ؛نديگو ي را نم  يزي چ ين که قطعا فلاسفه چن    "نش وجود است  ي خلقت و آفر   يمعنا

 ،شود يده نم يها هم به وجود است، و وجود هرگز جعل و آفر           ت بودن و شبح بودن آن     ي ماه مانند اشباح وجودند، و حتي    
ملا صـدرا  . باشد ي نممکتب ميرزا فلاسفه و عرفا و ين بن جهت تفاوتييد دانست که از اي با".دنيايلازم ت خدا   ي محدود تا

  :گويد در مشاعر مي
چون مجعول به مترله رشح و فيض جاعل است بلا شك جاعل در وجود، اكمل و در تحصل اتم باشد و في الحقيقه،                       

  .تأثير نيست مگر به تطور جاعل در اطوار خويش
  : چنين است)علي اكبر حكمي يزدي( ،شارح مشاعراصل بيان و ح

دليل مطلب فوق، آن است كه جاعل نسبت به معلولات خويش و مادون، داراي بـساطت و وحـدت اسـت و بـه              
بساطت و وحدت خود كل اشياي مادون خود مي باشد، و لذا اشد و اقوا از همه بوده و در مقام ذاتش همـه آن اشـيا                  

 كه از يكديگر ممتاز نيستند؛ بنابراين جعل و تاثير او بدين گونه باشد كـه ظـاهر شـود در يكـي از            مندرجند به نحوي  
پس في الحقيقه جعل نيست مگر به ظهور جاعل در كمالات خويش منفرداً بعضها عن بعض و ايـن                   ... كمالات خويش 

طريقه حكمـاي افـرنج در مقـام ذات خـود       چنان كه نور آفتاب بنا به       ) قلة وكثرة وقرباً وبعداً   (ظهورات مختلف باشند    
داراي همه الوان است بدون امتياز بعضي از بعضي، و به حسب مظاهر و آلات تجزيه الوان از يكديگر ممتـاز گردنـد و               

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٧٨٣ ک،ي و پنجاه درس الهيه، معارف .١
  .٦٧ ،اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٢.
 .٦٩ ـ ٦٨ ،اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات .٣
 .٧٨٤ ک،ي و پنجاه درس الهيه، معارف. ٤
  .٧٨٣ ،دو و پنجاه درس الهيه، معارف. ٥



. پس در هر لوني از الوان كه نظر كني، نور آفتاب را بيني نه غير آن را                ... نور آفتاب در هر جايي به لوني ديگر در آيد         
هورات حقيقيه وجود و ممكناتند كه در هر يك از آا چون نظر كني حق را مشاهده كني، نه غير حـق را هـو                         و اين ظ  

  ١.الاول والاخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم
) نه وجود (اگر بر زبان اهل عرفان در مبحث جعل چنين جاري شده كه متعلق جعل، نفس اتصاف يا ماهيت است                    

در كار نيست، چرا كه جز      ) كه مشعر به دوگانگي و كثرت وجودي است       (اصولاً در وجود، عليتي     ناظر به آن است كه      
يك وجود تحقق ندارد بلكه آنچه هست، تعين يافتن و ظهور يك هستي است كه آن را با كلماتي چـون تعـين، ماهيـت،             

از آن حيث كه (ض و بي اصالتي مظاهر اتصاف، اضافه، نسبت، يا مظهر و ظهور تبيين نموده اند كه اشاره است به فقر مح
  ٢.نه آن كه ناظر به اصالت تعينات و ماهيات باشد) مظهرند

  اهل توحيدعموم فقها و متكلمين و علما و  اعلام نظريه

 كنـه  و بـه   ،باشـند  يم خداوند مخلوق و مجعول واقعا اشياه  هم بلكه ،نيست لحاظ صرف به او خلق با خداوند غيريت
  .اند شده ايجاد و خلق ء يش من لا وجودشان
 عينا نيز ميرزاکتب م وانيرپ .منكرند را ء يش من لا خلق يحقيق يمعنا به وجود جعل ،فلاسفه اين که سخنه خلاص

 تشكيل را واقعيت متن چه آن: گويند يم كه دارند قبول را معنا اين به وجود جعل فلاسفه نيز كنند، يم انكار را معنا همين
ها هم به نفـس       مگر ماهياتي که آن    نيست كار در آن از غير يديگر وجود هيچ و ،است ينامتناه وجود حقيقت دهد يم

 ـ مورد چه آن .گويد يم را همين عينا هممکتب ميرزا    و ،خود، هيچ موجوديت حقيقي وراي وجود ندارند        اثبـات  و ينف
 ،شـود  پذيرفتهبين دو گروه     شده ادعا يها تفاوت كه هم فرض بر و ،ندارد تفاوتي معنا نظر از است گرفته قرار گروه دو
 ساير بلكه اسلام يعلما جمهور و برهان و يوح مكتب عقايد با موافق ،نشااي از كدام  هيچه عقيد كه دانست بايد هم باز

  .بود خواهد شامخينشان يعرفا با ،متصوفهه جهل اساس بي اختلاف حد در دو آن تفاوت اكثر حد و ،نيست اديان

  مخلوقات با يتعال يبار ذات سبتن: دوم فصل

  عرفاه فلاسفه و نظري

 ديگـر  چيـزي  از چيـزي  كه نيست اين صدور از منظورالبته  . خداوندند ذات از آمده پديد و صادر مخلوقات، و اشيا
... و دوم و اول صـادر  را او وجـود  ٣تعينـات  و هـا  جلـوه  كه نيست كار در بيشتر چيز يك واقع در بلكه باشد شده جدا
  .ناميم مي

 للثـاني،  وبتوسطه الاول، للصادر بذاته مقتض فإنه معين، ونظام معين ترتيب علي سواه لما مقتضية علة ذاته أن شك لا
  ٤.الوجودات آخر إلي وهكذا للثالث، وبتوسطهما

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٨٣تجلي و ظهور، : ک. ر .١
  .٨٨تجلي و ظهور، : ک. ر. ٢
لنور الذي هـو الوجـود الخـارجي المنـسوب اليهـا            الظل هو الوجود الاضافي الظاهر بتعينات الاعيان الممكنة التي هي المعدومات ظهرت باسمه ا             . ٣

 ـ٩٨عبد الرزاق کاشاني، اصـطلاحات الـصوفيه،    . ( لظهوره بالنور وعدميته في نفسها     مة عدميتها النور الظاهر صار ظلا     فيستر ظل  . ک. ؛ ر١٩٥ـ
 ).٤١ و ظهور، يتجل

 .٦/١٧٨اسفار، .٤



  17/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 تابعـة  دةرالا لا اللـزوم  سـبيل  علي عنه الموجودات صدور كان لما لانه غير، لا والعقول الباري في يستعمل إنما الفيض
  ١.فيضا يسمي أن به وليأ كان ذلك، في تلحقه كلفة ولا منع بلا دائما عنه صدورها وكان لذاته، بل لغرض

" فـيض  "نـام  اطـلاق  و هـا؛  آن غير درباره نه شود مي گفته مجرد عقول و خداوند درباره تنها" ترشح و فيض "كلمه
 او هدفمنـد  اراده مبنـاي  بر اينكه نه باشد مي لزوم و حتمي ونح به او از موجودات صدور زيرا دارد، اولويت او درباره
  .باشد مي زحمت بدون و هميشگي و دائمي امري" صدور "اين و آيند، مي پديد او از او ذات مقتضاي به اشيا بلكه باشد،

  فاالله قبضا، ثم بسطا لاإ يكن لم... بل نتوهمه ما علي لها وبطلانا منها فناءً ليس أجلها إلي وإنتهائها الاشياء وجود نفاد
  ٢.الموعود المعاد وهو بقبضها إليه ويعيدها الرحمة، بسط الاشياء يبدؤ سبحانه

جز خدا چيـزي نبـوده، تنـها از ايـن             اشياي ديگر  و است خداوند به منحصر ،وجودکنند که    اهل عرفان تصريح مي   
 لحـاظ  مـورد  ها آن هاذيتو   تعينات چنانچه و شود لحاظ ها آن هاذيت و تعين كه شوند يم محسوب خداوند غيرحهت  

  ٣.)وحدت در كثرت و كثرت در وحدت (نيستند يچيز خدا جز نگيرد قرار
 يشخـص  واحد ـ خداست ذات همان كه ـ وجودکنند که نتيجه سخن اين است که         برخي اصحاب عرفان تصريح مي    

  .لند و خياوهم اريمپند ها را مخلوق خداوند مي ه چيزهايي که ما آنهم ، واست ينامتناه و
  ميرزا مکتب يهنظر

 ـ اشيا ماهيات به خودش وجود نور از است ينامتناه كه خداوند و ،نيست كار در يوجود هيچ خداوند وجود جز  ـ
 ـ وجود به هم بودنشان ماهيت نفسو حتي  اند اظله و اشباح همان كه  غير كه يوجود همان از يعني .كند يم تمليك است 
 و هـا  هاذيـت  و اظلـه  و اشـباح  كه است همين اشيا مخلوقيت يمعنا و ،دهد يم ماهيات به نيست ركا در يوجود آن از

 نظـر  صرف با كه كند خلق و جعل يموجود و وجود متعال خداوند اينكه نه ،شدند حادث و نبودندها   صورت و ها تعين
 مركـب  و بـوده  ء يش اين وجود فاقد داخ كه آيد يم لازم صورت اين در اينكه چه ،باشد خداوند غير هم باز تعينش از
 و تعين از اگر و خداوندند، غير شود نظر ها آن تعين حيث از مخلوقات و اشيا به چنانچه بنابراين. گردد عدم و وجود از

  .نيستند يچيز خداوند جز شود نظر صرف ها آن هاذيت

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .نقل به ١٩٣ قدر، و جبر رد در الاثر خير حسن، ،يآمل زاده حسن .١
  .١٠/١١ الميزان، تفسير: حسين محمد طباطبايي، .٢
 ونحوهمـا،  تحـاد لاوا بالحلول  تعالي هيإل الممکنات نسبة أن وتتوهم العبارات هذه ماع من است  كقدم تزل أن كاإي :ديگو يم مشاعر در صدرا ملا .٣

 .الوجود أصل في نةيثنلاا يتقتض هذه إن هاتيه
����

  
 ـالماه أو الوجـود  هـو  کـون ي أن إمـا  المتأثر أو المؤثر إذ أبدا لهما مصداق لاو وباطل غلط والتأثر يرالتأث :دينگو يم زين پيروان ميرزا     همـا لاوک ةي

 .للوجـود  الثـاني  لـزم ي لاوإ ينالتع أنحاء من بنحو ينتعي لاو أبدا تحددي لاو يرتغي لا الوجود أن عرفت فقد تأثره أو الوجود يرتأث أما فاسدان
  .)٩٣ ،اصفهانيي مهد ازيرم درس راتيتقر(

 ـم  مقام(. فافهم جساملاوا رواحلاا في والحلول نقساملاوا التجزي عن المقدس الذاتي بنوره شيء كل في تعالي لسريانه وذلك...  :دينگو يم عرفا  
  ).النصوص کتاب در نيز الغيب، مفتاح از اول فصل از

  ).٧٩٠معارف الهيه، درس پنجاه و دو، . (جود رفته سريان يافته استتا آنجا که وکمالات الهي : گويند  پيروان ميرزا نيز مي
 كمـا  العرفـا  مـذهب  هو كما وتقيده وتترله وتشأنه تطوره بمعني لاو تعالي  االله يتجز بمعني لا ...وللاا الصادر هو تعالي  االله من خذلآا: گويند  و مي 

  ).٦٥ ،انياصفهي مهد ازيرم درس راتيتقر( .تعالي  االله شاء إن سنبينه



 ـح [والاظلال بالاشباحو ةيالنوران والکلمات بالحروف عنها عبر ي التي الاول الصادر ةيماه إن  والظـل  الـشبح  إن ثي
 خاص بمقدار کمالاته ريوسا وقدرته وعلمه االله وجود االله بإذن تجد] ءيبش سيل ءيش ةيالماه أن کما ءيبش سيول ءيش
 مالکـة  موجـودة  قـة يحق الاول الـصادر  کـون يف شاء بما إلا علمه من ءيبش طوني يح  ولا تعالي قال کما تعالي االله شاءي
 ـ کـل  يعل طيالمح وهو... بکلها وعلما المخلوقات کل يعل طايمح ايول کونيف ةيقيالحق ةيالواقع ةيلمالکاب  سـر  وهـذا  ءيش

 لاساس خلافا الوجود جعل ساسأ هيعل کما ـ آخر علما لا کمالاته ريوسا االله علم تجد الموجودة قةيالحق فهذه. ةيالولا
 ـ تعالي هيرغ ءيش سيل إذ ـ لايوذ صدرا والسنة الکتاب اتيحوتصر عيالشرا  ـالتحد لـزم  ي وإلا وجـوده  يروغ  وهـذا  دي

 البرهان إذ الشدة، في يالمتناه يرالغ والنور ١الالهية الذات في ديوتحد ينتع دون من... الاول الصادر بذات محدود الوجدان
 ـ يمما ولکن محدودة ةيوالمالک ينمتع يرغ ده يج وما ينمتع الوجدان فإذن... دهيوتحد نهيوتع هيتناه عدم يعل قام يالعقل ك ل

  ...ينتيثيوالح نيالنظر لاختلاف يرالتعب فاختلاف... عرفت کما ةيالالوه يه وهذه محدود يرغ
 العلـم  هـذا  الثـاني  الـصادر  ةيماه تجد يأ الاول الصادر من الثاني الصادر تعالي االله لق يخ الاول الصادر خلقة بعد ثم

 قولـه  ي کمـا  وانجعـال  جعـل  لزم ي يک يأخر وقدرة ووجودا علما لا لاولا الصادر ةيماه وجدها التي والقدرة والوجود
 يالـذ  العلم هذا ينع ومن ،الثاني الصادر ةيماه تجدها الاول الصادر ةيماه وجدها يالذ الوجود هذا ينع بل ٢الفلاسفة

 ةياعتبار لا ةيقيحق ةيواقع يوه مختلفة اتيثيالح إن ثيفح... الثاني الصادر يعل مله يح الاول الصادر يعل تعالي االله حمله
 تجـده  ما إن ثيوح هيعل غالب قاهر به طيمح وهو ةيقيحق الاول الصادر من مخلوقا الثاني الصادر کون ي محالة فلا ةيوهم
 له طلق كمل الکمالات کل بل مجعول وجود تحققي لا محالة فلا يالمتناه يرالغ ديالشد الالهي النور هذا ينع هو تملکه وما
 إلي نظرت وإن. الصدور اتيثيح إلي نظرا الثالث من وهو الثاني من االله إلي أقرب الاول الصادر کونيف... اليوتع كتبار

 ـجم إلي االله نسبة تکون الاشياء ةيفعل به يالذ وميالق الواحد النور أصل  کـلا  لحـاظ  جـب يف... ةيمتـساو  الموجـودات  عي
  ٣.أبدا وفرق تفاوت بلا وأخسها آخرها إلي الصوادر ريسا في أتيي المذکورات هذه عيوجم ينتيثيالح

  ٤.كند مي تمليك الانبيا خاتم ماهيت به) كمالاتش ديگر و حيات و قدرت و علم و وجود (خودش نور از خداوند
  ١.غير منعزل عن رب العزة بل يکون البينونة بينونة الصفتيه) الوجود والحياة والعلم والقدرة(هذه الحقائق 

                                                                                                                                                                                                                                                 
  :مولوي گويد.  ١ 

  ـود اكنـون نشــدـآنچــه اول آن نب  حـق ز ايجـاد جهـان افــزون نشـد
  افـزون اسـت فـرق در ميـان آن دو  ليك افزون شد اثــر زايجـاد خـلـق
  تا پـديـد آيـد صفـــات و كار او  هسـت افـزونـي اثـــر، اظـهـار او

  هســت را بنمـود بــر شـكل عـدم  محتـشمنيست را بنمـود هســت آن 
  كل شـيء غـيـر وجـه االله فنـاسـت  لاست  است حد هر چه محدود بي  پيش

  
انما كان هو تعالي في جلاله عظيما، لأن صفاته التتريهية ونعوته السلبية التي هـي جلالـه تعـالي، ترجـع إلي          : گويند البته عرفا و فلاسفه هم مي     .  ٢

فقد نزهته عن حدود الأكوان ونقائص عـالم الكيـان لا عـن سـنخ كمالاـا      » سبوح قدوس«:  فإذا قلت .السلوب النقائص وسلب    التتريه عن 
ء   حياله فانـه شـرك، ولا بـأن ينفـصل منـه شـي              يوخيراا، كيف، والخير كله بيديه، والكمالات فايضة من لديه لا بأن يكون الأثر شيئا عل              

وكلما . ء  كماله شييوإذا انعدم المستفيض لا يزيد عل . ء انه توليد، بل بأن يفيض منه بحيث لا ينقص من كماله شي            من البحر، ف   يكانفصال الند 
شـرح الاسمـاء الحـسني، مـلا هـادي      . ( الإحاطـة يلذاته من الكمال، لا يشاركه فيه غير ذاته وكلما لغيره منه، فهو من جنابه كما هـو مقتـض            

  ).٢٦١، يسبزوار
  .٩٩ ـ ٩٧ ،اصفهانيي مهد زايرم درس راتيتقر .٣
 لازم مـوارد  در و ،نموده تصحيح را آن ايشان خود و ،رسيده  اصفهانيي  مهد ميرزا خود نظر به تقريرات که است اين راتيتقر طرفداراني  ادعا 

  .است موجود ايشان خود خط بهي حواش نيا .اند نوشته حاشيه آن بر
  .٧٨٥ الهيه، معارف٤. 



  19/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

  ٢.الانبياست خاتم" بودن اين "نظر از و خداست نوريت اصل نظر از) بياالان خاتم (نور اين
  االله بأنـه  القـول  لـك  ولـيس  ومخلوق محمد نور بأنه القول من لك مناص لا الهذية بوجه النور هذا إلي توجهت كلما

 وغمـضت  نوريتـه  أصـل  ليإ نظرت ولو) ٣إليه الاشارةب (متعين النور وهذا متناه ولا متعين غير تعالي  واالله كيف تعالي،
  ٤.تعالي  االله إلي وتوجهت بالكلية الخلق عن النظر صرفت فقد هذيته عن العين

از نظر شکل و صورت و اين بودن آن نگاه کني ناچار بايد آن را نور محمد و مخلوق ] صادر اول[هر گاه به اين نور 
 و وجود آن کني و از تعين و شـکل آن چـشم              و اگر نظر به اصل نوريت     ... بداني و حق نداري بگويي که آن خداست       

  .اي بپوشي، به طور کلي از خلق صرف نظر کرده و به خدا توجه نموده
  ٥.تعالي  االله) محمد (هو فإذا... والمضايق التعينات عن النظر قطع مع الامر ونفس الواقع في

  .داي تعالي است، خ)محمد(آن ... ها ها و محدوديت در واقع و نفس الامر با قطع نظر از شکل
کمال و جمال و جلال مـا بـه غـير           . غناي ما به غير است    ...  فقط در لفظ فرق داريم     "نيست"ما نيست صرفيم و با      

  ٦.و اين به غير بودن را ان شاء االله الرحمان توضيح خواهم داد. است
  ٧.وجل عز لذاته ةيا لا أنه کما لکمالاته ةيا ولا
  ٨.يالمتناه إلي يالمتناه يرالغ نسبة العلم ونور الوجود ةيظاهر إلي ونسبته العزة رب يرغ والعلم الوجود نور إن

 نـسبة  الوجـود  بحقيقـة  يظهر ما ظهور إلي العارف ولذات.. .الوجود لحقيقة مالكيته وظهور تعالي ألوهيته ظهور نسبة
  ٩.يالمتناه ي اليالمتناه يرالغ

بـه همـين دليـل سـخن فلاسـفه          .  ان شاء االله بيان خواهيم کرد       معناهاي بسياري فته است که     "باء"در اين حرف    
زيرا هر سه جعل، والديت و مولوديـت        . غلط است ) قائلين به جعل وجود يا ماهيت يا جعل اتصاف ماهيت به وجود           (

  ١٠.شود  چنان که منجر به ترکيب خدا از وجدان و فقدان مي هم. مجعولات است
  ١١.الکاملة قدرته من تعالي االله أعطاه دق المختار القادر االله ةيآ والانسان

 وجود إلا وجود لا "،" االله إلا إله لا: "همچنانكه دارد تسري كمالات تمامي و وجود در إلا و لا كه است اين حقيقت
  ١". االله قدرة إلا قدرة لا "،" االله نور إلا نور لا "،" االله

                                                                                                                                                                             
  .٩٤ ابواب الهدي،: انيميرزا مهدي اصفه. ١
 .٧٥٩ ـ ٧٥٨ الهيه، معارف ٢.
  .عبارت داخل پرانتز را خود ميرزا مهدي اصفهاني هنگام تصحيح افزوده است. ٣
  ).٣٨٨تجلي و ظهور، : ک. ر. (بيند  هر كس جز خويشتن و ظرفيت خويش را در قالب رؤيت االله نمي، در واقع:گويند عرفا نيز مي 

 اگر ظهـوري نمـي      ، اعتبارات عرفاني به معناي مراحل شهود عارفند نه مراحل وجودي؛ به عبارت ديگر             ،ن عوالم و مراتب    تمامي اي  :گويند  و مي 
  ).٢٣٦تجلي و ظهور، : ک. ر. (فرما نبود   جز وحدت محض حكم،شد

  .٦٥ ،اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٤.

  .٦٨ ـ ٦٧ ،اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٥.
  .٧٤٦ لهيه،ا معارف٦. 
 .٢٤ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٧.
 .١٢٨ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٨.
  .٩٦ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٩.

  .٧٥٥معارف الهيه، ١٠. 
  .٢٠٩ ،اصفهانيي مهد زرايم درس راتيتقر ١١.



 بـه  و مقابل در اگر... خداست رضوالا السموات نور. باشد نمي شرك وجه هيچ به عالم در كه است اين مطلب واقع
 را خـودش  وجود و قدرت و علم خدا كه آيد مي لازم باشد ديگري وجود و قدرت و علم خدا قدرت و علم محاذات
 و نور و وجود غير اين بنابر... آيد مي پيش تركيب خدا در پس باشد، فاقد را ديگران وجود و قدرت و علم و واجد،

. است قرآن صريح و عين" رضوالا السموات نور  االله. "نيست ديگري قدرت و علم و نور و وجود خدا، رتقد و علم
 خدا نور از غير ارضين، در چه و سماوات در چه مادي، عوالم چه و اشباح، و اظله و ارواح عالم چه عوالم تمام در يعني
  ٢.نيست نوري هيچ

معطـي خداسـت و     . خواهـد  معطي به مي  . خواهد  کسي؟ عطا معطي مي    کند اما به چه    خداوند کمالات را افاضه مي    
خدا به عطايش از نور عظمت خويش       . معطي به اوليه ماهيت حضرت خاتم الانبيا، و عطا نور قدوسيت خداوند است            

  ٣.خاتم الانبيا را مشتق کرده است
  ٤.الكل وحق الكل حقية هو بل تعالي، تحديده يلزم وإلا غيره شيء ولا والارض السماوات نور تعالي إنه

  :ميخوان ي ممعارف الهيهدر 
قبايح خـود  ... گويند اصلا غير از خدا هيچ چيز ديگري نيست مي... بالاتر از اين غلط فلاسفه، آن چيزي است که        

ايـن مـشرب عرفـان      . اش خداست  همه. هم فعل و هم فاعل و هم مفعول خداست        . فاعل قبايح هم خداست   . خداست
  ٥.خواهد به عقل خودش از قوه به فعل بيايد هاي مزخرف بشر است وقتي که مي فاين حر... است

اگر غيري . اي دهانت آتش بگيرد که زير خدايي خدا زده: بايد گفت. اما به محي الدين بايد طور ديگري جواب داد
عرفان بشري همه . تمعناس است هم بي... نيست همه صفات و کمالات خدا که معطي و خالق و محيي و مميت و قادر و      

لهـذا زنـديق زنادقـه،    . پس حرف از وحدت اطلاقي ريشه خدا را کنـدن اسـت  . داند جهان را عروسک پلاستيکي مي  
لا بـدء لـه و      ... خداوند نوري است که همه آفاق را گرفته است و حقيقتش غير متناهي اسـت              ... عرفان عارفان است  

.  آن اين است که وحدانيت خدا در تمام مراتب کمالاتش محفوظ اسـت          اند و  عرفا يک مطلب را درست گفته     ... اية له 
آيد بي شريک    همان طوري که در الوهيت شريکي ندارد، در حيات و وجود و تمامي کمالاتي که در هستي به چشم مي                   

اند که منجر  رفتهاند اين است که خدا را به معنايي گ     در اين معنا عرفا موافق ما هستند، اما مطلبي که اشتباه کرده           . است
  ٦.به نفي ما سوي االله شده است

 و مـشار  موصـوف  كه بود مفهوم اين به صفتي بينونت (است صفتي بلكه نيست عزلي بينونت سوا ما و خدا بينونت
  ٧).باشد مي متعين لا خدا كه حالي در است متعين و محدود

 قائم هم ماهويت در كه است هماني شما ما، تو، من حقيقت كه شد داده تذكر قبلا نيست، خدا مقابل در انانيت اصلا
  ٨.خداست به

                                                                                                                                                                             
  .٧٨٤ ک،ي و پنجاه درس الهيه، معارف١. 
  .٧٥٥ الهيه، معارف ٢.
  .٧٦٣ الهيه، ارفمع. ٣
 .٦٧ ،اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٤.

  .و هفتمي معارف الهيه، درس س٥. 
  .معارف الهيه، درس پنجاه و يک. ٦
  .٧٦١ الهيه، معارف .٧
 .٧٨٧ ک،ي و پنجاه درس الهيه، معارف .٨



  21/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 صـفتي  بينونـت  اينكـه  حال... (عزلي نه است صفتي بينونت و غيريت اين ولي دارد وجود واقعا و حقيقتا خدا غير
  ١).خداست با القايش و گوييم مي ما كه است دقيقي نكته به موكول آن فهم چيست

در اين جا بينونت صفتي بود و وجود منحاز مجعولي         . او بود نه حد و تعين امام      غيريت شير نسبت به امام،حد خود       
بينونت عزلي نبود زيرا به نور امام واقعيت يافته ... در ميان نبود تا امام محدود به عدم او باشد و بينونت عزلي پيدا شود

  ٢.شتبود و چون امام اذنش را برداشت به ذکر حکيم رفت و به ماهيت لاشيئيتش برگ
 بـه  اسـت  ذاتشان حقيقت كه آا معدوميت" معدومند ماهيات: "ةجمل براي كه حدي به فقيرند العاده فوق ماهيات

 ار بالذات غني بالذاتند فقير كه اينها. است وجود به آا معدوميت ثبوت حتي كه فقيرند قدر اين. شود مي نمايان وجود
 ٣.است حقيقي بلكه نيست تلبيس و دروغ و خيال و وهم مالكيت اين و شوند مي مالك واقعا

  :دينگو يمهم ) قيصري(عرفا 
 المطلـق  والعدم شيء اللا علي حتي والمعاني المفهومات جميع علي يقع كيف فيضه وعموم الوجود نور شمول إلي فانظر
  .وأعدام سلوب هي بما لا ذهنية متمثلات مفهومات هي بما الوجود والممتنع
فلاسفه و عرفا ماهيات را هيچ دانسته، و غيريت خالق و مخلوق را صرفا وهمـي و تلبيـسي                   : دگوين  مي پيروان ميرزا 

  .شماريم ها را غير خدا مي دانند، ولي ما ماهيات را واقعي و حقيقي دانسته، آن مي
 ـ بايـد  باشـند،  مي هم غير كه داريم" وجود "سنخ دو واقعا ما كه است اين منظور اگرپاسخ اينکه     ينچـن  كـه ست  دان

 وجـود  جعل" و " االله وجود إلا وجود لا": دنگوي مي پيوسته که   پيروان ميرزا  نه و دارند قبول عرفا و فلاسفه نه را چيزي
ــ   عرفاي حرف عينا حرف اين كهبل... و "شود  عدم و وجود از مركب و محدود خدا كه آيد مي لازم گرنه و است محال

 شان اي اساس بي دعواي بارها كه است متصوفهه  جهلر از خودشان به نام      گروهي ديگ  رد در ،شامخينـ   شانخود قول به
  .ايم داده توضيح را

 ـ و تلبي فلاسفه و عرفا آن را وهم،است وجودو قبول   استعداد و قوهنکه  يبا ا  ،ماهيت كه است اين منظور اگر و  يسي
 ـ     يقيت حق ييرقتا و واقعا موجود دانسته و ملاک غ       يآن را حق  پيروان ميرزا    دانند ولي  يم  ـدان ي خالق و مخلـوق م بايـد  د  ن

  .دانست که چنيين تفاوتي بين دو گروه نيز اصلا حقيقت ندارد
 وليـست  الماهويـة  بالواقعيـة  واقعية أمورا تكون إنما وجودها عن النظر قطع مع الماهوي ذواا مرتبة في الماهيات إن
  ٤.ةيقيحق واقعية أمور هي بل الوجود حدود عن العقل ينتزعها ةيواقع لا انتزاعية أمورا

 مرحـوم  مطهـر  فـؤاد  بـه  كـه  اسـت  الهيه معارف مختصات از و گويد مي زمينه اين در اسلام معارف كه را آنچه اما
 من برحمته تصيخ... بشناساند همه به را حقايق كه نيست ملزم خدا و است شده تفهيم سره  االله قدس جمعي علم صاحب

 نـدارد  طور و كيف كه را فعلش و تعريف مراتب و كرده معرفي او به را خودش... شاء ي من هيؤت ي االله فضل ذلک شاء،ي
  .است شده روشن ايشان و است كرده تعريف وجدان مراتب اشد به او به

 همـين  نمـوده  عطا شيعيان خاصه مسلمين بر قرون اين در خداوند كه است الهي هاي نعمت از كه مطالب آن از يكي
 ما چون است" الوجود قبول"و" الواقعية قبول "ماهيت اند كرده تعبير جمعي علم صاحب كه حياصطلا به كه است مطلب

 مجددا (است فته انفعال و فعل مقوله دو ماهيت در بگوييم بايد دهيم تنبه كلمات همين با خناق ضيق علت به ناچاريم
                                                                                                                                                                                                                                                 

 .٧٥٨ ، پنجاهم درس الهيه، معارف .١
  .٧٦٥ معارف الهيه، ٢.
 .٧٧٤ الهيه، معارف ٣.
  .١٧١قريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ت .٤



 يك و عرضي مقوله نه كه اند شده قائل مقوله ده فلاسفه زيرا نيست فلسفي مقوله گوييم مي كه اي مقوله كنم مي يادآوري
 وجـود  قبول) بزنيم حرف اصطلاحات طبق ناچاريم ما ولي نيست مقولات آن سنخ از مقوله اين است جوهري مقوله

 كـه  باشـيد  داشته توجه. ندارد هستي كردن قبول جز حقيقتي ماهيت اصلا و است فته ماهيت حقيقت و ذات كنه در
  .است كردن قبول واقعيت بلكه نيست كردن لقبو مفهوم ماهيت
 مركب جسم گويند مي دهيم توضيح را صورت و هيولا از طبيعي جسم تركيب بايد كنيم تفهيم مثالي با بخواهيم اگر

 و اسـت  اسـتعداد  حقيقتش و كنه جوهري آنست،ه  القو به ما جوهري و جسم، الفعل به ما جوهري است جوهر دو از
 وجود و هستي قبول هم ماهيت ...ندارد فعليتي گونه هيچ و اند داده نام هيولا آن به كه ندارد ضمح استعداد جز حقيقتي

 طبيعـي  فلـسفه  كمر كنيد وجدان را آن اگر كه است شكننده اندازه بي مطلب اين باشد وجود قبول مفهوم آنكه نه است
 وجـود  به احتياج هم كنهيتش در كنه اين كه است وجود قبول ،ماهيت كنه پس... شكنيد مي جديد و قديم از را جهان
 واضافه شود مي داده نسبت بدن و روح و نفس او به و ،ماست واقعيت و است ممكنات همه حقيقت ماهيت اين و دارد،

 مبـدأ  بـه  صـرف  احتيـاج  شـيئيتمان  در كه هستيم شيئي بلكه نيستيم نيستي موجود، نه و هستيم عدم نه ما. گردد مي
 لاحدي طرفي بي در و لايتناهي طرف در خدا... است هستي پذيرش و الوجود قبول ما شيئيت كنه چون داريم ديگري

 هم بودنش در است ناتواني و فقر و گدايي از طرفي بي در هم ماهيت اين ديگر طرف از و ،شويم مي حيران او در است
 است موجود بلكه نيست وجود و هستي كه است ماهيتي. گداست هم بودنش گدا در و است محض گداي است محتاج

 ايـن  بـا ... است وجود به محتاج هم حيثيت همين در و ندارد ديگري حقيقت آن از غير و است الوجود قبول كنهش و
 خاطر به بايد را ظريف نكته اين و محتاج، وجود به و الوجوديم قبول عين تحقق اصل در كه شناسيم مي را خود وصف
  :مولوي جمله لذا هستيم نيست نيستيم نيستي هستيم معدوم اما نيستيم عدم كه باشيم داشته
  ما هستي و مطلق وجود تو نما ها  هستي هاييم عدم ما

 مـا  يافتن واقعيت با وجود به عدم وانقلاب عدم، نه معدوميم خود ذات كنه به بلكه نيستيم عدم ما زيرا است غلط
  .است ممتنع و محال وجود به عدم انقلاب كه حالي در آيد مي لازم

 از و الوجـوديم  قبـول  جـوهر  و احتيـاج  كنه يعني. هستيم وجود به محتاج بودنمان حقيقت در كه هستيم حقيقتي ما
  .است ولايت نور ما هستي بلكه نيست، ما هستي و مطلق وجود خدا طرفي
 و ماهيـت  ميـان  تركيـب  گفتيم كه همانطور نفهميدند را مطلب اين هم او از بزرگتر از بسياري بلكه مولانا تنها نه
 مثل بلكه نيست لوبيا و نخود شدن درهم مثل (است اتحادي تركيب بلكه نيست انضمامي تركيب فلاسفه زعم به وجود
 ميان زيرا است غلط هم گفته اين) است سايه جاي در نور مانند المثل في نيست هم ديگري نور در نوري شدن داخل

  ١.ندارد امعن تركيب اصلا و بود نخواهد بين در ركيبيت وجود با است الوجود قبول كه ماهيت
ن يد دانست که اي اما با، به فرض اول بازگشت نکند   سخنان پيروان ميرزا در اين مورد     بر فرض که    با همه اين احوال     

 شانيا اداعتق اساس و بوده، برهان و نيد اهل ديعقا مقابل در عرفاني و يفلسف ديعقا ارکان از اميا نيتر يمقد از لبامط
  .دهد يم ليتشک را االله يسو ما حدوث انکار و عالم قدم به

  :دسيون يم ايحصر مورد نيا در "الحکمة ةيا"
 فلنـسمه . مله يح بموضوع قائم عرض هو بل ظاهر، وهو بذاته قائما جوهرا سيل الخارج  في الموجود الامکان هذا إن

 المادة تکون أن بيجو وجوده، قوة تحمل هيعل سابقة مادة زماني حادث لکل فإذن. مادة ملهي يحالذ الموضوع ولنسم قوة

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٧٨٠ الهيه، معارف ١.



  23/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 والقوة المادة ينب النسبة... الاشياء قوة أنه وجوده ةيفعل جوهري ه بل... إمکاا تحمل التي ةيبالفعل الاتحاد عن ممتنعة يرغ
  ١.المبهمة ةالماد قوة ينتع الخاص ءيالش فقوة. يميالتعل والجسمي عيالطب الجسم نسبة تحملها التي

 ـ مطلقـة  فذاا دةيالشد المرتبة ... دةيوشد فةيضع الوجود من ينمرتبت فرضنا إذا  المرتبـة   إلي بالنـسبة  محـدودة  يرغ
ي ننتـه   حتي وهکذا منها أضعفي  ه ما  إلي سةيمق واعتبرناها فةيضع مرتبة أخذنا إذا ذکر مما بالعکس والامر... فةيالضع
  ٢.لها ةيفعل لا أن ةيفعل إلا ةيالفعل من لها سيل ةيوالفعل الکمال من مرتبة إلي

  :نديفرما يمات ينظر نيا رد در سره قدس يطوس خواجه مرحومو 
  ٣.التسلسل لزم وإلا والمدة دةاالم إلي الحادث فتقر يولا
  ٤.يتناه يلا ما ووجود التسلسل لاستحالة الجسمي سو مادة ثبوتك ذلي قتض يولا... 

  :نديفرما يم و
  ٥.ةيفمنت والمادة

  :سدينو يم مذکوربطلان هيولاي  در مورد زين الحکمة ةياه قيتعل
 بتحصل ومتحصل قةيحق موجود جوهر أا مع محضة قوة  الاولي  وليياله أن من يينالمشائ قولي  عل  مبني الکلام هذا
  ٦.يالطوس العلامة... مع المسألة هذه في الحق وأن هيف المناقشة أتييوس. الصورة

  ٧.شدته أو وجود ضعف عن عبران يلا أما کما ة،يعرض أو ةيجوهر ةيماه لامکانوا للقوة سيل
  :شود ي گفته مي هم گاه ميرزادر خود مکتب

انـد ولي خـدا پدرشـان را         ها در محسوسات غرق شـده      فلاسفه جديد عقل ندارند که در معقولات حرف بزنند، آن         
  ٨.اند بيامرزد که بشر را از هيولا و ماهيت بيرون آورده

  :شود و ديگرگاه گفته مي
  ٩.قبلا گفتيم که کل ممکن زوج ترکيبي له ماهية ووجود

  :نويسد يمتقابلا معارف القرآن م و
  .ظاهر البطلان  البشر أن الاشياء زوج ترکيبي عقلا من الماهية والوجودفتوهم

  :گويند  ميپيروان ميرزاز ين
اما . ، وجود ضعيف را به نحو اعلي و اشرف واجد است        گويند که وجود قوي و شديد      قائلين به تشکيک خاصي مي    

گويند بينونـت قـوي و ضـعيف         ها مي  آن. در عين حال اين ضعيف وجود دارد و وجودش منحاز از وجود قوي است             
                                                                                                                                                                                                                                                 

 .٢٥٠ اية الحکمة،: طباطبايي، محمد حسين. ١
 .٢٦ اية الحکمة،: طباطبايي، محمد حسين. ٢
 .٤٦ مسأله اول، فصل اول، مقصد ٣.
 .٧ مسأله اول، فصل دوم، مقصد. ٤
 .٦ مسأله سوم، فصل دوم، مقصد .٥
  .٤٧ ،اية الحکمة قهيتعل: مصباح، محمد تقي. ٦
 .٢٨٩ ،اية الحکمة قهيتعل: مصباح، محمد تقي. ٧
  .و هفتمي معارف الهيه درس س. ٨
  .٧٥٦ معارف القرآن،: ميرزا مهدي اصفهاني. ٩



انـد و وحـدت اطلاقـي را         از همين جاست که عرفا گول خورده      . گردد بينونت عزلي است نه صفتي، لذا خدا محدود مي        
بـه چـشم    .  زيرا وحدت اطلاقي معنيش اين است که اغيار اعتباري هستند، و غيريتشان تلبيسي است              .اند مطرح کرده 

  ١.آيد اما حقيقت ندارد مي
از و جدا   ف را منحاز    يد که هرگز عرفا و فلاسفه وجود مرتبه ضع        ندان ي م ه خوبي  ب  و عرفاني  ي فلسف  مباني يان به آشنا

هـر دو   .  ندارنـد   اخـتلافي  پيروان مـيرزا  شان و   ين جهت ا  ي در ا  لذا. دانند ينممرتبه شديد ندانسته، و هرگز خدا را محدود         
 ـ يت متفوهند، و هر دو گروه خداوند را وجود مطلق نامتناه          يير غ يگروه به نحو   داننـد، و هـر دو گـروه وجـود را            ي م

  ...دانند و وجود منحاز از خدا را قبول ندارند و يمنحصر به خدا م
  اهل توحيدعموم و متكلمين و فقها علما و  اعلام نظريه

 به بسته عدمشان و وجود بوده، او مخلوق و خداوند غير ها آنه  دربار ممكن يها لحاظ يتمام و وجود كنه به مخلوقات
  .است تعالي و تبارک اواد و اعدام يجو ا تيمش

 اعتبـار  حيث از را يتماهگروه   دو هر. نيستپيروان ميرزا    و عرفا بين يفرق ،اتيمورد ماه  درنکه  يسخن ا ه  خلاص
هـر دو گـروه     . "معدومـة  ولا موجـودة  لا هـي  إلا ليست هي حيث من الماهية" :گويند يم و دانند يم موجود غير يعقل

 واقعيت جهت از را تيماه ايشان يدو هر نيز و. ددانن  و آن را ابداعي و ازلي مي       رفتهي الوجود را پذ   قوة و    اولي يولايه
 عـرض  در يموجـود  و وجود را آن هم جهت همين از البته كه دانند يم وجود صورت و شبح و حد حقيقتا خارجيت و

  .دانند ينم "غيره ء يش لا": گويند يم كه يوجود
  :شود بر اساس مسلک عرفا گفته مي

ا اگر بگوييم اعيان ثابته رائحه وجـود ر     : گويد داند و مي   قيصري نزاع را لفظي مي    ... آيا اعيان اصولاً مجعولند يا نه؟     
اما اگر از آن حيث كـه در  . ازلاٌ و ابداً استشمام ننموده اند و وجود خاص خويش ندارند، در اين صورت غير مجعولند 

مجعولاتي كه توسط فيض (حيطه علم باري تعالي وجود و حضور علمي دارند بنگريم، در اين صورت مجعول مي باشند 
ا در وجودات به كار بريم، نه تنـها اعيـان ثابتـه، بلكـه اعيـان                 اگر جعل ر  : اما مي توان گفت   ). اقدس پديدار شده اند   

خارجه نيز مجعول نيستند، چرا كه نمودند نه وجود، اما اگر جعل را اعم از ايجاد يا اظهار بعد الخفاء به كار بريم، در اين      
رباعي ذيل كه به علامه در ). ٤٣نقد النصوص، : ك. ر. (صورت اعيان ثابته نيز مجعولند و با فيض اقدس ظاهر شده اند

  :دواني منسوب است، مطلب فوق به خوبي ترسيم شده است
  در خـارج و عـلم فرع ذات است اعيان كه به اصطلاح ماهيات است
  ٢احكام، بلي، تابـع حيثيات است مجعول به وجهي و به وجهـي ازلي

  :شود يم گفته  ميرزامکتب درو 
 حرفشان اين" هي وهي عدم ولا بوجود ليس ماهيت "كه شود مي معلوم عقلي ملاتأت از يكي در گويند مي فلاسفه

  ٣".معدومة ولا موجودة لا هي، إلا ليست هي حيث من الماهية: "كه است درست

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٧٥٧معارف الهيه، . ١
 .١٩٩تجلي و ظهور، : ک. ر ٢.
 .٧٦٤ الهيه، معارف .٣



  25/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 لهذا نيست، ديگري چيز و است همين كنهش و است، وجود نور قبول ماهيت بلكه نيست ء شي الانبيا خاتم ماهيت
 نور به آمدن برون اين و است، درآمده غيريت ثبوت و موجوديت به معدوميت از پس و است، معدوم ولي نيست عدم
  ١.است گرفته تحقق متعال حق

 هي حيث من الماهيه (است فلاسفه تعبير همان تعبير و است شدن هست قابل كه است" نيست "ماهيت حال هر به
  ٢).معدومة ولا موجودة لا هي، إلا ليست

  :نديگو يم هم فلاسفه
  ٣.بالعرضانما هي  تهايموجود اتيوالماه

 ممـن  الجمهـور  منه فهمي ما معناه سيل ةيانتزاع أو ةياعتبار أمور الممکنات أن ةيالصوف کلمات ظواهر من يترائي وما
 إلا لهـا  تحـصل  لا أوهـام  وحقائقهـا  محضة ةياعتبار أمور الممکنات اتيهو أن من... المعارف فقه في راسخ قدم له سيل

  ٤.الاعتبار بحسب
و در مرتبه همـين  ... تفوه به اين كه حقايق خلقي با آن كه نفس تجلي و ظهور حقند و نسب و روابط وجود مطلقند      

اوهام و اباطيلند و تجليات ذاتيه و صفاتيه و فعليه حق، خيال اندر خيال _ يعني اضافه اشراقيه _ وجود ربطي و اضافي 
ي باشد، چون اين وحدت همان كثرت است در مقام فعل و انـه              و اوهام و مجاز است، امري غير انكار اصل وحدت نم          

  ٥.تعالي ظاهر و مظهر باعتبارين
  ٦.المنبسط الوجود قةيحق هو واحد أمر تحققهاك وملا وجودها منشأ لکن الخارج في متعددة موجودة الحقائق

 يبلغوا مقام العرفان، توهموا لضعف      إن بعض الجهلة من المتصوفين المقلدين الذين لم يحصلوا طريق العلماء العرفاء، ولم            
عقولهم ووهن عقيدم وغلبة سلطان الوهم علي نفوسهم، أن لا تحقق بالفعل للذات الاحدية المنعوتة بألسنة العرفاء بمقام 

وذلك القول كفر فضيح وزندقة صرفة، لا يتفوه به من          ... الاحدية وغيب الهوية وغيب الغيوب مجردة عن المظاهر واالي        
له أدني مرتبة من العلم، ونسبة هذا الامر إلي أكابر الصوفية ورؤسائهم افتراء محض وإفك عظيم، يتحاشي عنها أسرارهم             

  .وضمائرهم
 مقـام  بـه  و نيـاورده  دست به را عارف عالمان روش و كورند و نادان ولي دارند تصوف ادعاي كه كساني از برخي

 ذات انـد  كـرده  گمـان  خـويش،  نفـوس  بر وهم پادشاه غلبه و عقيده سستي و عقول ضعف روي از اند، نرسيده عرفان
 فعلي وجود داراي ـ است ان در اني و ،هويت اني و ،احديت مقام به موصوف عرفان اهل زبان در كه ـ احديت

 علمه  رتبم ترين پست داراي كه كسي است، صرف زندقه و رسوا كفر گفتار، اين... نيست ها جلوه و مظهرها از كنار بر
 مـت  و محـض  افتـراي  صوفيان، رؤساي و بزرگان به امر اين دادن نسبت و كند، نمي آلوده آن به را خود دهان باشد

  .است بركنار آن از ايشان وجود باطن كه است بزرگي
  :گويند يم و

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٧٨٥ الهيه، معارف .١
 .٧٦٧ الهيه، معارف .٢
  ٢/٣٣٩ اسفار، .٣
 .٢/٣١٨ اسفار، .٤
 .٤٤٩تجلي و ظهور، : ک.؛ ر٧١-٧٠مکاتبات عرفاني، حاشيه آشتياني، . ٥
 .٢/٣٢١ اسفار، .٦



 المكثـرة  الممكنـات  من يري وما لها، تشأن ولا فيها تكثر لا واحدة حقيقة الوجود أن إلي المتصوفة من طائفة ذهبت
 نفـي  يـستلزم  الممكنات نفي لان تعالي له ونفي وجحود زندقة وهذا. الاحول يراه ما كثاني الذوات باطلة موهومة أمور

  ١.تعالي فاعليته
 شـوند  مـي  ديده كه فراواني ممكنات و نيست، تكثر داراي بوده، واحد حقيقتي وجود كه اينند بر صوفيان از گروهي

 و وانكار زندقه، عقيده اين. است باطل ذاتشان بيند مي دوبين شخص كه چيزي دومين مانند و باشند، مي خيالي اموري
  .است تعالي خداوند آفريدگاري و فاعليت نفي مستلزم ممكنات وجود نفي زيرا است، خداوند وجود نفي

  :گويند يم و
 ولـيس  بالـذات،  الواجـب  هو بفرد رمنحص واحد شخص الوجود أن يتوهم تارة الوجود وحدة عن البحث أن إعلم

 ذلـك  خيـالات  والعقل والنفس والحيوان والنبات والارض كالسماء الموجودات من وغيره آخر، مصداق الوجود لمفهوم
 تلـك  إن حيث وأمواجه، البحر كماء غيره أخري أشياء ليست الموجودات وهذه شيء، الفرد ذلك سوي ليس أي الفرد،

 غير بحيالها موجودات أا يوهم وكثرا الامواج اختلاف أن إلا البحر، ماء إلا ليست والصغر الكبر في المختلفة الامواج
  .الماء

 الممكنـات  ومعلولية الحق علية نفي يوجب لانه المباني، الرصينة الحكمية العقلية القواعد من لكثير مخالف التوهم فهذا
 من أحد به يتفوه ولم وشرعا، عقلا كثيرة مفاسدها إن بالجملة .أصلا نفيها يوجب بل رأسا، الممكنات افتقار وعدم حقيقة،

 من المشهورة المتنوعة المختلفة الاثار أن علي .عظيم وإفك كبير اختلاق إليهم ونسبته الشامخين، والعرفاء المتألهين الحكماء
  ٢.بتراء فطانة من مولود أا صوا بأعلي وتنادي وتبطله، الوهم هذا ترد وعيانا حسا الموجودات أنواع

 كـه  اسـت  فـرد  به منحصر و واحد شخصي ،"وجود "كه آورد مي نظر به چنين گاهي" وجود وحدت "بحث كه بدان
 و گياه و زمين و آسمان مانند ـ ديگر موجودات و ندارد، ديگري مصداق وجود مفهوم و باشد، مي بالذات واجب همان

 ايـن  و ـ، نداشته وجود چيزي هيچ فرد آن خود از غير يعني ـ د،باشن مي فرد همان خيالات ـ، عقل و نفس و حيوان
 جـز  بـزرگ  يـا  كوچك امواج آن كه آن امواج و دريا آب مانند نيستند، باشد آن غير كه ديگري چيزهاي موجودات،

 .اشـند ب مي آب از جدا موجوداتي ها آن كه آورد مي نظر به چنين امواج فراواني و اختلاف ولي نيستند، چيزي دريا آب
 علـت  خداونـد  نـه  كـه  شـود  مي موجب زيرا است، مخالف شماري بي استوار مباني و محكم عقلي قواعد با انديشه، اين

 وجـود  اصـلا  بلكـه  نبـوده،  غير به نيازمند ممكنات كه شود مي سبب و باشند واقعي معلول ممكنات نه و باشد، حقيقي
  .باشند نداشته

 بـزرگ  عارفان و خداشناس فلاسفه از يك هيچ بوده، فراوان شرع و عقل تجه از عقيده اين مفاسد اينكه خلاصه
 اينكـه  از گذشـته  .است عظيم متي و بزرگ دروغي آنان به عقيده اين دادن نسبت و اند، نياورده زبان بر را آن مقام
 عقيده اين رد و بطلان موجب شود، مي ديده آشكار و محسوس طور به موجودات انواع از كه گوناگوني و مختلف آثار

  .است گرفته سرچشمه فكري كوتاه از اي انديشه چنين كه آورد برمي فرياد بلند نداي به و شده،
گونه ادعاها نه از فلاسفه و عرفا، و نه از پيروان ميرزا، اصلا قابل پذيرش نبوده بلکه عقيده تمامي ايـشان                      گرچه اين 

و  فلاسفه ي ادعايي بين پيروان ميرزا و     ها فرقنکه  يا فرض برند، اما   دان  است که آن را صريحا باطل مي       يعينا همان چيز  
 ـ و خلقـت  مورد درفلسفي يا پيروان ميرزا،      يرتفاس و ديعقا از کدام چيه که دانست ديبا اما ،شود رفتهيپذصوفيه   ه رابط
 ضـرورت  و هـان بر يمقتـضا  خلاف بر و ،نداشته ياله نشيآفر و خلقت حيصح يمعنا به يربط مخلوق، و خالق وجود

  .باشد يم انياد

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٢٨ ـ ٢٧ ،حسن زاده، حسن ،" االله لقاء "رساله .١
 .١٥ ،حسن زاده، حسن ،" االله لقاء "رساله ،"عربي رساله هشت ".٢



  27/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

  خلوقاتم وجود بودن يربط ،تشكيكوحدت و کثرت، 

 ،نيـست  خداوند وجود از خارج ،مخلوقات وجود و   است ينامتناه و واحد حقيقتي ،وجودبر مبناي تعبيرات فلاسفه،     
 کثـرت و غيريـت، بـه       و. باشد يم) خداوند در (خود غير در ها آن وجود ،ياسم يمعنا به نسبت حرفي يمعنا مانند بلكه

  . وجود استمراتباعتبار شدت و ضعف 
 ـ شـرك  وجـه  هيچ به عالم در و نيست يوجود هيچ خداوند وجود جزگويند   پيروان ميرزا هم مي     وجـود  باشـد،  ينم

 وهـم  صرفا گرچه ها كثرت،  است محال ذاتا آن از غير يوجود گونه هر جعل كه است يامتناهن امتعينن حقيقت خداوند
 نظر و اشاره و لحاظ از ها كثرت و ماهياتبلکه   نيست كار در خداوند از غير هم يوجود ولي ١نيستند باطل و خيال و
 بـدون  ذات در تعـيني  و كثرت گونه  هيچ تعينات و ها لحاظ اين از نظر  صرف با و ،شوند يم حاصل وجود حقيقت به ما

 نظـر  خلاف بر مطلب اين و نيست ممكن هرگز) يروان ميرزا پ( ما نظر اساس بر لحاظ دو اين بين جمع. باشد ينم آن تعين
 بلكـه  ،نيـست  متعين هم اشيا تعين مرتبه در حتي ياله وجود و نور نفس ،حقيقت در كه دانست بايد ولي ٢باشد يم عرفا

  .باشد مي متعين غير و مطلق هميشه خداوند وجود و نور و ،آورند يم پديد ما يها لحاظ و نظرها تنها را تعينات
 متعـال  خداونـد  بـه  نـسبت  مخلوقات وجود بودن يربط و تشكيك مورد در ملاصدرا عقيده: افزايند پيروان ميرزا مي  

 انظارمان كه ما نظر در تنها و نيستند خداوند ينامتناه وجود از خارج هرگز وجود حيث از مخلوقات يعني ،است درست
  .شوند يم سوبمح خداوند غير است ها تعين و حدود و ماهيات به محجوب

 معناي به حرفي معناي قوام كه طوري به بدانيم حرفي معناي مثل گفته صدرالمتألهين چنانچه را ممكن وجود چه اگر
 تـا  اينكه با شيرازي صدرالدين ندارد خود از وجودي و است حق به قائم هم ممكن ندارد قوامي خود از و است اسمي
  ٣.است كرده گير حال هر به اما آمده مرحله اين

 حجاب پيامبر و حجابند، خودشان از تر پايين مالك ماهيت به نسبت كدام هر اند شده ولايت نور متملك كه ماهياتي
 هاي حجاب شبحيتشان و نورانيت مقام به ها آن... و اوليا و انبيا نيز و ديگرند، هاي حجاب عليهم  االله سلام ائمه و اعظم

 خداونـد  و دارنـد  محاطيـه  مالكيـت  مـتملكين  اين. است متجلي حجاب الف ينسبع وراي از خداوند و هستند، نوراني
 و ولـه  سـبب  و الوهيت شؤون از يكي و است غرائب از اين و ،است محفوظ هميشه املكيتش و دارد احاطيه مملوكيت

  ٤.است تحير
عليهم السلام استناد    برخي از ارکان مکتب تفکيک غالبا به مطالبي به عنوان روايت و علوم مکتب اهل بيت                  :تذکر

ها و مجعولات عرفاي سني مذهب اسـت، و يـا            کنند که يا اصلا در اين مکتب وجود نداشته، بلکه از اشعار و ساخته              مي
  .باشد بيت عليهم السلام مي ها بر خلاف مباني و قوانين مسلم مکتب اهل اينکه نحوه استدلال آن

                                                                                                                                                                                                                                                 
 ).مشهدين(! باطلات كاذبات فإا الماهيات هي الحديث هذا في المنفي والكذب :...بگويند كه اند شده ناچار هم ايشان يگاه گرچه ١.
 ـ يم لحاظ يك بودنشان لحاظ دو عين در لحاظ، دو كه ديگو ينم فيلسوفي يا و عارف هيچ كه نماند يمخف. ٢  بـسيار  يا عقيـده  چـنين  بلكـه  ندباش

و صرف نظـر از      عينيت و واقعيت مقام در تنها و دانند يم متعدد قطعا را متعدد يها لحاظ ها يوجود وحدت اقسام يتمام و باشد يم مضحك
 تصريحگروهي از ايشان  كه استتعينات 

����
 مانند يباطل مباني و اصول پذيرش با كه كنند يم خيال ديگر ي گروهو است محال تعدد كنند يم 

 ـ غيريـت تعدد و    به توانند يم هم باز... و" خدا به وجود انحصار "و" وجود جعل امتناع "و" خداوند بودن ينامتناه" خـالق و مخلـوق      يواقع
 .باشند معتقد

 .٧٨٣ دو، و پنجاه درس الهيه، معارف .٣
 .يپاورق ،٨٣٥ شش، و پنجاه درس الهيه، معارف. ٤



  :نويسد مي "معارف القرآن"از جمله اين موارد اين است که 
  .أنا من االله والکل مني: ونقل عن النبي صلي االله عليه وآله

  :نقل شده استيا اينکه در معارف الهيه 
 ء شي شبح مانند ماهيات شود، مي تعبير اظله و اشباح و حروف به گاهي ماهيت از روايات و احاديث لسان در... 

 كنـا : ١٣٠ القواعـد،  تمهيد (نقل لم عاليات حروفا كنا مدهآ ديگر روايت در" بشيء وليس شيء الشيء ظل "و باشند مي
  ١.)القلل أعلي ذري في متعلقات نقل، لم عاليات حروفا
مانند جدا شدن شعاع خورشيد از خورشيد، نور ما هم          [ ٢.يفصل نورنا من نور ربنا کشعاع الشمس من الشمس        ... 

  .]گردد از خدا جدا مي
  :مانند و از همين قبيل است عباراتي

  ...تعرفه وتعلم علمه
  ...صحو المعلوم ومحو الموهوم

باشند اما هر گاه در مقام تحقيق مـذهب حـق و              در مقام نقد مطالب فلاسفه و عرفا بسيار جدي مي          پيروان ميرزا نيز  
  .اند ها کمک گرفته دهند که ساير عرفا و فلاسفه از آن هايي را ارائه مي آيند همان راه حل ارائه عقيده صحيح برمي

 و امثال آن را تنها در عبارات فلاسفه و عرفـا و برخـي   "ماهيت عدم نيست اما معدوم است"عباراتي از اين قبيل که  
توان يافـت،    مي...  و "هاي بين وجود و عدم     واسطه" و   "احوال" و   "اعيان ثابته " و   "هيولا" و "ماهيت"اهل سنت در مسائل     

ها را بديهي دانسته، وامامانمان علـيهم الـسلام در مواجهـه بـا      هم بطلان آندر حالي که متکلمان ما رضوان االله تعالي علي       
  :اند چنين سخنان متناقضي فرموده

  ٣.يا جاهل، إذا قلت ليست هو فقد جعلتها غيره، وإذا قلت ليست غيره فقد جعلتها هو... 
  ٤.لم يكن بين الاثبات والنفي مترلة

  اهل توحيدعموم فقها و متكلمين و علما و اعلام  نظريه

 اصـل  لحـاظ  از چـه  و) تشخصات و صفات و حدود و كيفيات (تعين لحاظ از چه ـ لحاظ هر از و جهت هر از اشيا
 لا (هـا  آن وجود سابقه بدون وجودشان كنه به را ها آن همه تعالي و تبارك او كه باشند يم متعال خداوند مخلوق ـ وجود

 نمـوده،  تمليک و داده ها آن به را خودش وجود از يقبس يا يجزئ يا يا بهمرت يا يا حصه اينكه نه است آفريده) ء يش من
 .خدا غير تعين لحاظ از و باشند خدا لاتعيني لحاظ و حيث از كه يا گونه به باشد نمايانده ها آن تعين و صورت به يا

  :فرمايند يم السلام عليه  المؤمنين امير

                                                                                                                                                                                                                                                 
  : بقيه شعر اين است؛٧٥٨ ـ ٧٥٦ الهيه، معارف .١
   القلليلـ أعيي ذرـات فـلقـمتع لــات لم نقــا عاليـا حروفـكن 
  والكل في هو هو فصل عمن وصل وـه، نحن أنت، انت هـانا أنت في 
   ١٠٤ شرح منازل السائرين،  حاشيه،اصطلاحات عبد الرزاق الكاشاني: ک.ر 

 .٨٠٣معارف الهيه درس پنجاه و سه،  ٢.
  .٤٥٣ ،التوحيد.  ٣

  .٢٤٦:  التوحيد.٤ 



  29/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 يكـن  لم ومثله، أنشأه منه فعل سبحانه كلامه وإنما يسمع، نداء ولا قرعي بصورت لا. فيكون" كن: "كونه أراد لما يقول
  ١.ثانيا إلها لكان قديما كان ولو كائنا، ذلك قبل من

 گـوش  به كه ندايي به نه و شود، شنيده كه صدايي هب نه. باشد مي پس ،"باش: "گويد مي تنها فرمايد، اراده را آنچه
 اگـر  و كند، مي ايجاد و فرمايد مي انشا را آن او و است نبوده موجود آن از شپي كه اوست فعل سبحانه، او كلام. رسد
  .بود دومي معبود بود قديم

  :فرمايند يم السلام عليه  باقر امام
 فقد شيء من الاشياء خلق تعالي  االله أن زعم ومن شيء من لا الاشياء خلق قديما، عالما يزل لم وتعالي تبارك  االله إن

 كلها الاشياء  االله خلق بل أزليا، ذلك كان وهويته أزليته في معه قديما الاشياء منه خلق الذي الشيء ذلك انك لو لانه كفر،
  ٢.شيء من لا

 اشيا خداوند كه باشد معتقد كس هر و است نيافريده چيزي از را اشيا. است بوده قديم و عالم پيوسته خداوند همانا
 ازليت در بوده، قديم اند شده آفريده آن از اشيا كه چيزي آن اگر زيرا. است شده كافر تحقيقا است آفريده چيزي از را
  .است نيافريده چيزي از را اشيا تعالي خداوند. بود خواهد ازلي چيز آن پس است، داشته وجود خداوند با هويت و

  ٣.محال الموجود إيجاد
  .باشد مي محال است موجود كه چيزي كردن ايجاد

  :فرمايند يم سلامال عليه  صادق امام
  ٤معه؟ يزل لم لمن خالقا يكون فكيف معه يزل لم لانه له، خالقا يكون أن يجز لم بقائه في شيء معه كان لو نهإ

 آن صـورت  اين در اينكه چه باشد، چيز آن خالق خداوند كه نبود ممكن ديگر بود مي خداوند با بقا در چيزي اگر
 بـوده  موجـود  او بـا  ازلا كه باشد چيزي آفريننده خداوند است ممكن نهچگو پس است، بوده خداوند با پيوسته چيز

  !است؟
  :فرمايند يم السلام عليه  رضا امام

 هو ما فيه ويعود أجراه هو ما عليه يجري كيف... صانعه في يمتنع فيه يمكن ما وكل خالقه، في يوجد لا الخلق في ما كل
  ٥.ابتدأه

 بر چگونه... است ناممكن آفريدگارش در باشد ممكن آن در چه هر و د،ندار وجود خالق در باشد خلق در چه هر
  !است؟ فرموده احداث را آن او آنچه گردد باز او به يا است، نموده جاري را آن او خود آنچه شود جاري نداوخد

  ٦.شيء من لا وصنع خلق الجليل اللطيف الخالق  واالله صنع، شيء فمن شيء صانع كل إن
 از را اشـيا  اينكـه  بـدون  والامقـام  ناشناخته آفريدگار خداوند ولي سازد، مي ديگر چيزي از را يااش اي سازنده هر
  .است فرموده خلق و ايجاد را ها آن بسازد چيزي
  ١.محدث كله الفعل إن... مفعولا يكون لا يزل لم ما إن

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٤/٢٥٤ الأنوار، بحار ؛١٨٦ خطبه البلاغه، ج. ١
  .٥/٢٣٠ الأنوار، بحار ؛ ٦٠٧ الشرايع، علل. ٢
  .١/٤٦ القرآن، متشابه ؛ ٣١ ،الواعظين روضة. ٣
  .٤/١٧٦ الأنوار، بحار ؛ ١٨٧ التوحيد، ؛١/١٢٠ ،كافي .٤
 .٤/٢٣٠ الأنوار، بحار ؛ ٤٠ ،التوحيد. ٥
 .١٠/٣١٣ الأنوار، بحار ؛ ٤٣٤ التوحيد، ؛ ١٧٢ ـ ١/١٧١ خبار ،الا عيون. ٦



  .است مخلوق و حادث فعلي هر همانا... بود نخواهد مخلوق و مفعول باشد ازلي آنچه
  :ندودفرم  نصرانيه قر  ابن بهو 

 لهـا؟  خامس لا أوجه أربعة علي ومن ، "من "بقولك تريد وما: فقال.  االله من إنه سيدي، يا: قال! المسيح؟ في تقول ما
 من كالولد أو! الاستحالة؟ سبيل علي فيكون الخمر، من كالخل أو! مبعضا،؟ فيكون الكل من كالبعض" من "بقولك أتريد
 آخـر  وجه عندك أو الخالق؟ من المخلوق سبيل علي فيكون الصانع، من كالصنعة أو! المناكحة؟ سبيل علي كونفي الوالد

  ٢.فانقطع فتعرفناه؟
 از "كلمـه  از منظورت: فرمودند حضرت دانم، مي خدا از را او من، مولاي: گفت! داري؟ عقيده چه" عيسي "درباره

  .نيست ها آن براي جميپن كه دارد معني چهار" از "اينكه چه چيست؟"
 سركه "مانند يا باشد؟" اجزا "داراي خداوند نتيجه در كه است،" كل از جزء "معناي مانند "از "كلمه از منظورت آيا

 راه از كـه  اسـت، " پـدر  از فرزنـد  "ماننـد  يـا  باشد؟" دگرگوني "و" تغير "داراي خداوند آيد لازم كه است،" شراب از
 وجـه  يـا  باشد؟" مخلوق و خالق "روش بر كه گويي مي را فاعل و صانع از" فعل "و" عتصن "مانند يا ؛ باشد مناكحت
  .ماند فرو جواب در او پس! بگويي؟ ما براي كه داري پنجمي

  :فرمايد يم "الاعتقاد تجريد" در "سره قدس" يطوس خواجهمرحوم 
  .تعالي  االله سوي قديم ولا

  .ردندا وجود تعالي خداوند جز اي ازلي موجود هيچ
  :فرمايد يم آن شرح در "سره قدس" يحل علامه و

  االله سوي ما كل لان باطلة، المذاهب هذه وكل... العالم بقدم لقولهم فظاهر الفلاسفة أما كثيرة، جماعة ذلك في خالف قد
  ٣.حادث ممكن وكل ممكن،

 دارند اعتقاد ايشان زيرا است، ارآشك و روشن فلسفه اهل كردن مخالفت و اند، كرده مخالفت امر اين با فراواني گروه
 حـادث  ممكـني  هر و ممكنند، خداوند ماسواي تمامي زيرا است، باطل مذاهب اين همه... است قديم و ازلي چيز همه كه
  .باشد مي

  !؟مخلوق و خالق ذات تباين يا ،سنخيت

 و محـدوديت  لحاظ از تنها قمخلو و خالق بين تفاوت و ،است لازم مخلوق و خالق بين سنخيت فلاسفه و عرفا نظر از
 در يچيـز  اصـلا  خداوند از غير نديگو يم شانيا از يبرخ بلکه. باشد يم يديگر لاتعيني و محدوديت عدم و ،ييك تعين
ه قاعـد  بنابر و ،گفت سخن آن سنخيت عدم يا سنخيت از بتوان كه نيست يوجود هيچ او وجود از خارج و نيست كار

 به آفرينش و خلقت يمعنا و ،باشد يم اشيا) وجودات (كمالات جميع جامع خداوند ذات "باشد ينم آن يمعط ء يش فاقد"
  .موجودات ءيش من لا ايجاد نه است كمالات آن گذاشتن نمايش

 كـه  است حيات و قدرت و علم و نور سنخ ييك كه داريم حقيقت سنخ دو مامکتب ميرزا نيز بر اين عقيده است که        
نيـستي  ( ظلمت كه ظل و شبح و ماهيت سنخ يديگر باشند، يم رب ياعلا مثل و بوده) جودو (كمال سنخ از ها اين همه

 حـتي  و ،شـيئيت  گونـه  هـر بلکه   نيست وجود سنخ از سنخ، اين. است غير به تقوم و احتياج و امكان و فقر و) و عدم 
                                                                                                                                                                             

  .١٠/٣٣٥ الأنوار، بحار ؛ ٤٥٠ التوحيد،. ١
  .١٠/٣٤٩ الأنوار، بحار. ٢
  .٥٧ المراد، كشف .٣



  31/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

، ء يش يمعط"ه  قاعد بنابر دخداون و ،ندسنخ هم خداوند با) وجودها (نوري كمالات .است وجود به هم آن بودن ماهيت
 فقدان و وجدان از او تركيب و محدوديت گرنه و ،نيست كمالات اين فاقد "الاشياء كل يقةالحق بسيط" و "فاقد آن نيست   

 كـه  نيستند يچيز خداوند از غيروجود   حيث از بلكه باشند ينم نيز ء يش من لا مخلوق كمال و وجود سنخ. آيد يم لازم
 لحاظ از تنها باشند داشته خداوند با غيريتي چنانچه و ،باشند سنخ هم غير وجوده الا وجود لا كه يخداوند با بخواهند

  .بس و است خداوند تعين عدم و ها آن تعين
 أشـد  هـي  الـتي  صفة بينونة سواه ما وبين تعالي بينه البينونة أن السلام عليهم   البيت أهل أئمة مذهب من المسلم إن
  ١.سبحانه منه الاشياء وبانت الاشياء من مجده جل ربنا بان دوق البينونات، أنحاء

 لا الشيء معطي "قاعده به عقلا كه شود گفته اگر مخلوقات ثبوت سنخ غير نوريه كمالات همين به نسبت تنها بلكه
 ـ غـير  بـه  سـخني  را آن ،الكمالات لجميع واجد بذاته خود كمالاتالو العطايا واهب مقدس ذات" له فاقدا يكون  وردم
 ـ اذعان و است نقص و احتياج مستلزم آن كه حق مقدس ذات از تركيب نفي از بعد باز و .گفت نتوان  او، بـساطت ه  ب

 يلـزم  وإلا النوريـه  الكمـالات  لتمام واجد النوريه الكمالات عين الذي الحقيقة بسيط "شود گفته كه است مورد به اين
 كمـال  هر پس است نقص است كمالات عين كه مقدس ذات يدتحد شود گفته كه است جا به هم و .خلف هوو تركيبه
 بود خواهد متناهي غير قدوس ذات آن مقدس فيض از يرش همه شود آن واجد نور غير سنخ كه كمالي فيض و نوري
 ناحيـه  در تغـيير  آري. او مقـدس  ذات ناحيـه  در را او فيض مخلوق وجدان و فقدان جهت از تغييري گونه هيچ بدون

  ٢.وأبدا أزلا واحدة حالة علي تعالي وهو بود خواهد ها آن وجدان و انفقد و مخلوق
 القيـام  عنوان كان بحيث بالغير ذواا القائمة المخلوقات وبين بذاته القائم المتعالي الحق بين السنخية وعدم المباينة إن
 عـن  مـتره  تعـالي  وذاته للعوارض، معروضة المخلوقة الاشياء أن ملاحظة مع سيما ولا واضحة، ذاا في مأخوذا بالغير
 هـوذات ]باشند بر اساس مباني پيروان ميرزا يعني خالي از نور وجود بوده، معدوم مي[ مظلمة حقائق أا وملاحظة ذلك،
  ٣].يعني وجود[ نورـوال لمـالع ةـحقيق دسـالاق

 ومـن  الكمالات، تلك بين و الروح بين ممازجة غير من النورية، الكمالات سائر وعين القدرة نور عين هو العلم ونور
 الانـوار  تلـك  تـتترل  أن غـير  ومن سنخها، من وتصير فيها وتدخل الكمالات تلك نشأة في وترد الروح تصعد أن غير

  ٤.الانوار لتلك بفقداا الروح وموت. حقيقتهما لتباين الروح، سنخ من وتصير
 مـن  لا مبدع ذاته، في مأخوذ بالغير كونه عنوان: نعني بالغير، ءوشي بخالقها ذاا قائمة مخلوقة حقيقة: الثانية الحقيقة

 لمكـان  الحقيقتـان  هاتان: وبالجملة ....الحقيقي بالحدوث حادث النورية، الكمالات وسائر والقدرة للعلم ذاته فاقد شيء،
 مثـالين  بـذكر  اندفاعها ونقرب.. .اعتبارا ولو الذات في التركيب ولا الاخري محدودية إحداهما وجود يوجب لا تباينهما

  الله تـضربوا  فـلا ": تعالي بقوله عليه يورد حتي التشبيه إلي لا والمزاحمة، المحدودية عن الاقدس الذات تتريه إلي مرجعهما
  ."الامثال

 والكيـف،  الكـم،  مـن  الاعـراض  وجود وبين) محدود غير فرض أو كان محدودا (الجسم وجود بين مزاحمة لا: الاول
  .أنفسها الاعراض بين مزاحمة لا كما وغيرها، افة،والاض والوضع،

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٢٧٩ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ي ميانجيملك .١
  .٤٣ميزان المطالب، : راني، ميرزا جواد آقا. ٢
  .٨١ ،والمعاد المبدأ حول تنبيهات: يحسنعل مرواريد، ٣.
  .٢٥٢ والمعاد، أالمبد حول تنبيهات: يحسنعل مرواريد، .٤



 ولا المحـاط  بوجـود  للمحـيط  المحدودية لزوم غير من الاحاطة حقيقة درك إلي وأقرما المثالين ألطف وهو ـ: الثاني
 النور اومنه وأعراضها، جواهرها الظاهرة، بالحواس والمحسوسات للمعلومات المظهر بذاته الظاهر العلم نور هو ـ المزاحمة

  ١.والمتصورات المعقولات وكذا والظلمة، بالبصر المحسوس

  نسبت وجودي انسان و خدا

 ـ گفته اگر لذا باشد، يمخدا   وجود مالک که است يشبح و تيماه انسان قتيحقپيروان ميرزا    در نظر   کـه  شـود  يم
 وجود با اياش حاشبا تينيع و وحدت و حضور که است نيا منظور شناسد ينم يحضور علم به را خدا اي خودش انسان

  :سدينو يم "المطالب زانيم" .باشد کار در تيييرغ خودش با ءيش هر ينب وجود ثيح از نکهيا نه ،ستين درست ها آن
 اوست ذات كه نحو همان به باشد مي) خود از خود انفکاک عدم معني به (حاصل و حاضر خود ذات براي ء شي هر
 وجود نحو چون نباشد اصطلاحي ادراكي حضور نحو به حاضر ماديات در ولي نه، يا باشد محل در مجرد، يا باشد مادي
  ٢.نيست وحداني و جمعي وجود آا

 خودمان ذات ما ادراك كه نيست مستلزم ولي نيست حصولي علم به ادراك اين و را خودمان ذات كنيم مي ادراك ما
 از خارج نوري به را خودمان ذات ما ادراك است كنمم بلكه باشد ما ذات براي ما ذات حضور و حضوري علم به را

  ٣.الدليل يتم فلا باشد ما ذات
) اول مخلـوق  (سـيال  جـوهر  از مخلـوق  اسـت  لطيفي جوهر انساني نفس و روح: اينكه نفس در ما تحقيق وحاصل

 و علـم  رنـو  از مجـرد  نور از مجرد ذاتا و. است» سكون «و» حركت «،»اين «،»وضع «،»كم «مانند عوارض معروض
 اخـروي  بـدن  يـا  و دنيوي بدن اين به و كمالات، ساير و علم نور واجد ولي است بدن از مجرد و نوريه كمالات ساير

  ٤.گردد متجسد و متلبس توان مي
 بـذاا  مظلمـة  حقـائق  بل والظهور، العلم جنس من ليست والعيان، العلم بضرورة المعلومة المشهودة الاشياء هذه إن

 هـذا  في وحملتـه  القـرآن  علـوم  نفائس من وهذا... لعباده تعالي  االله وهبها التي والعقل والشعور العلم نور عنها والكاشف
 ـ والـضراء  البأسـاء  حال في تعالي به معرفتهم عند سيما ـ سبحانه معرفته مرتبة في تعالي به فالعارفون. الخطير الموقف  ـ
 أن ويجدون. أنفسهم عن والسوء الضر كشف يملكون لا مضطرون عباد أم أيضا ويعرفون العرفان، بحقيقة تعالي يعرفونه
 تعـالي  وهـو  تعـالي  بتمليكه يملكوا ذوام عن خارجة كلها ـ والعقل والشعور والعلم والقدرة الحياة ـ النورية المواهب

 الارواح علـي  تعـالي   االله يـضها فيف. عنها منعزلةً تعالي مالكيته تكون فلا أيضا، الانوار ذه مالكيتهم مرتبة في ا أملك
  ٥.يركزون ذوام فقر في فهم عنهم، وتقبض ويعلمون، ا فيستضيئون المظلمة

  رابطة وجودي خداوند متعال و ساير عوالم و اشيا

. در نظر پيروان ميرزا تمامي ما سوي االله، منحصر به دو عالم، يكي عالم اظله و اشباح و ديگري عالم جسمانيت اسـت                      
 ايـن   "لا من شـئ بـودن     " و   "ابداعي"منظور ايشان از    . شود  لي ابداعي و لا من شئ، و دومي من شئ شمرده مي           وجود او 

است كه در عالم اظله و اشباح هيولا در كار نيست بلكه در آن جا اصلاً سخن از زمان و مكان و فصل و وصل جـايي                           
همان طور كه قبلاً گفتيم اين      . باشد نه چيز ديگر     آن مي  عالم اجسام داراي هيولا بودن       "من شئ بودن  "و منظور از    . ندارد

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٧٥ ـ ٧٣ والمعاد، المبدأ حول تنبيهات: يحسنعل مرواريد،. ١
 .٣٥ المطالب، ميزان: آقا جواد ميرزا ،راني ٢.
 .٣٥ المطالب، زانيم :آقا جواد ميرزا ،راني ٣.
 .٤٣ ؛ ٢٧٠ المطالب، ميزان: آقا جواد ميرزا ،راني ٤.
 .٢٨٢ ـ ٢٨٠ ،الإمامية توحيد: باقر محمد ،ملکي ٥.



  33/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

تفسير در مورد ابداعي و لا من شئ بودن، عيناً همان عقيده فلسفي است و اعلام متكلمين و اهل توحيد هيچ يك از اين                   
  .نددان دو تفسير را نپذيرفته بلكه آا را عين اعتقاد به ازليت و قدم عالم و بر خلاف ضرورت عقل و وحي مي

  :نويسد معارف الهيه مي
عالم اظله و اشباح كه ابداعي است و عالم اجسام كه از مـاء              : هاي گذشته بيان شد كه دو عالم وجود دارد          در درس 

بـه  . باشـند  اما جسمانيات ابداعي نيستند و من شئ مي. خلق شده است و خود ماء مخلوقي ابداعي و لا من شئ است           
عالم جسم را عالم ... اينها لا من شئ نيستند.  ماهيتي منسوبند كه مبدء دارد و مخلوق استاين معني كه هر يك از آا به

باشد و در آن فصل و وصل و زمان و مكان و               مي ١گويند و اين عالم در برابر عالم امر است كه عالم ابداع             خلق نيز مي  
  .كميت و كيفيت نيست

دانند  ح در آن است شبيه عالم عقول فلاسفه است كه آن را مجرد مي           گفته آمد كه اگر چه عالم امر كه اظله و اشبا          ... 
دانند ديگـر آن كـه    يكي آن كه عالم امر بدء دارد در حالي كه فلاسفه عالم عقول را ازلي مي   . هايي وجود دارد    ولي فرق 

له به افاضات حق متعال اشباح و اظ... گويد اما كتاب و سنت مخالف آا مي... عقول از نظر فلاسفه ترقي و تترل ندارد
  ٢.شوند و كمال در آن عالم وجود دارد مترقي مي

گوييم بنابر تفسير مکتب ميرزا و فلاسفه در مورد تجرد و ازليت و بدء و ابداع و تكامل مجردات، اخـتلافي                باز هم مي  
  .بين دو گروه نيست

 ايجاد و تأثير و كلام را تعين وجود به سبب در نزد عرفا معناي ديگري دارد؛ ابن فناري در مصباح الانس"... ايجاد"
هر يك از نسبتهاي علمي به صورتي كه آن حقيقت اقتضا مي كند دانسته و اين همان معناي سريان تجلـي وجـودي و                        

: وي مـي افزايـد    ... تحصص وجود و نشر و انبساط و رش آن مي باشد كه به خلق و ايجاد مطلق نيز ناميده مي شـود                     
در " تكـوين "و ) نظير عقـول مجـرده و فرشـتگان   (ربوط به آنچه كه نه ماده دارد و نه مدت مي باشد ابداع و اختراع م  

در مورد آنچه كه هم ماده دارد و " احداث"و ) نظير كل عالم جسماني و افلاك(مورد آنچه كه ماده دارد، اما مدت ندارد 
متكلمان واضـح   ... مهم، بين مذهب عرفا با مذهب     با توجه به آنچه كه در معناي ايجاد گفته شد، يك تفاوت             . هم مدت 

مي شود و آن اين كه نزد عارف، ايجاد و اعدام واقعي در بين نيست، بلكه در واقع، آنچه در عالم جريان دارد اظهار و                         
است، در حالي   ... اخفا است، بدين جهت كه ايجاد و به وجود آمدن شيء از شيء ديگر، فرع بر قول به تباين وجودي                   

همچنين اعدام نيز معنايي ندارد، چرا كه در عالم، . اي ندارد  با توجه به وحدت شخصي وجود، ايجاد بدان معنا، زمينه         كه  
آنچه كه ما ايجاد و اعدام اشيا مي دانيم در واقع، ظهور و خروج ... تنها وجود، وجود حق است كه واجب بالذات است
 غيب و ظهور آا به عرصه خلقت و حيطه اسم ظاهر مي باشد، و        آا از سيطره اسم باطن و غيب حق تعالي و مخزن          

  ٣.عدم آا در واقع خروج آا از ظاهر و عالم شهادت و بازگشتشان به مخزن غيب الهي مي باشد
ديديـد ايـن سـخن      ... اينك كه مذهب مکتب ميرزا و فلاسفه را در مورد وجود و عدم و ماهيت و هيولا و عـوالم و                    

  :ينيدايشان را هم بب
و بعـد در مباحـث علمـي و         ... خواهد در مكتب بشري داراي معلوماتي شود اول بايد منطـق بخوانـد              كسي كه مي  

... كنـيم  هاي صناعي بشري براي شناخت حقايق پـيروي نمـي      از روش ... ما چون تابع انبيا هستيم    ... فلسفي وارد شود  
                                                                                                                                                                                                                                                 

 مدة كمـا في العقـول المفارقـة،    و الأيس دفعة واحدة بلا سبق مادة  ء من الليس المحض إلي      في الاصطلاح إخراج الشي    "الإبداع": گويد فلسفه مي  ١.
مدة كما  ودةء مع سبق ما ، هو إيجاد الشي"التكوين" الأيس بلا سبق مدة لا مادة كما في الفلكيات، والليس إلي ، هو الإخراج منگالاختراع"و

  ).٢٩١شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، . ("الظلمات" والعقول وفي الحوادث اليومية أو السماوات
 .٨٢٢معارف الهيه، درس پنجاه و پنج، ص.  ٢
  .٤٤تجلي و ظهور، : ک. ر.  ٣



... هـاي مكاتـب بـشري جداسـت         هاي ما هم از بحـث       بحث. ..اند كه فقط براي علما و محصلين حرف بزنند          انبيا نيامده 
احتياج به اصطلاحات نداريد، حتي اگـر يـك نفـر    ... ها نيستيم اصلاً محتاج به اين درس. مسلكمان مسلك پيغمبر است 

بلكه يك درجه بالاتر آن عامي كه گرفتار پيچ و تـاب  ... برد عامي بيسواد صرف هم اينجا نشسته باشد او هم ره مي       
  ١.كند صطلاحات نيست مطلب را تر درك ميا

  تشبيه و تنزيه

 ابتـدا  در پيروان ميرزا، . است تتريه عين در تشبيه و تشبيه، عين در تتريهنسبت خدا و خلق      عرفا يمدعا اساس بر
 اول قسم. عقل و علم و نور سنخ غير يديگر و ،ينور كمالات و عقل و علم سنخ ييك كنند، يم قسم دو را موجودات

 اشراق نحو به بلكه ،ندانسته ء يش من لا خلقه گون به را ها آن وجوده نحو و دانسته خدا با سنخ هم و رب، ياعلا مثل را
 و علـم  و وجود ،ايت در ولي. شمارند يم خدا با سنخ هم غير و ء يش من لا مخلوق را دوم سنخ و دانند، يم استشراق و

 بـا  يچيـز  هـر  هـستي  و ،نيست كار در يديگر چيز هيچ خدا وجود جز كه ندكن يم اعتراف و ندانسته هم يرغ را عقل
 وجود حدود و اشباح همان فقط ستين خدا با سنخ هم كه يچيز آن بنابراين. نيست يچيز خدا جز تعينش از نظر صرف
  :سدينو ي م"المطالب ميزان" .باشد شده نظر  صرف ها آن تعينات از كه ياشياي وجود نه ،است

 ـ ةالقاعد ةصح عدم المتخالفه بالحقايق القول علي يلزم أنه )الوجود بوحدة القائلين أدلة من أي() ومنها(  أن ةالبديهي
 أو ذاتـه  من إعطائه المعطي كان إذا ما في تتم ةالقاعد هذه أن وفيه. المتعال المبدء إلي ةبالنسب له فاقدا ليس الشيء معطي

 ـ مـن  الاول المبحـث  في ياتي كما (الاشياء حقايق إعطائه الذي المتعال المبدء إلي ةبالنسب وأما ذاته عند حصل مما  ةمقدم
 حقيقـة  سـنخ  مـن  ليـست  الـتي  النوريه الكمالات عطائهإ في تتم ةالقاعد هذه نعم. فلا شيء من لا بالابداع كان) المعاد

  ٢.تعالي  االله شاء إن محله في سنشير كما الاشياء
  :سدينو يء ميابداع لا من ش از ي کمالات نوريو در مورد استثنا

في ما إذا کانت فاعلية الفاعـل بنحـو   ... مبدء الاشياء وفياضها يجب أن يکون هو کل الاشياء علي وجه أرفع وأعلي       
وأما بالنسبة الي الکمالات النورية فـستأتي الاشـارة اليهـا ان شـاء االله     (بالنسبة الي الاشياء وثبوا ... الفيضان والترشح 

  ٣.ذلک، بل فاعليته تعالي تکون بالقدرة الذاتية بنحو الابداع لا من شيءليس ک) تعالي
 وإلا الاشـياء  كـل  فهـو  تعالي وجوده من والنقص التحديد نفي يجب أنه) الوجود بوحدة القائلين أدلة من أي (ومنها

 لا وحقيقتـه  سـنخه  مـن  هـو  مـا  لجميع ذاته جامعية يقتضي تحديده عدم أن: وفيه. تعالي ذاته في والنقص التحديد يلزم
 النور غير سنخ وسلب التركيب سلب فإنه الكمال واثبات النقص سلب إلي سلبه مرجع بل أيضا سنخه لغير ذاته جامعية
  ٤.شانه تعالي ذاته عن اعولة الحقيقة وسلب

 در ـ است وجود همان ها آن همه از منظور كه ـ... و مشيت و حيات و قدرت و علم يعني (نوري كمالات بنابراين
 حاصل ذات نزد در چه آن از يا خود ذات از را كمالات اين خداوند و نيستند، خداوند ذات جز يچيز ،وجود حقيقت

  .است نموده اعطا است
هـا   ها را از مخلوقيت لا من شيء، و عدم سنخيت با خداوند استثنا کرده، بلکه آن                کمالاتي که آن   از غيرالبته در واقع    
 چـه  ،باشـد  داشـته  يجـاي  خدا با آن غيريت و مخلوقيت از سخن كه ماند ينم يديگر چيز دانند، دا نميرا اصلا غير از خ  

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .معارف الهيه، درس اول.  ١
  .١٣ ـ ١٢ اول،  جلد دوم، قسمتميزان المطالب،: راني، ميرزا جواد آقا. ٢
  .٣٤ جلد دوم، قسمت اول، ميزان المطالب،: راني، ميرزا جواد آقا. ٣
  .٣٥ جلد دوم، قسمت اول، ميزان المطالب،: راني، ميرزا جواد آقا. ٤



  35/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

بـاقي   ياشـباح  و تعينـات  و ماهيـات  تنها شد گفته كه كمالاتي از غير پيروان ميرزا،  تصريحات و مباني اساس بر اينكه
 خـدا  وجـود  از غير موجوديتي اصلا تعينشان از نظر فصر با و ،آيند يم پديد ما يها لحاظ از تنها هم ها آن كه مانند يم

  .ندارند
  اهل توحيدعموم فقها و متكلمين و علما و  اعلام نظريه

 ـز قابـل  و مقـدار  يدارا يحقـايق  است، مخلوقات در که يزيچ هر و ،حيات و عقل و قدرت و علم و وجود  و ادهي
شيا و همه ا يتمام تعالي يبار .ندارد وجود او يماسوا و خداوند بين سنخيتي گونه هيچ و باشد يم عدم و وجود و نقصان

 كمـالات  بينفرق گذاشتن    ،مخلوقات با خداوند سنخيت عدم و سنخيت مورد در و .است آفريده ء يش من لا راکمالات  
 را هـا  آن كـه  يچيزهـاي  از غـير در نظر عرفا و فلاسفه و پيروان مـيرزا           اينكه چه ،ندارد حقيقتي اصلا آن غير و ينور

 سـنخ  هـم  و باشد وجودواقعا م كه ماند ينمباقي   يديگر چيز ،دانند يم وجود به راجع را همه و ،اند ناميده نوري كمالات
  .نباشد خداوند

  حضوري، غير علم ارزش معرفت، و علم حقيقت: سوم فصل

  ، راه شناخت خداوند متعالوجدان معناي

  فلاسفه و عرفا نظريه

  .يحضور )٢ .ليحصو )١ :است نوع دو بر علم
 خودمان، ترس و خوف و كراهت و اراده وجود مانند هستيم واجد واسطه بدون را معلوم ذات ما ،يحضور علم در
 بـه  و هـستيم  دارا خودمـان  در را معلـوم  از صورتي تنها حصولي علم در ولي ١.خودمان در خودمان وجود مانند بلكه

  .است يخارج آتش وجود از كاشف كه نفسمان در آتش صورت ندمان داريم ينقي و علم يواقع معلوم به آن واسطه
 اينكه يا و نيست كار در ما وجود از خارج يعالم اصلا اينكه يا زيرا ندارد يارزش اصلا حصولي علم: اند گفته يبرخ

 و ٢نبـوده  طاخ ما ينقي كه نداريم يدليل هيچ و نداريم آن به يراه هيچ ما باشد كار در ما وجود از خارج يعالم هم اگر
 خارج و واقع باي داشته، يا    مطابقتخيل و توهم و انشا شده توسط نفس ما نبوده،            ما نفس در حاضر يعلم يها صورت
 علـم  اتنه  براي ما،  زيچ هر تيواقع و ؛باشد يم ارزش يدارا كه است يشهود يحضور علم تنها بنابراين. باشندمطابق  

 البته. (باشد قابل اثبات  ما علم قتيحق و نفس يورا آن   وجود نکهيا نه ،باشد يم ما ذات در آن حضور و ،زيچ آن به ما
 ـ اسـتنكاف  و ،است مطلب همين دقيقادر مورد حقيقت علم،     عرفاني و يفلسف مباني نتيجه  از عرفـا  و فلاسـفه  از يبرخ

 ذات مـا  كه است اين تنها يقعوا علم اساس اين بر ).باشد يم خودشان مباني نتايج و لوازم به التزام از فرار ،نآ پذيرش
 غيرهر چيزي که     و) وحدت و اتحاد عالم و معلوم، و خالق و مخلوق         ( باشيم داشته خودمان در آن وجود كنه به را معلوم

 ـ تنها اينكه يا و ،است محض جهالت و ضلالت و ندارد اعتبار و ارزش اصلا يا  باشد  علم نوع اين از  يتـذكر  توانـد  يم
 هـم  بـاز  صـورت  ايـن  در كـه  ،)وجدان (باشيم داشته خودمان در شهود و حضور به را معلوم ذات ما اينكه يبرا باشد

                                                                                                                                                                                                                                                 
 تجـرد زائـد،   ـ مبني بر اين کـه شـرط        عرفا و فلاسفه از يبرخ تصريحات بنابر بلكه ،يحضور علم تعريف اساس بر و ايشان مباني اساس بر .١

  . خواهد بودخودشان يبرا درخت و چوب و سنگ وجودبلکه محال است ـ مثال ديگر علم حضوري، 
  ).١٢٤ ،يالهد أبواب ،اصفهانيي مهد زايرم( .لخطأه أمان لا يالذ ينقيال إلا تهايحقي عل برهان لا... ةيالبشر العلوم ٢.



 يخـدا  به علم صورتي در ما كه گفت بايد اساس همين بر و .آن غير نه است يشهود و يحضور علم آن از تنها ارزش
 راه از متعـال  خداوند شناختوگرنه   ،باشيم او وجود واجد و داشته خودمان ذات در واسطه بدون را او كه داريم يواقع
  .داشتيم بيان مطلق طور به حصولي علم مورد در كه است اشكالي همان يدارا برهان اقامه و استدلال و حصولي علم

 واسـطه  بـه  يا و باشد، مي آن ماهيت واسطه به يا چيزي هر شناختن... زيرا ببريم پي توانيم نمي هستي حقيقت به ما
 هـيچ  بـه  ما گفت بايد روي اين از پس... ندارد تحقق حقيقتا چيز دو اين از كدام هيچ هستي تحقيق در و آن، خواص
 بـه  خـود  و بالذات يا بايد هستي واقعيت كه است روشن جا همين از و .بشناسيم توانيم نمي را هستي واقعيت اي وسيله
 بالذات واقعيت كه گرفت نتيجه اينگونه بايد ايم برده پي واقعيت به ما چون و .باشد محال وي شناختن يا و ،معلوم خود

  ١.است واقعيت بي واقعيت فرض عينا مجهوله واقعيت فرض يعني ـ شود نمي مجهول هرگز و است معلوم
  :نويسد يم ملاصدرا .است علت ذات واجد خودش ذات به مقدار تنها يمعلوم هر گروه نيا نظر در البته

 عرف العلة حقيقة عرف فمن تجلياا، من معينة ومرتبة العلة تعينات من خاصا نحوا إلا ليس حققناه كما المعلول إن
  ٢.الخاص النحو ذا إلا علته عرف ما فإنه المعلول عرف من بخلاف واطوارها، شؤوا

  :نويسد يم " االله لقاء"
 علينـا  لفيـضه  بنا تصلةم الاولي العلة كانت إذا: بقوله... الكندي اسحاق بن يعقوب العرب فيلسوف ذلك في أفاد وقد

 المفـيض،  يلاحظ أن عليه للمفاض يمكن ما قدر علي ملاحظته فينا يمكن ما قدر علي جهته من إلا به متصلين غير وكنا
  ...استغراقا وأشد وأوفر أغزر لاا له ملاحظتنا قدر إلي بنا إحاطته قدر ينسب لا أن فيجب
  توسته سرماي نـحس ملك همه مـگفت

  توسته ساي در ذره چو فلك دـخورشي
  تـافـي نتوان انـنش ما ز يـغلط اـگفت
  توست پايه اي ديده آنچه هر تو اـم از

  ٣.إشراقي حضوري سواه بما علمه لان تعالي الحق علم وهو إلا موجود من ما أنه قدمنا مما وتبصر
  :سدينو يم زين "الهدي ابواب"

 سر وهذا ظاهر، خلف ةيالنها عن الاباء ذاته ثيح کان من جدانو إن... إن لمعرفته تعالي ايضاً درجات ولا ايه لها       
 المرتبـة  تحمل من نهکتم وعدم العارف ذات ةيمحدود يمقتض فإنه... ةيا بلا درجات ذو تعالي بربه ٤العارف وجدان أن

  ٥.المتقدمة المرتبة تحمل قبل المتأخرة
  ١.ان لمعرفته الدرجات ولا ايه لدرجات معرفته تعالي

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .هفتم مقاله رئاليسم، روش و فلسفه اصول: حسين محمد ،يطباطباي .١
 .٢/٣٦٣اسفار، .٢
 .١٩٨ ،حسن زاده، حسن ، االله لقاء ٣.
 الوجه البسيط، حاصل لكل موجود وكيف لا يكونون عالمين؟ وقد علمت ان الوجود عين العلم         يوالعلم بالحق عل  : گويد فلسفه و عرفان هم مي     .٤

 فما وجوده أشد كمالاته أتم، وما وجوده أضعف         .ها في المظاهر  والظهور، بل عين صفات كمالية اخر، لكن بحسب تفاوت الوجود تتفاوت ظهور           
وأي وجـدان ونيـل أشـد مـن        . والوجود لا ينفك عن نفـسه     . ء وجدانه ونيله   ء يتقدر بقدر وجوده، إذ درك الشي       فعلم كل شي  . كمالاته أنقص 
شرح الاسماء الحسني، مـلا هـادي سـبزواري،         (. ء لنفسه ضروري وسلبه عن نفسه محال       ء نفسه وما يقوم نفسه؟ فان ثبوت الشي        وجدان الشي 

٤١١.(  
 .٩٧ - ٩٦ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٥.



  37/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

  . و اين درجات را پاياني نيست،ا معرفت خداوند را درجاتي استهمان
عدم تناهي معرفة رب العزة تعالي يعرف انه لا يتمکن من تحمل معرفة من لا اية لمعرفتـه في کمالاتـه           ...  من عرف 

  ٢.ولا اية لعزته وجلاله الا السير في الاحوالات في هذا العالم
  :دشو بر اساس مسلک عرفا هم گفته مي

ايت، محال اسـت، بـه       ذات حق، مطلق و بي ايت بوده و اصولاٌ احاطه موجود محدود و ناقص بر ذات مطلق بي                 
مقيد به هيچ قيدي، حتي قيد اطلاق نيز نمي باشد، در حالي كه اگـر               ... علاوه كه ذات حق، بنا به مسلك محققان از عرفا         

السبب الاقـوي  : معلوميت و مشهود بودن گرديده و به گفته قونوي      مورد علم و شهود قرار گيرد، مقيد و محدود به قيد            
ترين دليل بر عـدم امكـان        محكم: عدم المناسبة بين ما لا يتناهي و بين المتناهي        ) اي تعذر الاحاطة بمعرفة الحق    (في ذلك   

  ٣.است) مدرك(و متناهي ) حق تعالي(احاطه علمي به حق تعالي، عدم تناسب بين غير متناهي 
  :گويد واري در توجيه عقيده اشعريان و رؤيت خداوند ميو سبز

شاف البـالغ حـد العيـان، أيدتـه الاذواق          کوالان. والحق، ان مراد محققي الاشاعرة من الرؤية هو الشهود بنوره لنوره          
الـة  فمثـل تلـك الح    «:  وكذا قولهم في تحرير محـل الـتراع        »بلا مقابلة وجهة ومكان    «:وصدقه قاطع البرهان بدليل قولهم    

 الي آخره، أعدل شاهد علي ذلك إذ ليس مرادهم ما هو ظاهره حتي يقال حصول مثل تلك الحالة وعـدم                     - »الادراكية
حصول مقابله ولا جهة ومع هذا يكون هي رؤية لا تعقل، بل مرادهم انه كما ان تلك الحالة ممتازة عن التعقل والتخيـل                        

 كذلك سيحصل لنا حالة عيانية ممتازة عنها وعلم حضوري بالنسبة والاحساس بالحس المشترك ومشاهدة وشهود للبصر،
انـه لا نـزاع للنـافين في جـواز          ... ان المشاهدة التي يترتب علي قوانا يترتب علي ذاته النورية بنحـو أنـور             ... إليه تعالي 

ه كمـا قيـل ان العـارفين        الانكشاف التام العلمي بأن يكون المراد بالعلمي، العلم الحضوري، ولكن لا علي سبيل الاكتنـا              
المتألهين يشاهدونه ولكن لا بالكنه، بل علي سبيل الفناء الذي هو قرة عين العرفاء والعلماء بأن يري كـل فعـل وصـفة                       

  ٤.ووجود مستهلكة في فعله وصفته ووجوده تعالي
 ،خودش به بايد تنها ستا نامتعين ينامتناه وجود همان كه را خداوند: گويند يم ديگر يتعبير در عرفا و فلاسفه نيز

 شناسيم يم ها آن ماهيات و حدود به را اشيا ما ،حصولي علم در اينكه چه شناخت وجداني يشهود يحضور علم به و
 شـناخت  راه لـذا  شـود  شـناخته  حصولي علم به كه ندارد تعين و ماهيت و محدوديت اصلا نامتعين ينامتناه وجود ولي
  .او مفهوم يا معقول صورت به نه ،)وجدان (خودش به او يافتن و او هودش و حضور به است منحصر يحقيق يخدا

 مكتـب  مخالفان و سنت اهل نادرست يپندارها از اصل در است "وجود قتيحق" خداوند نکهيا به اعتقاد دانست ديبا
 يافتـه  راه يففلس و عرفاني تفكروان  ير پ يبرخ انديشه به مذهب  سني يعرفا توسط كه است بوده السلام  عليهم عصمت

، و اين که خداونـد تعـالي       خلق و خالق وحدت به اعتقاد بطلان مورد در "الحق ج" در "سره قدس" يحل علامه است،
  :دفرماي يم همان وجود است،

                                                                                                                                                                             
  .٩٢ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .١
  .١٢٧ابواب الهدي، : اصفهانيي مهد زايرم. ٢
 .٢٩تجلي و ظهور، : ک. ر. ٣
 .٥١٥شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، . ٤



 هـو  موجود وكل الوجود، نفس تعالي إنه: قال بعضهم أن حتي... الجمهور من الصوفية من جماعة ذلك في وخالف... 
  ١.الباطلة الاهواء أهل دون البيت أهل باتباع فضلنا الذي الله والحمد. والالحاد الكفر عين هذاو! تعالي  االله

  :نويسد يم "المرام قواعد" و
 عين تعالي  االله حقيقة بأن: الخصم احتج... والاشعري المعتزلة لجمهور خلافا بالكنه، لغيره معلومة غير تعالي  االله حقيقة

 في متحـد  غـير  الحجة هذه في الاوسط إن: جوابه. بياما سبق قد والمقدمتان. معلومة قتهفحقي معلوم، ووجوده وجوده،
 وعلـي  عليـه  المحمـول  هـو  المعلـوم  ووجوده الخاص، الخارجي وجوده هو حقيقته عين هو الذي وجوده فإن المقدمتين،

  ٢.الحجة تتم لا وحينئذ... غيره
  :نديگو يمپيروان ميرزا 

  ٣.وجود نور است. شيطان هم نور وجود دارد
  ٤ . شمر هم داراي نور ولايت استحتي

  :ديگو يمهم  قيصري
 المطلـق  والعدم شيء اللا علي حتي والمعاني المفهومات جميع علي يقع كيف فيضه وعموم الوجود نور شمول إلي فانظر
  .وأعدام سلوب هي بما لا ذهنية متمثلات مفهومات هي بما الوجود والممتنع

  :ديفرما يم قيصري يپندارها به اشاره در راني هادي محمد شيخ و
 أنـوارا  تحققـه  باعتبار بأسرها الممكنات وكون عينه، هو بل معروضه يتبع فإنه الغرور متاع بالنور الوجود تسمية إن
 بـوا ذه مـا  جميع في الصوفية لتبعية إلا هذا وليس الانوار من أيضا الظلمة عين أنه مع الغاوي هذا لكان وإلا صرف غلط
  ٥.إليه

  مکتب ميرزا نظريه

 يا مقدمـه  و تذكر اينكه مگر است يگمراه و ضلالت و جهالت صرفا ينقي کسب و برهان و استدلال و حصولي علم
 ـ ارزش صـورت  هر در و ،يشهود يحضور علم به رسيدن و برهان، و استدلال و تعقل از شدن جدا يبرا باشد  يواقع
 مالـك  و حـضور  و شهود به نيز او معرفت و خداوند به علم بايد اساس همين بر. است يشهود يحضور علم آن از تنها

 ـ را مراتـب  اين از يك  هيچ وجدان البته. (باشد خودمان ذات در او وجود شدن  تعـين  بـدون  يخـدا  وجـدان  تـوان  ينم
 يخـدا  ذات يتمام واجد و مالك بوده تعين يدارا باشد كه يا مرتبه هر در ما وجود و وجدان اينكه چه دانست ينامتناه
  ٦).دارد وجود ديگر مراتب ايت بي ما وجدان از يا مرتبه هر از فراتر بلكه شود ينم ينامتناه

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٥٧ ،الصدق وكشف الحق ج: يحل علامه ١.
 .٧٦ ـ ٧٥ ،الكلام علم في المرام قواعد: ميثم ابن بحراني، ٢.
  .و پنجمي معارف الهيه، درس س. ٣
  .دوازدهمدرس دوره دوم، معارف الهيه، . ٤
  .٦١ ـ ٦٠ التوحيد، .٥
 ـ خدا خود را آن ما ولي دانند يم خداوند خود را خود يافته ايشان كه است اين مورد اين در عرفا با ما تفاوت گويند يم تفكيكيان. ٦  دانـيم  ينم

 علـت  ذات واجـد  خـودش  مرتبه در تنها را معلول هم عرفا البته كه داشتيم بيان ما ولي. دانيم يم ينامتناه را معرفت و وجدان مراتب بلكه
 ـ بـه  ينمـتع  بلکه ندانسته خدا را خود شده افتهي هرگز هم شانيا. نيست ميان در تفاوتي جهت اين از لذا آن از فراتر نه دانند يم  خـود  ينتع

  :نديگو يم و دانسته
 ينالب اني من كبلطف فارفع نازعنيي اني كـنيوب نيـيب 



  39/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

و  مالـك  و واجـد  ، يعـني  يافتـه و بدون واسطه صورت      او خود به را خدا خود ما خداوند يواقع معرفت در بنابراين
 صـورت واسـطه    بـه اين کـه او را       نه ،)وجدان (١احاطيه وا تيمملوک و است هيمحاط ما تيمالک هستيم، او وجودداراي  

 و جهالـت  صـرفا  و بـوده  حـصولي  علـم  افراد از استدلالي و يعقل معرفت اينكه چه ،بشناسيم خيالي و يوهم يا يعقل
  .است الحاد و زندقه و ضلالت
 _ او بايـد  و ،ينقي کسب و برهان و استدلال و مفهوم و صورتواسطه   به نه شناخت خودش به را خداوند بايد پس

 وجـود  از خـارج  در يعـني  (واسـطه  بـا  نه يافت) خود در يعني (واسطه را بدون  _ قيحقا ريسا و امامان و ايانب بلکه و
 بلکـه  نـدارد  ياعتبار اصلا علم از سنخ اين گفتيم اينكه چه ،يعقل دليل اقامه و برهان و استدلال اساس بر نه و ،)خود

 "يالهـد  ابـواب " .نـدارد  وجـود  واقـع  بـا  آن مطابقـت  بـر  يدليل هيچ و است زندقه و الحاد و جهالت و ضلالت صرف
  :سدينو يم

  ٢.ينقيال لخطأ أمان ولا ينقيال إلا دانيف يلا قاتيوالتصد والتصورات کان ما کائنا حجابه ءيالش تصور إن
جز يقين، و هيچ اماني اي ندارند  تصور شيء ـ هر چه باشد ـ حجاب آن است، و تصورات و تصديقات هيچ فايده  

  .هم از خطاي يقين در کار نيست
، وطلب المعرفـة مـن      الباطل ينع ا ةيالظلمان أو ةيالنور الحقائق واستکشاف ،الذات مظلمة ةيالضرور المعقولاتإن  

  ).٢٩٤ ،١٣٨٧ابواب الهدي، چاپ اول، سال  (.هذا الطريق عين الضلال المبين، فإنه طريق معوج، وهو سلوک اانين
ها عين  هاي نوري يا ظلماني با آن تمامي معقولات بديهي و ضروري، سياهي و تاريکي است، و کشف کردن حقيقت

  .و طلب معرفت از اين راه عين ضلالت آشکار است، زيرا آن راه کج، و رهروي ديوانگان است. باشد باطل مي
بطال لکل ما جاء به الرسول الاکرم صلي االله عليـه           إن وضع الدين علي المقائيس واثبات رب العزه تعالي شانه ا ا           

. وآله وسلم، لان اکبر المقائيس واحسنها قياس البرهان، وهو موسس علي قيـاس الواجـب، بـالممکن والنـور بالظلمـة              
ما وايضا اذا وقع الدين علي القياس لا يرتفع الاختلاف من بين الناس ک. والعلية من اصلها باطلة فأحسن الاقيسة اقبحها

  ٣.يصف به نفسه وايضا القياس موسس علي تصور الرب تعالي شانه وتوصيفه بما لم . لم يرتفع عن اهله
 إن العلم عندهم هو اليقين الحاصل بالنتاج بعد اقامة القيـاس عليهـا وعليـه                ٤.إن قياس ابليس کان بصوره البرهان     

يقين الذي احرز اصابته للواقع بنور العلم والعقل فانـه لا           اساس المعارف والعلوم البشرية لا علي العلم الالهي ولا علي ال          
  ٥.کلام فيها

  ٦...هو اخراج العقلاء من ظلمات ادلتهم اليقينية التي هي عين الظلمات إلي النور)... العقل(التذکر ذا النور 
 شناخته نکهيا چه شود ينم شناخته صورتي چيه به مطلق وجود و ،است مطلق وجود خدا که ننديا بر عرفا و فلاسفه

 بـه  و ،خودش به ديبا را وجود لذا ،دارد منافاتآن   وجود اطلاق با و استز  يآن چ  تيمحدود بر متفرع يزيهر چ  شدن
  :سدينو يم زين "يالهد ابواب. شناخت يحضور علم و وجدان

                                                                                                                                                                                                                                                 
  ).يپاورق ،٨٣٥ الهيه، معارف. (دارد احاطيه مملوكيت خداوند و دارند محاطيه مالكيت متملكين اين: گويند پيروان ميرزا مي. ١

 ).٧٨٩ الهيه، معارف. (احاطيه نه است محاطيه مالكيت اين كه زيرا شود ينم پيدا حق عظمت نور اطلاق در اشتقاق اين در يتغيير: گويد و مي
 .٦٩ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .٢
  .٧-٦ ،يدمصباح اله ،اصفهانيي مهد زايرم .٣
  .١١مصباح الهدي،  ،اصفهانيي مهد زايرم. ٤
  .٢٠دي،مصباح اله ،اصفهانيي مهد زايرم. ٥
  .٦٦ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني. ٦



چـه   [مخلوقاته من ئايش شبه ي لا أنه عرفونهيف به اهيا ينالعارف انيلع والعلامات الايات ينتف ي به تعالي معرفته مقام في
 مع نيمبا وأنه] کي شبح وجود و متناهي بوده، و ديگري حقيقت و نور وجود و نامتناهي است     ياينکه بر مبناي ايشان     

 او بـودن  ينامتنـاه  و اطـلاق  همان که [بةيعج شدة في تعالي له وأا ة،يالصفت نةيبالمبا والعلم العقل يأ ةيالقدس الانوار
  ١.ضهايبنق د يحلا ةيالصفت نةيبالمبا ةيالقدس الانوارك تل مع نتهيمبا لمکان عاليت نهأو] است

واجد ايـن   ، اين است که خداوند متعال       "الانوار لهذهك  مال تعالي أنه": بر اساس مباني مکتب ميرزا معناي اين عبارت       
 کـه  پندارنـد  ايشان مي  .ستين اجسام حتي ،يزيچ چيه عدم به محدود و ،باشد ينم يزيچ چيه وجود از خالي ،انوار بوده 

  :سندينو مي آنان مذهب رد در لذا اي غير از اين دارند، عقيده سفهلاف
 فإنه .ميالحک مذهب هو کما ،علم ولا ،عقل ولا ،انسان نفس ولا ،عرض ولا ،جوهر ولا ،جسم لا إنه قال ي  أن وإما

 مرتبـة  في موجود تعالي فهو ،العزة رب من ةيخال يفه ةمجعول المراتب ريوسا الوجود شدة مرتبة هو العزة رب أن توهمي
  ٢.المتأخرة المراتب في موجود يروغ الشدة

سـفه  لا در اين جهت هيچ تفاوتي بين ايـشان و ف          ،اند دور از واقعيت بوده     سفه داده لانسبتي که ايشان به ف    در حالي که    
  .وجود ندارد

  :افزايد مي" ابواب الهدي"
 قـت يحقيـك،   تفک و عرفان و فلسفه يمبنا بر رايز [العزة برب ستيل أا عرف ي کمالها في الوجود قةيحق عرف فإذا
 و نامحـدود  مطلـق  وجـود  و العـزة  رب گـر يد و است شده تيمحدودتعين و    يدارا گريد شد شناخته که ينهم ،وجود
 قـت يحق رايز [تعالي هيربغ لعزةا رب معرفة لامتناع ةيآ ذاا يربغ معرفتها وامتناع تعالي له ةيآ يه بل] ستين ينامتناه
ي عارف و معـروف چيـزي       وجود اتحادـ که جز     وجداني يحضور علم به و ،واسطه بدون ديبا صورت هر در وجود
  ٣].شود  شناختهـ نيست
  ٤.بنفسه إلا کن يملا ومعرفته الوجود وجدان إن
 ـإل لتوجهوا الوجود وجدان إن... ةيا بلا والظهور قةيالحق ثيح الوجود ذات ثيح إن  ـ ي هي  ـ بنفـسه  ونـک  مـوالفه

  ٥.ذاته ينع مـوالعل
 ـ الحقـائق  ومعرفة تعالي به تعالي االله ومعرفة بالوجود الوجود معرفة  ـالنور يرالغ  االله بنـور  کـون  ي الموجـودات  يأ ةي
  ٦.قيوتصد تصور يرغ من وبالذات أولا ةيوالعلم ةيالعقل وبالانوار

  ٧.إلا بتعريفه ه ذات خدا لا يعرفآيد هم چنانک اين به لفظ و فکر در نمي... 
من اسـم و وصـف خـدا هـستم و او را نـشان         ... تواند بگويد  مشاهده او ولهي و اندکاکي است و انسان چيزي نمي         

دهم کـه غـير      دهم، اما به اندازه هندسه وجود خودم، به قدر کيان، شخصيت، و هستي خودم، موصوفي را نشان مي                  مي
دهنـده محـدود و مقـدر و مهنـدس           دهد چون نشان   دهنده غير خودش را نشان مي      شاندائما ن ... من است و من نيست    

                                                                                                                                                                                                                                                 
   .٩٣ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .١
  .٩٤ـ٩٣ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٢.
 .٨٩ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٣.
 .٨٢ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٤.
 .٨٨ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٥.
 .٦١ ابواب الهدي،: زا مهدي اصفهانيمير ٦.
  .٧٦٧معارف الهيه، . ٧



  41/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

سوراخ وجود خويش به مقدار هستي و کينـونتش غـيري را نـشان              ... از. هندسه و کميت و اندازه خاصي دارد      . است
  ١.دهد که آن غير، محدود نيست مي

 ذات در ما که است يزيچ آن يقيحق کشف و معل :نديگو يم که مشترکند دهيعق نيا در ياغلب مکاتب معرفت بشر   
 را آن مـا  آنچـه  يورا در نديگو يم انيسوفسطائ که تفاوت نيا با( ميابيب واسطه بدون و خودش نفس به را آن خودمان

 يبرخ ـ ولي يم؛نـدار  يراه چيه آن به ما باشد داشته وجود تييواقع اگر نکهيا اي و ،ندارد وجود قتييحق اصلا اي ميابي يم
 ـواقع آن ولي يمندار يشک اصلا تيواقع در ما که ٢نديگو يم و اند افتاده جلوتر قدم کيشان  ي ا ينلفمخا  ـچ همـان  تي  يزي

 بـاني  "القـرآن  معارف" در را مطلب نيا انيب نکيا )!ميابي يم شهود و حضور به خود درون و ذات در را آن ما که است
  :)دييار رجوع نماين مدعا به فصل جبر و اختير اشتيدن شواهد بي ديو برا (دينيبب دقت باک يمکتب تفک

 واضـح  غلـط  بالذات حجة يكون الواقع طابق إذا النفس في ء الشي صورة حصول عن عبارة عندهم الذي اليقين إن
 عليـه  برهانـا  ولا حجـة  فليست بالضرورة عنه كشفا ليست للواقع ومطابقتها النفس في حصولها تقدير علي الصورة فان

  .بالذات
 ـ الحقائق ومعرفة ٣تعالي به تعالي االله ومعرفة بالوجود الوجود فةمعر  ـالنور يرالغ  االله بنـور  کـون  ي الموجـودات  يأ ةي

 المعرفـة  عـن  حجـاب  قاتيوالتـصد  التـصورات  بـل  ق،يوتـصد  تصور يرغ من وبالذات أولا ةيوالعلم ةيالعقل وبالانوار
  ٥.الشمس ضوء عن حاجب السحاب أن کما ٤بالانوار

  :دينگو يم فلاسفه. است وجود همان علم که متفقند زين مطلب نيا درو عرفا  فلاسفه با نشايا البته
  ٦.الوجود إلا ليس العلم
 عليها، هي ما علي وشهودها معقوليتها فكذا سبحانه، الحق وجود توابع من عليها هي ما علي الاشياء وجود أن كما

  ٧.ومشهوديته الحق معقولية توابع من
 بنحـو  المرتبة تلك دون التي الوجودات لكل... واجدة الوجود حقيقة من التمام فوق ومرتبة لوجدان،ا إلا ليس العلم

  ٨.ا عالمة فهي أعلي،
                                                                                                                                                                                                                                                 

  .معارف الهيه، درس چهل و پنجم .١
  .١٧٦رجوع کنيد به سخنان ابن عربي در صفحه . ٢
  ).٥٣١شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، . (  ذاته وصفاته وأفعالهوالعارف من أشهده االله تعالي: گويد عرفان مي. ٣
 غير معقولة، فذاته عين الوجود الحقيقي فان الوجود العيني لا يعقل وإن كان في الممكن، إذ مـا يعقـل مـن الممكـن                         وذاته تعالي  :گويند عرفا مي  ٤.

ولما كان وجود الممكن     . ماهيته لا وجوده العيني والا لانقلب العيني بما هو عيني ذهنيا بما هو ذهني             
����

عارية وماهيته ذاتـه، ولم يبـق لنفـسه الا       
شـرح الاسمـاء الحـسني،    (. ولو لم يكن متقومة من خلطين، لم يمكن اكتناهها. الأشياء بأنفسها تحصل في الذهن، وحقيقتها تعقل بالكنه   : هي، قالوا 

  ).٢٣٠ملا هادي سبزواري، 
 ـ         و ذهان العالية لاو ذهن من ا   أء يظهر في خارج      كل شي   مكانيـة  لوجـود بالمفـاهيم الا    ر نـور حقيقـة ا     السافلة، انما يظهر بنور الوجـود فكيـف يظه

   غيرهاي ذاا كما هي دليل عليفحقيقة الوجود دليل عل...السرابية؟
   رخ متابيگر دليلت بايد از و ابـل آفتــد دليــاب آمــآفت 

  .٥٦٢شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، 
 .٦١ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .٥
  .٦/٢٤ اسفار، .٦
 .٢/٣٦٣ اسفار، .٧
  .٦/٢٤ اسفار، حاشيه .٨



  :سدينو يم هم "يالهد ابواب"
  ٢.العلم ذات هو الوجود وإن ١ةيالمعلوم ينع ةيالموجود إن
  ٣.الوجود ةقيحق ينع هو يالذ العقل نور إثارة کمال وبابه الوجود معرفة في... 

گذارند در حقيقت يک چيزند که  از نظر فلسفه و عرفان، علم و وجود و عقل و ساير چيزهايي که نام آن را انوار مي      
که گفتيم هـر سـه   (به نفس خود موجود بوده، و ماهيات، اشباح و اظلالي هستند که به لحاظ سلب وجود و علم و عقل   

  :نويسد  هم مي"ابواب الهدي".  خود مي باشندها معدوم محض و فاقد ذات از آن) يک چيزند
لان من کان حيث ذاته . بنور العلم، وإا ظل مکمم ومقتضي ذلک فقدان ذاته بذاته لذاته)... الانسان(إن حقيقه ذاته 

  ٤.مقتضاه فقدانه نفسه وعدم وجدانه لنفسه... شيئية مظلمة
  ٥.والعدم الجهل فهو وإلا العلم هو إما أنه متوهي يک ينضيالنق ارتفاع ينع العزة رب ةيواقع کوني فلا

 و اين همان نظريه فلسفه و عرفان در مورد يکي بـودن             سته شده است  دان  هم ضينق ،عدم و علم :اولا که شود توجه
  .علم و وجود است

م و لا خبر عنه  اطلاق و مقام لا اسم و لا رس        و اين همان نظريه عرفاني     جهل، نه و اند ستهدان علم نه را خداوند :ثانيا
  .است قدرت و علم ذات تعالي و تبارک او شک بدون که حالي در است، واجبي

  :د استيكيان همان وجودر نظر تفکبلكه حيات هم 
  ٦.عالم خلقت زنده است نـه مـرده زيـرا کـه مـرده معدوماتند که باطلـند

 ـ قتيحق و ذات به ما که است نيا کشف و علم قتيحق: نديگو يم که مشترکند مطلب نيا در يمعارف بشر   ـ ءيش  ـ
 به جز و ندارد مفهوم و معقول صورت هرگز ءيش وجود و تيواقع و قتيحق ،يمشو نائل ـ باشد خداوند وجود چه اگر

 يحـضور  بـه  هـم  حـصولي  علم لذا ٧ستين ممکن) معلوم و عالم و علم اتحاد و يحضور علم (وجدان و شهود و کشف
 خداونـد  شـناخت  و معرفـت  نيا بنابر. ندارد ياعتبار اصلا برنگردد يحضور علم به هک يا حصولي علم و گردد، يبرم

                                                                                                                                                                                                                                                 
الحكمة صيرورة الانسان عالما عقليـا  «: وات، أدرج حقائها في وجوده فضلا عن رقائقها، ومن هنا قيل     اان من علم حقايق السم    : گويند عرفا مي  ١.

 ـ    التي هي النفس والقلب والعقـل وا ي، أو من الارض مثلهن في العدد أي السماوات العل»مضاهيا للعالم العيني   ، يلـروح والـسر والخفـي والاخف
  ).١٧٠شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، (. منه. واللطايف السبع قد تعد هكذا. والطبع هنا هو الارض

 .٨١ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني. ٢
 .٨١ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .٣
  .٨٢ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .٤
 .٨١ابواب الهدي،: ي اصفهانيميرزا مهد .٥
  .٨٢٥معارف الهيه، درس پنجاه و پنجم، . ٦
به دسـت نخواهـد     ... اصولاً از ديد عرفا شناخت واقعي، بدون علم حضوري و لدني به اصطلاح كشف و شهود               : شود در مکتب عرفا گفته مي     .٧

حياناً احاطه به آن كه اين امر به نحو علم حضوري و كشف به دست      ادراك، يعني نيل و رسيدن به واقع با برخورد بلاواسطه با عالم و ا              ...آمد
و بدين جهت است كه شيخ اشراق تصريح نموده كه كسي را كه ملكه و قـوه تجـرد از بـدن و         . مي آيد، نه با شبكه الفاظ و مفاهيم به تنهايي         

 ص  ،٣ ج   ،تـاريخ ابـن خلكـان      ...ان تلج ملكوت السموات    و حرام علي الاجساد المظلمه       :خلع بدن را نداشته باشد اصولاً حكيم نمي دانيم        
 ).١٤٣تجلي و ظهور، . (١١٣ ،تلويحات. ك. نيز ر؛ ٢٥٨



  43/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 ـواقع از دور و باطل او فيتوص و فيتعر گونه هر و ستين ممکن راه ينهم از جز هم متعال  معـارف " ؤلـف م .اسـت  تي
  :سدينو يم زين "القرآن

 يلـزم  بنفـسه  معلومـا  صار ولو والفاعلية ةـاشفيالك هـذات ثـحيلان   ١هـب ةـبالمعروفي هـبنفس لمـالع رفـيع لا بل
 بـه  ايـاه  ومعرفتـه  وجدانـه  عين في الانسان يكون والمعقولية المفهومية عن العلو ذاته حيث كان ولما ،ذاته وبطلان الخلف
  .يعقله ولا يفهمه ولا يدركه لا ما ٢يعرف حينئذ لانه ولها، متحيرا

 لهـم  الميـزان  عدم فرض ومع الخارج الي دلالة لها التي العقلائية الطرق يرنظ للمماثلة، له وآية وعلامة دليل هي نعم،
 والحكايـة  الطريقيـة  هـذه  ليست ـ الميزان أهل في الخلاف يقع ولهذا ـ المخالف من وامتيازه للواقع اليقين مطابقة لاحراز

 المركب الجهل عن عنده الامتياز لعدم عقلا له ةيأمار ولا طريقية ولا حجية لا تماميته عدم ومع بالضرورة تامة والاشارة
 والعلم العلم تحصيل يجب حصوله فبعد. المركب الجهل في الوقوع عن المؤمن لعدم عقلا طبقه علي والجري تحصيله فيحرم

  .بالواقع العلم عين بالمطابقة
  .لعلموا العقل سنخ مع مباين سنخها لان سنخها لغير ومعرفة كاشفة تكون لا والمعقولات المعلومات

 مـن  والولـه  الحيرة يستلزم الوجوه من وجه في ادراك ولا معلومية ولا مفهومية بلا ء بالشي ء الشي معرفة سنخ نإ... 
 البشرية علومهم في علما سموه الذي عن ...العلم هذا وامتياز .عرفت كما الحيرة يلازم والعلو القدس فان الادراكات حيث
 والتـصديق  التـصور  الي والحـصولي  والحـصولي  الحضوري الي ينقسم البشر عند لمالع فان العلم هذا بنفس واضح ظاهر
  .للبشر مكشوفة والتصور والتصديق وحصوله ء الشي حضور فان العلم ذا معلومة وكلها

، و مکشوف و معروف بودن آن دو        ي و حضور  ت داشتن علم حصولي   يز واقع يان ن يسوفسطائاولا  کاملا توجه شود که     
 ثانيا از نظر فلاسفه هم      .رنديپذ ي خود را نم   يها از ما ورا    ت آن ي بلکه تنها کاشف   ،کنند ين را هرگز انکار نم    به نفس خودشا  

در صورتي که در معلوم حضوري دوئيت حقيقي، و کاشفيت و مکشوفيت غير اتحادي حاصل شود ديگر از اقسام علـم                     
  .حضوري نخواهد بود

 عـن  فـضلا  وعقلـه  وفهمـه  بعلمه ادراكه في متوله متحير بالفطرة اياه مولود كل معرفة عين في تعالي لانه ،" االله" وهو
 أسـاس  كـان  لنفسه المعرفية في غيره عن غنيا بنفسه وكان بغيره يعرف ولا يوصف لا كان شأنه تعالي أنه وحيث غيرها
 وأنـه  الادراك عـن  هوعلو قدسه علي ا يستدل علامات القدوس العلي لذاته وخلق بأسماء نفسه وصف أنه علي الدين

 فخلق للبشر المعلوم ووصاله رؤيته عن فضلا والعلم والعقل بالفهم الادراك عن وقدسه علوه عين في ولغيره لنفسه المعرف
  .الجاحد المنكر علي الحجة واقامة المؤمن لتثبيت الاعلي وجهه ونور الولاية نور وهو العلم جلاله جل

 في لها تعطيل لا التي ومقاماته آياته وأركان توحيده أركان فهم «رؤية بلا ليالتج هو وهذا مريض فهو مرض وإذا... 
 بتلـك  بالحقيقة معروف فهو» وخلقه عباده أم الا الايات تلك وبين تعالي بينه فرق ولا يعرفه من ا يعرفه مكان، كل

 لربـه  ٣واجـدا  وصـيرورته  العبـد  قرب الي يرجع بغيره وظهوره وتجليه بغيره نفسه الحق فتعريف ا وموصوف الايات
                                                                                                                                                                                                                                                 

 .نورا لغيره وء نورا لنفسه يكون الشي: وجود كما عرفه الشيخ الإشراقي وإنما هو نور ولم يكن العلم عندنا من المقولات بالذات،: گويد عرفان مي  .١
   ).٦٦لا هادي سبزواري، شرح الاسماء الحسني، م(

 يكـون عنـده هويتـان     معلول منفصل الهوية عن هويـة موجـده حـتي         لا يمكن للعقل أن يشير إشارة حضورية إلي       و: گويد فلسفه و عرفان مي    .٢
مـن الأشـياء    مشيئ الأشياء فذاته أحق بالأشـياء        و هو محقق الحقائق   و  كيف . مستفيضة يالأخر و العقلية إحداهما مفيضة   مستقلتان في الإشارة  

  ).مشاعر، ملا صدرا (.بأنفسها
 شـعور  ـ تركيبـا أو بـسيطا    ـء بوجوده أو وجود غيره   وإذا علمت ان الوجود عين الشعور، فاعلم، ان شعور كل شي: گويد فلسفه و عرفان مي .٣

ن جاعلـها، وإن كـانوا ذاهلـين عـن ان     بقيومه لان الوجودات هويات تعلقية ومعان حرفية وروابط محضة لا استقلال لها أصلا علما وعينا بدو          
 ).٤١٢شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، (. المشعور به ما هو إلا الخواص منهم



 تعـالي  بالحق الا يعرف فلا يفهم ولا يدرك ولا يعقل لا الظهور و  والتجلي المعروفية هذه أن عين في شأنه تعالي به وفاعلا
  .شأنه

 علـوه  علـي  برهانان لاما ما نفسه وتوصيفه الحق تعريف الي يرجع والعقل بالعلم الحق معرفة أن ذكرنا مما فظهر
 تعلـم  الـتي  الخارجيـة  التكوينية ياتوالا بالفهم والمفهومية والعلم  بالعقل المعروفية عن فضلا بنفسه المعروفية عن وقدسه
  ...وعلوه لقدسه آيات فتكون والعلم العقل بنور مكشوفات أا حيث وتعقل

 عز الله كمملو وهو ذاته خلاف ةيولفالمفع الوجود قةيبحق کون يالفهم لان الوجود قةيلحق مفهوم لا الالهية العلوم في وأما
 واحـدا  اقتـضائه  لکان کذلك كلما له کن ي لم فلو. فةيوالضع دةيالشد ومراتبه ومنعه إعطائه في مالکه ديب أمره لان وجل

  ١.اتيالماه ةياعتبار بعد عيالجم إلي بالنسبة
  ٢.الذاتي ظهوره لاجل بالعقل العقل نيل مرجعه بل بتصوره ليست العقل معرفة نإ

 ولا حقيقـةً  المفهومـة  المعقولة للمعاني الموضوعة والالفاظ بالاسماء وذكره وتسميته وتعريفه عنه التعبير للبشر يمكن لا
 علـي  "هـو " وكلمة "ء الشي" لفظ في الا الحدين عن الخارج قدس علي الالهية البراهين قامت وقد  تشبيه ذلك لان ،مجازا
 الاطلاق فيصح للغائب موضوعة "هو" وكلمة ،العدم حد عن والخروج ء الشي ثبوت لحيث موضوعا "ء الشي" كون تقدير
 اازي الاستعمال لان فلا، الالفاظ ساير وأما. عنها وغيبته فيه العقول تحير أو التعطيل حد عن الحق خروج بعناية مجازا

  ٣.اللفظي بالاشتراك له وضعها ويكون ا وسماه العزيز لنفسه الالفاظ تلك وضع ولهذا ،تتريلا الهوهوية عناية من له بد لا
  :نديگو يگر در نقد عرفان مي دييدر جاپيروان ميرزا 

 اين خود تعين به حق "مقام غيب مصون و مقام لا اسمي و لا رسمي و مقامي که لا يشار الا به هو               "گوييد   شما که مي  
ايـد   ب مصون و کتر مخفي و مقام عما ـاده         گوييد و اسمش را خفاي مطلق و غي        لا اسمي و لا رسمي که مي      . دادن است 

خداي متعال که خفاي صرف است معنايي ندارد که تـصور شـود، پـس لفـظ هـو قالـب                   ... ايد برايش اسم معين کرده   
کنيد؟ ايـن    گردد؟ اگر مقام لا اسمي و لا رسمي است چرا هو را به آن اطلاق مي                چيست؟ چه معنايي با اين لفظ القا مي       

  ٤.ن نفيا و اثباتا بسته استجايي است که دها
قـت وجـود را خـلاف       ي حق ي و خفا  ،داند يت و شدت ظهور م    ي غا در و   ،قت وجود يفلسفه و عرفان خداوند را حق     

ت و شـدت ظهـور     يذات خداوند در غا   . ستي ن يجز وجود خدا وجود    زي ن مکتب ميرزا دگاه  يدر د  .شمارد يآن م  ذات
  .باشد يم خدا وجود به وجودشان  وظهور و وجودند حدودتنها  وا يسوا ما. است

  ٥.إن من کمال ذاته أن يستغني العارف بکمال ذاته تعالي من أن يعرفه بغيره جلت عظمته
  ٦.اياه به في مقام معرفته تعالي به ينتفي الايات والعلامات لعيان العارفين

را بـدون واسـطه معاينـه       روند زيرا عارفان خـود خـدا          در مقام معرفت خدا به خودش، آيات و علامات کنار مي          
  .کنند مي

زيرا هرگاه حقيقت وجود شناخته شود، متعين شده [فإذا عرف حقيقه الوجود في کمالها يعرف أا ليست برب العزة           
  ١.بل هي آيه له تعالي وامتناع معرفتها بغير ذاا آيه لامتناع معرفة رب العزة بغيره تعالي] است و ديگر مطلق نيست

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٢٣ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .١
 .٢٨٢ ـ ٢٨٠ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ملکي ٢.
  معارف القرآن،: ميرزا مهدي اصفهاني . ٣
  . چهلممعارف الهيه، درس. ٤
  .١٠٤ ابواب الهدي،:  ميرزا مهدي اصفهاني.٥
  .٩٣ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .٦



  45/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

  ٢.لا يعرف إلا بذاته... إن سنخ رب العزة
 آخرت و غيب عالم معلومات يا و شهود عالم معلومات از باشند چه هر ما مكشوفات و معلومات پس) آياته دليله(

 اينكه بر است دليل را ما اينها همه درك متوهمات و متخيلات و متصورات و معقولات و مشهودات اُخري عبارت به و
 امري الحاصل.. .شوند مي ظاهر و مدرك و معلوم و مكشوف قضايا و اشياء بدان كه است حقيقتي و امري تحقق دار در
  .نمايد آخر امر اظهار و كشف تا باشد ظهور و نور ذاتش حيث بايد خود او گردد مي اشيا و امور مظهر و كاشف كه

 والمكشوفية، الكاشفية نسبة عقولهم وبين العقل بين النسبة  أن ويعرف... بالعقل العقل معرفة في واستقر تمكن من إنه ثم
 اتحـاده  استحالة أيضا يعرف وبالعقل.. .بالعزلة لا بالصفة بينهما المباينة أن أيضا ويعرف. بذاته والمظلمية بذاته والظاهرية

 بـصفاا،  وموصـوفا  بأحكامهـا  محكوما العقل يكون وأن المعقولات مرتبة في العقل تترل استحالة يعلم وبه. يعقل ما مع
  ٣.بينهما الذاتية البينونة لمكان
  ٤.ومعاينةً حضورا تعالي فعرفوه بربكُم ألست: بقوله إليهم نفسه تعالي تعريفه موقف هو العهد هذا موقف نإ

 سبيل علي ولا العامة، بالوجوه سبحانه وتصوره تعالي بوجوده والجزم الحصولي العلم سبيل علي ليست المعرفة وهذه
 ظهـوره  هـو  والبيـان  التعريف هذا ٥مرجع أن الظاهر بل. به ومحاطا العلم ذا معروفا سبحانه ونيك لكي الحضور العلم

  ٦.سبحانه وجوده حيث من الذاتي
 المحـدود  المفهـوم  انطباق وامتناع والمخلوق الخالق بين الصفتية بالبينونة السلام عليهم   البيت أهل مذهب ضرورة لقيام

  ٧.تقدم ما في مستوفي ذلك في الكلام أسلفنا وقد. والظاهرية لنوريةا حيث من متناهية غير حقيقة علي
 بـه  ٨العـارفين  أن... العامـة،  والعناوين بالوجوه تعالي وتصوره بوجوده القطع باب من ليس التعريف هذا أن وواضح

 المصطلح الحضوري أو الحصولي بالعلم تعالي به العلم دعوي من تكلفوا عما مستغنون إليهم، نفسه سبحانه بتعريفه تعالي
  ١.بالمكاشفات أو

                                                                                                                                                                             
  .٨٩ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .١
  .٨١ ابواب الهدي،:  ميرزا مهدي اصفهاني.٢
 .٢٢ ـ ٢١ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ي ميانجيملك ٣.
 .١٢٩ ،ماميةتوحيد الإ: باقر محمد ،ي ميانجيملك ٤.
الا لانقلب العيني بما     و إن كان في الممكن، إذ ما يعقل من الممكن ماهيته لا وجوده العيني،             و فان الوجود العيني لا يعقل    : گويد فلسفه و عرفان مي    .٥

 ).٢٣٠شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، ( .هو عيني ذهنيا بما هو ذهني
 .١٨٠ ،الإماميةتوحيد : باقر محمد ،ي ميانجيملك ٦.
 .٢٢٣ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ي ميانجيملك ٧.
وزيره لا بد لـه   ولأن خليفة الملك«:  قال العلامة في شرح هذا ...من العقول النورية   و اي لا بد من التلقي من االله تعالي       : گويد فلسفه و عرفان مي    .٨

نظـر، بـل باتـصال       و العقول، دون فكـر    و المتأله له قوة الأخذ عن الباري      و لخلافة،هو بصدده أي يأخذ منه ما يحتاج إليه ا          منه ما  يمن أن يتلق  
 أني و أين هذا من ذلـك    : أنا أقول و .» من الباحث فقط   الأنظار، فلهذا كان أولي    و الأفكار و الباحث لا يأخذ شيئا الا بواسطة المقدمات       و روحي،

يـستفرغ   و من يبذل الجهـد    و  عنواناا المطابقة لحقايقها ليوافق الوضع الطبع،       يجد يفحص حتي  و يبحث و مترلة من همه أن يعلم مفاهيم الأشياء      
يعلمها حضوريا لا حصوليا فقط فأين من يعلم ان العقل الفعال جوهر مفارق تام لا حالة منتظرة له، فعـال                     و الوسع أن يعرف الحقائق وياا،    
 صار بالفعل  و لم يبق له غرض غير االله      و من يعرفه بنحو الاتحاد معه     و لك من أحكامه،   غير ذ   العقل بالفعل إلي   في الكون مخرج العقول بالقوة، الي     

 الفعلية مخرجا للعقول بالقوة إلي    و فعالا في الكون  و
����
صار اسمـه الأعظـم    ومن تخلق بأخلاق االله   و أسمائه، و من يعرف مفاهيم صفات االله تعالي      و ،

شـرح  (. بالجملـة، الفرقـان عظـيم      و طرح العالمين  و من همه الانسلاخ عن الكونين     و ة،من همه الانسلاخ عن الماد     و - تقدست اسماؤه    -الأفخم  
 ).٢٣٣الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، 



 شـدة  بحـسب  المتناهيـة  الغير والمظهرية الذاتي الظهور هو به مراده كان إن" سواه بما علم بذاته علمه: "قوله أن مع... 
 جهـة  فيـه  ليس إذ. بالاعتبار ولو ـ بالفتح ـ ومظهرةً بالمعلومية موصوفةً الحقيقة هذه يكون أن يعقل فلا وسعته، نوريته
 تعـالي  تمجيـده  فيجـب . بالمعلوميـة  التعبير يناقض والمظهرية الذاتي بالظهور والتعبير. بالمعلومية موصوفا يكون كي خفاء
 عـن  خارجـا  والعلامـات  بالايـات  تعـالي  فيـه  العلم إثبات ذلك وطريق. والسعة الشدة حيث من المتناهي الغير بالعلم

  ٢.الحدين
 تبـارك   االله ان .شـأنه  تعالي المقدسة ذاته عين وتعالي تبارك الاله ذات وفي ...تبالذا ظاهر ذاته وظهور، نور العلم بل
  ٣.وناقصا محتاجا يكون الجزئيات بجميع وعالما كاشفا المقدسة ذاته بحيث الاشياء تحقق ظرف في يكن لم لو وتعالي
 عليـه  الخفاء ويستحيل يمتنع الذي ذاتيال ظهوره هو بالباطن، مقابلته بقرينة الكريمة الاية هذه في الظاهر من المراد إن

 شاؤوا بما لا وأراد شاء بما لعباده يظهر تعالي أنه إلا الواقع، بحسب متناهية غير شدة في كان وإن الظهور، وهذا... سبحانه
  ٤.وأرادوا

 آن محال و ممتنع  اوست که خفا بر  همانا مراد از ظاهر در اين آيه کريمه به قرينه مقابله آن با باطن، همان ظهور ذاتي                
  . باشد مي

: أولا وفيه... »عام والاخير. العلم دلائل إليه شيء كل واستناد قدرته وكيفية والتجرد والاحكام«: الطوسي المحقق قال
 نحـو  علـي  تعـالي  علمـه  إثبات في ينهض ولا سبحانه فيه العلم أصل إثبات في يكفي إنما الاستدلال من الطور هذا إن

  ٥.الغيب وعالم الشهادة بعالم والعيان الاحاطة نحو علي تعالي علمه أن والمطلوب .والعيان الاحاطة
 مـشكوك  مجهولٍ لامر إثباتا يكون كي الان برهان سبيل علي ليس وعلمه الصانع وجود علي بالايات الاستدلال نإ

 وقدرتـه  وعلمـه  لذاتـه  بذاتـه  لظاهرا  الله التذكر هو الاستدلال هذا مرجع بل. العامة والعناوين بالوجوه تعالي له وتصورا
  ٦.نعوته وساير

 مـن  سـواه  مـا  لجميـع  والمظهـر  بذاتـه  الظاهر هو... اية ولا حد غير من علمه وسعة نوريته شدة لمكان تعالي  واالله
 ٧.للذات مكشوف وجوده فرض علي الصور لان بالصور علم بذاته علمه إن... المظلمة الحقائق
  :گويند عرفا هم مي

وضـوء الـضوء   » الـضوء «وهو القدر المشترك بين جميع مراتبه مـن   . بانه الظاهر بذاته، المظهر لغيره    » النور«قد عرف   
وهذا المعني حق حقيقة الوجود، إذ كما اا الموجودة بـذاا وـا توجـد الماهيـات            . وظل الظل في كل بحسبه    » الظل«و

عيـان والماهيـات    لاقيقة ظاهرة بذاا مظهـرة لغيرهـا مـن ا         المعدومة بذواا بل لا موجودة ولا معدومة، كذلك تلك الح         
  .المظلمة بذواا بل لا مظلمة ولا نورية

ظلة، كلها أنوار، لتحقق هذا المعني فيها، حـتي         لاشعة وا لاشباح وا لارواح وا لافمراتب الوجود من الحقائق والرقائق وا     
ع الشعاع الذي يدخل من البيت الاول إلي البيت الثـاني بـل             في الاشباح المادية وأظلال الاظلال السفلية، إذ كما ان شعا         

إلي الثالث وهكذا بالغا ما بلغ نور ظاهر بالذات مظهر للغير وإن كان بنحو الضعف في الصفتين، كذلك الوجودات الماديـة                 

                                                                                                                                                                             
 .٢٣٩ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ي ميانجيملك ١.
 .٢٨٢ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ميانجي ملکي ٢.
 .٢٨٧ ـ ٢٨٥ المطالب، ميزان: آقا جواد ميرزا ،راني ٣.
 .٢٤٢ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ميانجي ملکي ٤.
 .٢٨٤ ـ ٢٨٣ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ي ميانجيملك ٥.
 .٢٨٥ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ي ميانجيملك ٦.
 .٢٧٦ ،توحيد الإمامية: باقر محمد ،ملکي ٧.



  47/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

مظهرة لماهياا، بـل  المعدودة عند الاشراقيين من الغواسق والظلمات، كلها أنوار لكوا ظاهرة بذواا بما هي وجودات،              
نـور وكيـف لا     » الهاوية«و» بالظلمة«نفس المادة التي هي أظلم الظلمات وأوحش الموحشات المعبر عنها عند الاقدمين             

  ١.والوجود نور والجوهر من أقسام الموجود،،أحد من أنواع الخمسة الجوهرية وهي
 يکنند در علم حضور يال م ين جهت است که خ    ياکنند تنها از     ي را انکار م   يعلم حضور پيروان ميرزا    که   يهنگام

 قابـل   يرو غ ) معدوم( بدون نور وجود     عنييز باشند، و مکشوف هم مظلم الذات        يد دو چ  ي کاشف و مکشوف با    ي،فلسف
  :نديگو يچنان که م. اشراق باشد

 وجـود  كـه اين بـا  ؟باشد مي ء شي به علم و نفس اشراق و اشراقي وجود دليل چه به ذهن در ء شي صورت وجود
 ء شي به علم و كشف چگونه ء شي شبح آيا .داشت نخواهد اشراقي خود از پس است، نور از مجرد و... بالذات كه نفس

 كـشف  و علـم  آن، وجـود  يا و ذهني ء شي كه كند نمي اين اثبات آا تماميت تقدير بر ذهني وجود ثبوت ادله... است؟
  .كند ذهني موجود اثبات فقط بلكه است، خارجي ء شي

 با بود خواهد عالم براي خود كاشف و علم چگونه آن حضور و معلوم ء شي خود اصطلاحي، حضوري علم در آيا
 ٢باشد؟ بوده الذوات مظلمة امور از معلوم ء شي آنكه

 ـ چ تفـاوتي  ين جهت ه  ي نداشته، بلکه از ا    يا  مباني ين که بدون شبهه فلاسفه چن     در حالي   مکتـب مـيرزا    فلـسفه و     ين ب
  .باشند ينمحقيقي ت ييرت قائل به غي و وجدان و واجديو هر دو گروه در علم حضور ،ستين

  :نديگو يمپيروان ميرزا 
گـردد و تمليـک عاقـل بـه      غلط است زيرا معقول به عاقل موجود مـي ... اصل فلسفي قول به اتحاد عاقل و معقول 

بـاز  ) در ابتدا بود  (رها کند به لا شيئيتش که       معقول در عين املکيت عاقل باعث وجود او شده، و اگر عاقل معقول را               
. موجب وجود پيدا کردن او در موطن نفستان مي شود و او غير شماست             ... تصور شما از آتش به نحو ملکيت      . گردد مي

ه شما ب. ايد گردد و شما به غنايتان به جا مانده شما املک بر او هستيد و اگر رهايش کنيد او به لا شيئيت و فقرش باز مي
  ٣.توانيد به شأن خالقيت خدا تنبه پيدا کنيد آيتيت خودتان مي

 ـح فوق در ا يگرچه اعتقاد به اتحاد عاقل و معقول از اساس باطل و موهون است، اما توض               بـا اعتقـاد   هـم  ن مـورد  ي
  .ندارد فلاسفه و عرفا تفاوتي

افکار ابن عربي، و مباني فلاسـفه و        پيروان ميرزا در تفسير حقيقت خلقت و معرفت و خلق ذهني، شديدا تحت تأثير               
ايم، توجه شما را به عبارات ذيل در پاسخ اوهـام    چه بيان داشته   ما در اين مورد مضافا بر آن      . اند  سوفسطائيان قرار گرفته  

  :کنيم فلسفي و سوفسطائي جلب مي
واسـتدلوا لـه بأدلـة    . للمعلـوم زعموا أن المعلوم يوجد في العالم، وأن العلم وجود ظلي ضعيف    ... جماعة من المتفلسفة  

ومن جملـة  . وفرعوا عليه فروعا شنيعة وسنبطلها بحول االله وقوته، بل نبين أنه من السفسطة ومخالفة للضروريات    . سخيفة
  ٤.فروعه الاعيان الثابتة التي هي مجالي للوجود عند حزب الشيطان

لکنـهم  ... ود في الخارج لها أيضا وجـود في الـذهن         القائلون بالوجود الذهني يقولون بأن المعلومات کما يکون لها وج         
  ١...وهذا المقال منهم باطل لوجوه. يقولون إن الوجود الذهني وجود ظلي ضعيف لا يترتب عليه أثر

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٤٦٩شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري،  ١
 .٢٨٢ ـ ٢٨٠ المطالب، ميزان: آقا جواد زامير ،راني ٢.
  .٧٧٦معارف الهيه، . ٣
 .٥٣کتاب التوحيد ، شيخ محمد هادي راني قدس سره، .٤



  اهل توحيدعموم فقها و متكلمين و علما و  اعلام نظريه

 و ولـه  از انـسان  هرگـز  و شود، ينم شناخته ـ يحضور علم به نه و حصولي علم به نه ـ عنوان هيچ به خداوند ذات
 قطعا بپندارد، خداوند ذاتيا شهود و وجدان خود را        ،تصور كس هر و،  آيد ينم بيرون متعال خداوند شناخت در حيرت

 ،علم حقيقت يا ،خودش نفس يا ،چوب يا باشد سنگ بت آن حال ،است گرفته اشتباه غير قابل وصول     يخدا با را بتي
  .ديگر چيز يا و عرفاني و يفلسف وجود يا ،عقل يا

 و معلـوم  و عـالم  وحـدت  اسـاس  بـر  شـک  بدون کهـ   يشهود يحضور علم به خداوند ذات به نسبت ما شناخت
 ـ" عنوان به او وجود تصديق و اثبات به نسبت و ،است محالـ   باشد يم استوار وجود وحدت  و "اءيالأش ـ بخـلاف  ءيش

 استدلالي و يعقل تنها و تنها ولي بوده ممکن کاملا ،"بتيغ و حضور و شناخت و توهم و تصور تيقابل از متعالي خالق"
  .ديگر چيز نه است

  :فرمايند امير المؤمنين عليه السلام مي
 ٢.لم يکن الي اثبات الصانع طريق الا بالعقل، لانه لا يحس فيدرکه العيان أو شيء من الحواس

د قابل حس نيست که در عيان آيد، يا يکي از حواس براي اثبات صانع هيچ راهي نيست مگر به عقل، زيرا خداون
 .او را بيابد

 عالم معرفت يمعنا بلكه ،نيست تعين عدم و تعين جهت از و نبوده ياعتبار تفاوتي هم ذر عالم با ما كنوني عالم تفاوت
 ـ حاضر خاص مكاني و زمان در را ايشان ها انسان تولد از قبل متعال خداوند واقعا كه است اين ذر  و خـودش  و ودهنم

 ذات كنه شناخت و ديدن و يافتن نحوه به قطعا كه ـ است شده بيان روايات در مفصلا كه ينحو به را وليش و پيامبرش
 ـ اسـت  شـده  ثابت يقطعه   ادل و براهين و فراوان، نصوص و روايات اساس بر نيز مطلب اين و است نبوده او  معـرفي  ـ

  .است گرفته پيمان ايشان از تعريف اين مقابل در و ،فرموده
  يوجدان معرفتتفسير 

 و ايمان يعني (يابيم يم قلبمان و دل در يقيني طور به ما كه است معنا اين به ياله معرفت بودن وجداني :اول تفسير
که جـز از    ... و بيمج و بخشنده و رئوف و مهربان است يآفريدگار را اشيا ساير و ما كه) داريم ترديد قابل غير يآگاه
 تعين از نظر صرف با نه و باشد، يم او ذات در ما وجود نه و ،ماست در او ذات نه شود، جود مخلوقاتش شناخته نمي   راه و 

) تعينـات  از نظـر  صـرف  بـا  معلـوم  و عـالم  بودن ييك (يشهود يحضور علم به را يخف كتر آن وجود كنه مانهاذيت و
  ).واجديم (ايم كرده وجدان
پيروان مـيرزا و     تصريحاتو   مباني با ولي ،است پذيرش و تاييد مورد كاملا دين لاماع و متكلمين نظر در تفسير اين

  .سازد ينم هسففلا و عرفا
 از غير وجودمان ،شود ظر  صرف ما هاذيت و تعين از چنانچه يعني است واجديت يمعنا به وجدان: دوم تفسير

 لذا نيست يوجود اصلا آن جز كه را يوجود همين ، ما اشباح شدن واجد يعني وجداني معرفت پس نيست، يچيز خدا
 هذا يصير يا (باشيم يم واجد يعني ايم شناخته واسطه بدون و خودش به را خدا خود شود نظر صرف تعينمان از چنانچه

                                                                                                                                                                             
  .٢٢٤بدايع الاصول، علامه بهاني،  ١.
  .، از غيبت نعماني٩٠/٩١بحارالانوار،  .٢



  49/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 يبـرا  كـه  دارد امكـان  ينامتنـاه  مراتب به و ندارد پاياني هرگز خدا وجود واجديت اين چه اگر) معروفا يخفالم الكتر
  .شود لحاص عارف
 مينكلفقها و مـت    اعلام نظر از ليو گويند يم ها يوجود وحدت سايرو  پيروان ميرزا    كه است يچيز همان تفسير اين

  .نيست قبول قابل
اگر گفته شود معرفت وجداني به اين معنا است که معرفت االله از باب استدلال عقلي و برهاني نيست، بلکه به نفـس                       

پاسخ اين است که چنين تصديق و معرفتي داراي جنبه کاشفيت از واقع    . باشد قلوب مي خودش اولا و بالذات مجعول در       
  .نبوده، و با جحود و انکار وجود خدا هيچ تفاوت ارزشي نخواهد داشت

هاي مهمي که غالب فلاسفه و عرفا و پيروان ميرزا در باب معرفت وجـداني و حـضوري و شـهودي                      يکي از غفلت  
گويند که به اعتراف خودشان هر گونه سخني در باره آن باطل بـوده،                که از چيزي سخن مي     اند اين است   دچار آن شده  

حقيقت آن نه قابل تذکر است، و نه قابل دعوت کردن، و نه قابل کسب و تحصيل؛ چـه اينکـه اگـر منظـور از معرفـت                            
نند که خودش خودش باشـد    شود که کسي يا چيزي را دعوت به اين ک           باشد معناي آن اين مي     "وجدان بسيط "وجداني،  

گردد   و دعوت يا تذکر به آن باشد، حقيقت آن به علم حصولي برمي   "وجدان مرکب "و اگر منظور از آن      ! نه غير خودش  
  .باشد که اساس آن در نظر ايشان باطل مي

  :نويسد يم "معاد و مبدأ" .نيست پذيرش قابلنيز  يحضورو  حصوليبه  ،علم تقسيم
 كه است معلوم ليكن. بود خواهد محال نيز او علم حقيقت به علم پس است، محال او ذات تحقيق به علم چنانكه و

 او نـزد  معلومات ذوات حضور عنوان به همچنين و نيست... صورت... حصول عنوان به] معلومات به تعالي باري علم[
 علـم  مثـل  ها آن وجود از پيش ااشي به تعالي واجب علم و نيست معقول ها آن وجود از پيش معنا اين كه زيرا نيست،
 نيست معلوم ما بر آن حقيقت و نحو، دو اين از غير است ديگر نحوي به او علم پس.وجودش وقت در ها آن به اوست

  ١.نيست وجه دو اين در علم راه انحصار بر دليلي و
 ـ" بـر  مبـتني  و ،وجود وحدته  عقيد همان عينا عارف، وجود در او هستي شدن واجد راه از خداوند ذات يافتن  ييك

 و محدوديت حيث از ها آن تفاوت و ،هستي حقيقت حيث از "معلوم و عالم و علم اتحاد" و "مخلوق و خالق وجود دانستن
  .است تعين عدم و تعين و ،محدوديت عدم

 از متعـالي  لحـاظ  هـر  از كه است ذاتي وجود بر استدلال و برهان و دليل اقامه به منحصر متعال خداوند شناخت راه
 كنـه  بـه  واقعـا  كـه  ماسـت  آفريـدگار  و خالق او بلكه نيستيم، او وجود واجد عنوان هيچبه   ما و بوده مخلوقات وجود

  .ماست وجود با نايمب وجودش
 ـن و دعـا  و قيتصد مورد را يخداوند متعال پروردگار عبادت و يخداشناس باب در ما  و ابتـهال  و تـضرع  و شياي
 و ميرح ـ و رحمـان  و بيمج و بيقر واقعا که ميده يم قرار خودد  يم و ام  يت و ب  يو خش و خوف    انس و مناجات و التجا
  .است ما دگاريآفر

 است که در    بر خلاف هر صورتي   بلکه   نبوده، وهم اي عقل در بسته نقش صورتي يدارا خود مخلوقات مانند هرگز او
 ـک يم عبادت و شناخته واقعاـ  ميگفت که يا گونه ينهم بهـ  را خداوند خود ما صورت نيا در و. ديتصور و توهم آ    . مين

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .١٦ معاد، و مبدأ: سره قدس الدين جمال ،يخوانسار ١.



 ـبا را خداونـد  که شود يم گفته اگر بلکه م،يباش داده قرار او يجا به و شناخته را او يرغ نکهيا نه  او مخلوقـات  راه از دي
 ـ کـه  يا گونـه  همـان  بـه  يو وجود به بردن يپه  ليوس ،او مخلوقات شناخت و وجود که است نيا منظور شناخت  ميگفت

  .اي از ذات وي درخود ترسيم کنيم ، نه اينکه صورت و شکل و قيافهباشد يم
  :فرمايند يم السلام عليه  امير المؤمنين

  ١.وجوده إلا تنال أن الاوهام أعجز الذي  الله الحمد
  .است ساخته ناتوان رسند او وجود به جز اينكه از را ها انديشه و اوهام كه را خداوندي ستايش و حمد

  ٢.معرفتك عن بالعـجز إلا معرفتك إلي طريقا خلقلل تجعل لم
  .اي نداده قرار خود شناخت و معرفت سوي به راهي هيچ آنان، عجز و ناتواني از غير خويش خلق براي
  ٣.به التصديق معرفته كمال

  .اوست وجود به تصديق خداوند، شناخت درجه فراترين
  ٤.عليه بالدليل الدال هو بنفسه، عرف من بإله ليس

  .كند مي راهنمايي خود وجود بر دليل وسيله به كه است آن خداوند نيست، معبود شود شناخته كه چيزي هر
  ٥.بخلافه فهو تصور ما
  .است آن خلاف بر خداوند آيد، تصور در چه هر

  .إثباته ووجوده آياته، دليله
  .اوست اثبات او وجود و اويند، هاي نشانه و آيات او وجود دليل
  :فرمايند يم السلام ه علي الشهدا سيد
  ٦.، أو وجد في هواء أو غير هواءالبلاغ تحت طرح من برب ليس
  .نيست پروردگار وجدان شود) مثلا در نفس انسان( بوده، يا در هوا يا غير هوا رسيدن و وصول دسترس در آنكه
  :فرمايند يم السلام عليه  ادسج امام

 وجعـل  معرفتـه،  عن بالتقصير العارفين معرفة فشكر يدركه، لا بأنه العلم من أكثر إدراكه معرفة من أحد في يجعل لم
  ٧.إيمانا يدركونه لا أم العالمين علم جعل كما شكرا، بالتقصير معرفتهم

 كـه  را كساني معرفت. كرد نخواهند ادراك را او بدانند كه است نداده قرار اين از بيش احدي براي را خود شناخت
 طـور  همان است، داده قرار خويش شكر را ايشان معرفت همين و داشته، مشكور دارند او معرفت در تقصير به اعتراف

  .است دانسته ايمان را خود بودن ادراك غيرقابل به عالميان علم كه
  :فرمايند يم السلام عليه  باقر امام

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٤/٢٢١الأنوار، اربح ؛٧٢ التوحيد، ١.
  .٩٤/١٥٠ الأنوار، بحــار ٢.
  .اول خطبه البلاغه، ج. ٣
 .٤/٢٥٣ الأنوار، بحار ؛١/١٩٨ الاحتجاج،. ٤
 .احتجاج از ،٤/٢٥٣ الأنوار، بحار. ٥
 .٤/٣٠١ الأنوار، بحار ؛٤/٢٤٤ العقول، تحف. ٦
 .العقول تحف از ،٧٨/١٤٢ الأنوار، بحار ٧.



  51/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 بالناس، يشبه ولا بالحواس، دركي ولا بالقياس، يعرف لا الايمان، بحقائق القلوب ورأته العيان، بمشاهدة العيون تره لم
  ١.بالعلامات معروف بالايات، موصوف

 شود، نمي شناخته مقايسه با. اند يافته را او ايمان حقيقت به دلها هاي ديده و اند، نديده عياني مشاهده به را او ديدگان
 راه از او شـناخت  و شـود،  مـي  وصـف  خـود  آيـات  به تنها. ندارد شباهت مردمان به و گردد، نمي ادراك حواس با و

  .باشد مي هايش نشانه
 وـا  الـدليل،  أنيط ومنها غيره، أثبت وفيها الاوهام، تحاكم وإليها الرؤية، عن احتجب وا للعقول، صانعها تجلي ا
  ٢.به الايمان يكمل وبالاقرار ، باالله التصديق يعتقد وبالعقول الاقرار، عرفها

 قابـل  هاـ، آن خود بودن رؤيت قابل ملاك ـ به و. است كرده تجلي ها آن رايب مخلوقات خود راه از اشيا آفريدگار
 را اشـيا  بـا  خـود  غيريـت  و تباين ها آن خود در و است، كشانده ها آن خود سوي به را اوهام تحاكم و نيست، رؤيت
 را خـود  وجـود  بـه  اراقـر  و ايمـان  ها آن خود وجود به و داده، قرار خود وجود بر دليل را ها آن است، فرموده اثبات

  .است كامل ايمان او وجود به اقرار با و شود، مي حاصل عقل وسيله به خداوند وجود به تصديق است، شناسانده
  :نديفرما يم السلام عليه  صادق امام

  ٣.هلك هو، كيف  االله في نظر من
  .دوش هلاك چگونه است خداوند ذات که نديشدبي كس هر
 أن: والثـاني  بموجـود؟  ليس أم هو أموجود ينظر أن: فأولها أوجه، أربعة هو الاشياء نم معرفته تطلب الذي الحق إن
 مـن  فليس علة؟ ولاية هو اذ لما يعلم أن: والرابع صفته؟ وما هو كيف يعرف أن: والثالث وجوهره؟ ذاته في هو ما يعرف

 علم فممتنع هو؟ كيف: قلنا فإذا فقط، موجود أنه غير معرفته حق الخالق من يعرفه أن المخلوق يمكن شيء الوجوه هذه
  ٤.له بعلة شيء وليس شيء كل علة ثناؤه جل لانه الخالق، صفة في فساقط هو؟ ذا لما وأما. به المعرفة وكمال كنهه

: دوم؟  اينكه نگريسته شود كه آيا آن شيء موجود است يا نه          : اول .معرفت و شناخت حقيقى اشيا چهار وجه دارد       
. اينكه چگونگى و صفات آن چيز شـناخته شـود         : سوم؟  ه حقيقت و جوهر ذات آن شيء چيست       اينكه دانسته شود ك   

  .اينكه علت وجود آن شيء دانسته گردد: چهارم
شناخت صحيح هيچ يك از اين وچوه درباره خالق براى مخلوق ممكن نيست مگر اينكه فقط بداند كـه او موجـود                      

  . دانستن آن ممتنع است؟پس اگر گفتيم حقيقت ذات و صفات او چيست. است
  ، علت همه اشيا است، و هيچ چيز علت او نيست،هسؤال از علت نيز درباره خالق ساقط است، زيرا او جل تاؤ

  .بشناسد شود كه حقيقت ذات او را نيز و علم انسان به وجود او موجب نمى
  ٥.وتعالي تبارك بخلقه إلا يعرف ولا

  .شود نمي شناخته خويش خلق به جز خداوند
  :فرمايند يم السلام عليه رضا امام

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٣/١٩٣ الأنوار، بحار ١.
 .٤/٢٦ الأنوار، بحار ؛١/٩٧ ،كافي .٢
 .٣/٢٥٩ الأنوار، بحار ؛ ١/٩٣ ،كافي .٣
 .٣/١٤٨ الأنوار، بحار .٤
 .٤/٢٥٣ الأنوار، بحار. ٥



 الذين من إلهي يا بريء وإني وصفوك، به ما غير علي والتقدير قدروك، وبه فجهلوك هيئته، تبد ولم قدرتك بدت إلهي
 يـا  خلقـك  وفي عرفوك، لو عليك دليلهم نعمك من م ما وظاهر يدروك، ولن إلهي شيء، كمثلك ليس طلبوك، بالتشبيه

 ربي تعاليـت  وصـفوك،  فبذلك ربا آياتك بعض واتخذوا يعرفوك، لم ثم فمن بخلقك سووك بل يتناولوك، أن مندوحة إلهي
 ١.نعتوك المشبهون به عما

 تـو  حقيقـت  و كردند، توصيف خويش جهل به و نشناختند را تو است، ان در تو ذات و نمايان قدرتت خداوندا،
. نيـست  تـو  هماننـد  چيـز  هيچ زارم، بى جوياي تويند  تشبيه با كه آنان از من خدايا بار. گويند مى كه است آن از غير

بـراي   ايـشان  بـر  تـو  نعمـت  ظهـور  و آفـرينش  آثـار  شناختند، مى درست را تو اگر و شناخت نخواهند را تو هرگز
 تو قاتمخلو برخي از  نشناخته، را تو لذا دانستند، همسان خلقت با را تو ايشان اما كافي بود،  تو وجود بر راهنمائيشان

 آن بـه  را تـو  تـشبيه  اهـل  آنچـه  از مـن  اي پروردگـار   فراتري تو . پنداشتند آن مانند را تو و انگاشتند پروردگار را
  .ستايند مى

  ٢.عليه مدلولا كان ما بعد دليلا ولتحول المصنوع، آية فيه لقامت إذا... 
 او وجـود  بـر  او غـير  واسـطه  به بايد اينكه از پس و ،هشد  پديد او وجود در مصنوعيت نشانه صورت اين در... 

  .گرديد مي خود غير وجود بر دليل او خود و، خويش نيازمندي گوياي شد، مي استدلال
 الخلـق   االله خلـق  حجته، تثبت وبالفطرة معرفته، تعتقد وبالعقول عليه، يستدل  االله بصنع... مصنوع بنفسه معروف كل
  ٣.وبينهم بينه حجابا
 اسـتدلال  او وجـود  بـر  متعال خداوند آفرينش از ...است مخلوق و مصنوع شود واقع شناخت مورد كه چيزي هر

 خلايـق  مخلوقيت يابد، مي قرار او حجت  فطرت به و شود، مي حاصل او به معرفت و ايمان عقول واسطه به و شود، مي
  .است خلق و خالق بين حجاب خود

 إحاطة ولا كف، لمس ولا أذن، استماع ولا عين، رؤية إلي المرتاد الطالب ذلك في يحتاج لا حتي بخلقه عليه ويستدل
  ٤.بقلب
 بـا  لمـس  يـا  گـوش،  شنيدن يا چشم، ديدنمند  نياز ،جوينده اينكه تا شود مي استدلال او وجود بر خلق وجود به
  .دونش قلب با احاطه يا و دست،

  :فرمايد يم "سره قدس" يطوس شيخ
 أو بنفـسه  إمـا  الفعـل  عليهـا  يدل لا صفة علي يثبت أن يجوز فلا أفعاله، صفاته وإثبات تعالي إثباته إلي الطريق إن

 ٥.باطل وذلك الفاسدة، الاقوال من ذلك وغير وكمية كيفية له يكون أن لزم الاصل هذا نراع لم إن لانا بواسطة،
اي اثبات  ا به گونهشود خداوند متعال ر لذا هرگز نمي.  همانا راه اثبات خداوند تعالي و اثبات صفات او افعال اوست

زيرا اگر ما اين اصل را مراعات نکنيم لازم . کرد که غير از راه دلالت خلق و فعل ـ با واسطه، يا بدون واسطه ـ باشد  
  .ها باطل است آيد که او داراي کيفيت و کميت و اقوال فاسد ديگر باشد، در حالي که  همه اين مي

 ٦.بواسطة ولا بنفسه لا الفعل يقتضيها لا صفة علي إثباته يجوز لا

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٣/٢٩٣ الأنوار، بحار .١
   .٤/٢٣ الأنوار، بحار ؛ ١/١٥٣ السلام، عليه الرضا اخبار عيون ٢.
 .٤/٢٢٨ ار،الأنو بحار ؛ ١/١٥١ السلام،  عليه الرضا اخبار عيون ٣.
 .١٠/٣١٥ الأنوار، بحار ؛ ١/١٧٥ السلام، عليه الرضا اخبار عيون. ٤
 .٣٧ الاقتصاد،: طوسي قدس سره شيخ. ٥
 .٤١ الاقتصاد،: طوسي قدس سره شيخ .٦



  53/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

اي اثبات کرد که غير از راه دلالت خلق و فعل ـ با واسطه يا بدون واسطه   شود خداوند متعال را به گونه هرگز نمي
  .ـ باشد

  :نويسد يم "المرام قواعد"
 ـ بالبديهـة  معلومة غير أا: لنا. والاشعري المعتزلة لجمهور خلافا بالكنه، لغيره معلومة غير تعالي  االله حقيقة  وهـو  ـ

 أو فيه، داخلا يكون بما أو ـ، علمت كما مطلقا باطل وهو ـ بنفسه يكون أن إما الشيء تعريف لان بالنظر ولا ـ، بديهي
 التعريف هو والثاني له، جزء لا إذ محال، لذاته الواجب حق في والثالث والاول. عنهما يتركب بما أو عنه، خارجا يكون بما

 الـصفة،  تلك أو الاسم ذلك له ما أمر تصور يفيد إنما الصفة أو بالاسم التعريف أن علمت وقد لناقص،ا بالرسم أو بالاسم
 لا لـه  أذهاننـا  تعتبرهـا  التي وصفاته تعالي  االله أسماء من شيء فإذن الصفة، أو الاسم يفيد لا مما الشيء ذلك حقيقة فأما

. معلومـة  فحقيقتـه  معلـوم،  ووجـوده  وجـوده،  عـين  تعـالي   االله حقيقـة  بأن: الخصم احتج. بالكنه حقيقته تصور يوجب
 حقيقتـه  عين هو الذي وجوده فإن المقدمتين، في متحد غير الحجة هذه في الاوسط أن: جوابه. بياما سبق قد والمقدمتان

  ١.الحجة تتم لا وحينئذ... غيره وعلي عليه المحمول هو المعلوم ووجوده الخاص الخارجي وجوده هو

  يتعريف سلب

 خـدا  که شود ينم معلوم "ستين ديخورش خدا": شود مي گفته وقتي مثلا ست،ين حيصح سلبي فيتعر: نديگو يم يبرخ
  .باشد ستاره يا چيز ديگر اي ماه مثلا که است ممکن هم باز بلکه ست،يچ

 مثـال . کنـد  ينم تفاوتي آن بودن سلبي يرغ و سلبي مورد نيا در و باشد، مانع و جامع ديبا فيتعر که است نيا پاسخ
  .باشد نادرست آن بودن سلبي جهت از نکهيا نه ،ستبودن ا مانع و جامعفاقد شرط  که دارد اشکال جهت نيا از شما

 و شـکل  و جزء داشتن از متعالي موجود يکي است، قسم دو موجود": مييگو يم متعال خداوند مورد در که وقتي لذا
، بلکـه جـز     قسم اول محال است متعدد باشـد       که يا گونه به شبح و شکل و اجزا و مقدار يدارا موجود يگريد و شبح،

 خـالق ست که يدوم ممکن ن قسم و .ذات متعالي باري تعالي ـ که شيء بخلاف الاشيا است ـ هيچ موجود ديگري نيست  
 مانع و جامع ملاکا انبيانم. "، بلکه پيوسته حقيقتي عددي، و قابل زياده و نقصان، و پذيراي وجود و عدم است               باشد اشيا
  .ستين وارد آن به اشکالي چيه و بوده

 بالقلـة  متوهم أو متجزيء وكل والكثرة، بالقلة متوهم ولا متجزيء لا أحد واحد  واالله متجزيء، الواحد سوي ما إن
 ٢.له خالق علي دال مخلوق فهو والكثرة

اراي اجزا، و نه قابل فرض پذيرش كمي و  همانا جز خداوند يگانه همه چيز داراي اجزا است، و خداوند يكتا نه د   
هر چيزي كه داراي اجزا بوده، يا قابل تصور به پذيرش كمي و زيادي باشد مخلوق است و دلالت بر                    . باشد زيادي مي 

  .باشد كند كه او را خالقي مي اين مي
 از فـرار  يبرا ، و يما هشناخت را يکل و يمفهوم يخدا بلکه يما نشناخته را يشخص يخدا صورت نيا در ما: نديگو يم

  .يمواجد و افتهي وجدان و حضور نحو به را يخارج يشخص يخدا خود يمريبپذ يمناچار مشکل نيا
  :دينين عبارات را ببي خود اي نقض مدعايبرا: اولا :پاسخ

کـدام  شوند و هر  اسماي الهيه هم همين طورند و هر کدامشان خصوصيتي دارند و در اينکه به مفاهيم عام اطلاق مي      
اسمايي که بـر    ... ها نشانه جعل براي ذات لا موصوف هستند        اما در عين حال اين    . نيست نشانه خاصي هستند اختلافي   
                                                                                                                                                                                                                                                 

 .٧٦ ـ ٧٥ الكلام، علم في المرام قواعد: ميثم ابن بحراني، .١
 .٤/٥٣ الأنوار، بحار ؛ ١٩٣ توحيد،ال. ٢



نـشان را   دهد بلکه بي شود به مفاهيم عامه، چون حق متباين بالذات با خلق است، تعين به آن طرف نمي   حق اطلاق مي  
  ...ين است که اين نشانه را اختيار کرده و غير از اين نيستدار شدنش هم هم توجه کنيد که نشان. دهد نشان مي

دار  نشان هستند و او را نـشان       کنيم ولي اين مفاهيم نشان از بي       در هر صورت مفاهيم معيني را به اين الفاظ القا مي          
هـا    و انـسان   ها بـسته شـود     هاست که خدا براي خويش نشانه قرار داده تا دهان          اسما و اوصاف لفظيه هم آن     . کنند نمي

  ١.بتوانند مناجات کنند و دعا بخوانند و اين اسما و صفات هم مفتاح معرفت حق متعال است
گردند و بـه همـان علـم حـضوري وجـداني پنـاه           ها برمي  کم از همه آن    البته اين کلمات ايشان مقدماتي است که کم       (
  .)برند مي

 آمده در چاله از که است يکس مانند برد يم پناه يحضور علم به حصولي علماشکالات   از فرار يبرا که يکس: ايثان
 و باشـد  حصولي ديبا اي علم که ديا کرده اليخ فلاسفه و عرفا ريسا مانند که است نيا شما اشتباه. ندازديب چاه به را خود

ت، و نه به  اس) حصولي(ها   علم خداوند به اشيا و مخلوقات نه به داشتن صورت آن           است يهيبد که حالي در .يحضور اي
 خداونـد کما اينکه علم ما به خداوند نيز نه حصولي است و نه حضوري، چه اينکه                ). حضوري( حضور اشيا در ذات او    

  .باشد يم ام ذات در حضور قابل نه و ،دارد صورت نه متعال
 بر نه و م،يکن يم حملبرگرفته از ذات او جل و علا         يوهم و ذهني صور و ميمفاه بر نه را تعالي   خداوند يماسا ما لذا

 کـار  در يا واسـطه  چنـان  اي حضور ينچن نکهيا بدون بلکه باشد، حاضر ما ذات در آن نييع و يقيحق وجود که يزيچ
 تيقابل و صورت داشتن از فراتر دگاريآفر و ء،يش هر از متعالي يواقع يخدا خود متعال خالق مقدس ياسام با ،باشد

بوده،  خداوند مخلوق تازه که (روح و نفس و جن کلمه با نکهيا مانند. خوانيم ي و م  ميکن يم قصد را خود ذات در حضور
 ـواقع ازمجـرد     صـورتي  نـه  که حالي در کنم يم قصد را شما روح و نفس و جن واقعا) باشند يم شناخت قابل ذاتا و ت ي

 مـن  ذات در اي ،بوده يکي منوجود   با شما روح و نفس و جنوجود   نه و ،ام انتزاع کرده  شما روح و نفس و جنوجود  
 که قطعا با    "دهند ها و مفاهيم ذهني خداي واقعي را نشان نمي         صورت": گوييد  مانند هنگامي که خودتان مي     .دارد حضور

کنيد، و در اين باب ـ ولو اينکه از باب تذکر باشد ـ خود و ديگـران را      خود خداوند را اراده مي"خداي واقعي"عبارت 
، و گرنه بايد دهانتان را مطلقا بسته، و حتي همين جمله خود را هم مهمل و باطل و لهـو        سازيد  مي به خداي واقعي متذکر   

  :نديفرما يم عليه السلام صادق امام .و ضلالت و الحاد بدانيد
 اسم والماء للمأكول اسم الخبز هشام يا غيره، وكلها الاسماء ذه عليه يدل معني االله ولكن... اسما وتسعين تسعة الله إن

 ٢.للمحرق اسم والنار للملبوس اسم والثوب للمشروب
شـود و همـه      ها بر او دلالت مي     و خداوند معنايي است که به اين اسم       ... همانا خداوند متعال را نود و نه اسم است        

اسـت كـه   چيـزي  شود، و آب اسم همـان   اى هشام، نان نام همان چيزى است كه خورده مى       . ها غير خداوند است    آن
  .سوزاننده استچيز پوشيدنى است، و آتش نام همان چيز شود، و لباس نام همان  يده مىآشام

  :نديفرما يم و
 المعني عبد ومن أشرك، فقد والمعني الاسم عبد ومن كفر، فقد المعني دون الاسم عبد ومن. كفر فقد بالتوهم االله عبد من
 أمير أصحاب فأولئك وعلانيته سرائره في لسانه به ونطق قلبه عليه فعقد نفسه ا وصف التي بصفاته عليه الاسماء بإيقاع

  ١.حقا السلام عليه المؤمنين

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .درس چهل و ششممعارف الهيه، . ١
 .٨٧/ ١ كافي، .٢



  55/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 هم عبادت کند مـشرک شـده    را با ا اسم و معن   و هر کس  .  است ادت کند کافر شده   بهر کس خداوند را به توهم ع      
ان وصـف فرمـوده   بـه آ ا بر اساس صفاتي که خـودش خـود ر  و  ،آنقع نمودن اسامي بر ا و هر کس معنا را به و    .است

در ظاهر و باطن بـرآن باشـد ايـشان اصـحاب حقيقـي              نش  زبا و   ،ه آن عقيده قلبي داشته    ب که   يا به گونه  عبادت کند 
 .باشند اميرالؤمنين عليه السلام مي

   االله بااللهفة، معناي معريفطر معرفت ،ذر عالم

 از فراتـر " كتـاب  بـه  ود او جـل جلالـه اسـت       کند که معرفت خداوند فعل خ      ي که دلالت م   رواياتي صحيح فهم يبرا
 کتـاب  از قـسمتي  خلاصـه  ي،دسترس سهولت يبرا ما و. شود مراجعه دين اعلام و فقها و متكلمين يها كتاب و "عرفان
  :ميکن يم نقل جا نيا در را عرفان از فراتر
 بـه  را خود معرفت) كوچك موجودات (ذر عالم در متعال خداوند انكار، قابل غير و فراوان نصوص دلالت اساس بر

  .است گرفته پيمان خود ياوليا ولايت و خويش ربوبيت بر همگان از و فرموده، عطا بندگان
 و آيـات  ارائـه  جهـت  از خداوند معرفي اساس بر نيز ذر عالم تعريف كه است شده بيان مفصل طور به خود يجا در

 او افعـال  و آثـار  دلالت راه از خداوند شناخت عرض در معرفتي را ذر عالم معرفت كه كساني و است، بوده او مخلوقات
  .باشند يم خطا بر شمارند يم

 ـا بـه  متعال خداوند مورد در و باشد يم خودش حسب به يزيچ هر اندنينماد دانست که    يبا  بـه  کـه  اسـت  معنـا  ني
 بـت يغ و حـضور  و ابلهمق و تيرؤ و بروز و ظهور و خفا و لمس و حس از فراتر شأنه تعالي او که دهد نشان مخلوقات

 ـ تعالي و تبارک او و بوده، مخلوقات شؤون از همه ها نيا که چرا ،است  زهـا يچ همـه  بـا  نيمبـا  و ايالاش ـ بخـلاف  ءيش
 او دنبـال  خود اتيوجدان و تصورات و ادراکات محدوده در شد ينم اندهينما ما به معرفت نيا قتيحق اگر البته و باشد؛ يم
 در و (شـهود  و نهيمعا را ينمتع يرغ وجود کنه اي ي،نامتناه وجود قتيحق اي بت اي ستاره اي ماه اي ديخورش و ميگشت يم

  .ميدانست يم خود خالق را همان و ،يمکرد يم) ليتخ قتيحق
عليـه   حـسين  امـام  يدعـا  آخره  افزود به دانند، يم ممكن يامر را خداوند ذات شهود و معرفت كه كساني از يبرخ

  :آوريم يم را يمجلس مرحوم گفتار اين افراد اين اشتباه بيان يبرا كنند، يم ستنادا عرفه روز در السلام 
 ليس ولكن ذكرهما، سبق كما الزائر مصباح في طاووس وإبن الامين، البلد في الدعاء هذا أيضا" ره "الكفعمي أورد قد

 في الورقة هذه يوجد لم وكذا الدعاء، هذا رآخ إلي" غناي في الفقير أنا إلهي"قوله من وهو تقريبا ورق بقدر فيهما آخره في
 علي هي وإنما أيضا، المعصومين السادة أدعية سياق تلائم لا الورقة هذه وعبارات أيضا، الاقبال من العتيقة النسخ بعض
 إلحاقاته ومن الصوفية مشايخ بعض مزيدات من الورقة هذه كون إلي الافاضل بعض مال قد ولذلك الصوفية، مذاق وفق

 غفلـة  الاقبـال  في عنه طاووس إبن وأخذ الكتب، بعض في أولا بعضهم من وقعت إما الزيادة هذه وبالجملة. دخالاتهوإ
 عـدم  مـن  إليـه  أومأنـا  مـا  علـي  أظهر الثاني ولعل الاقبال، كتاب نفس في بعضهم من ثانيا وقعت أو الحال، حقيقة عن

  ٢.الاحوال بحقائق أعلم  واالله الزائر، مصباح وفي العتيقة النسخ بعض في وجداا
ولي در  , همان طور که گذشت کفعمي هم اين دعا را در بلد الامين، و ابن طاووس هم در مصباح الزائر آورده انـد                     

و همچنين اين ورقه در . تا آخر دعا، وجود ندارد" الهي انا الفقير في غناي"آخر آن دو به قدر ورقي که عبارت است از 

                                                                                                                                                                             
 .٨٧/ ١ كافي، .١
 .٩٨/٢٢٧ الأنوار، بحار .٢



ي اقبال موجود نيست، و عبارات اين ورقه با سياق دعاهاي ائمـه معـصومين علـيهم الـسلام          هاي قديم   بعضي از نسخه  
به همين جهت است که بعضي از علما ايـن ورقـه را از زيـادات و    . باشد سازگار نيست، بلکه بر وفق مذاق صوفيه مي   

  .الحاقات و ادخالات بعضي مشايخ صوفيه شمرده اند
ها وارد شده، و ابن طاووس هـم بـا غفلـت از      ول توسط آنان در بعضي از کتاب      خلاصه اين زيادت يا اين که از ا       

و يا اين که بعضي از ايشان در نفس کتاب اقبال تصرف کرده . حقيقت حال، دعا را از او گرفته و در اقبال آورده است
هاي قديمي    بعضي از نسخه  لذا اين قسمت، در     . و شايد هم احتمال دومي همان طور که اشاره کرديم ظاهر تر باشد            . اند

 .شود، و خداوند به حقايق احوال آگاه تر است و مصباح الزائر هم پيدا نمي
 آثـارش  طريـق  غير از و واسطه بدون او ذات كه نيست اين ،" خودش به متعال خداوند شناخت" يمعنا حال هر به
 است يديگر وجوه يدارا خودش، به خداوند معرفت صحيح يمعنا بلكه باشد، شده شهود و گرفته قرار شناخت مورد

  :كنيم يم اشاره ها آن از يبرخ به كه
 و مثل و شبيه و شبح و شكل داشتن از متره و اجزا، و مقدار بودن دارا از متعالي خداوند، ذات كه آنجا از) وجه اول 

 خـودش  بـه  بايد را او نهات و شود، ينم واقع او معرفي و شناخت آينه او خود از غير يچيز هيچ پس است، نظير و مانند
  .ديگر يچيز نه شناخت

  :فرمايند يم السلام عليه  امير المؤمنين
  ١.مثاله بغير يشبه فكيف له عديل لا ما وأما بعديله، الشيء يشبه إنما

ه  عديل و نظيري نيست چگونه ب       او  براي يزي که چ  و اما آن   ،شود عديل و نظير خود تشبيه مي     ه  هر چيزي ب  همانا  
  . که مانند و مثال او نيستشود ه  تشبيچيزي
  ٢.بخلقه لاإ يعرف ولا... ند ولا ضد، ولا مثل ولا شبه، لا

  .شود جز از راه خلقش و شناخته نمي... براي خداوند شبيه و مثل و ضد و مانندي ندارد
  :فرمايند يم السلام عليه  صادق امام

 والاسماء أسمائه غير وهو بأسمائه يسمي... غيره يعرف إنما فه،يعر فليس به يعرفه لم فمن ، باالله عرفه من  االله عرف إنما
  ٣.المعرفة عن ضال فهو يعرف لا بما يؤمن أنه زعم فمن الواصف، غير والموصوف غيره

 بلكه ,نشناختهخودش نشناخته، او را ه  پس هر كه او را بشناسد که او را به خودش بشناسد، ا را مي خدتنها کسي 
هاي او     و نام  ،هاي خود است   غير نام در حالي که او      شود نامهاي خود ناميده مي   ه  بخداوند  ... تشناخته اس غير او را    

شناسد گمراه  چه نمي آنه  پس هر كه گمان كند كه ايمان دارد ب        .استکننده  وصف  از   غير   ، و موصوف  . غير او است   هم
  . از معرفت است

 واحـد  هـو  وإنما غيره، والصورة والمثال الحجاب لان مشرك، فهو بمثال أو بصورة أو بحجاب  االله يعرف أنه زعم ومن
   ٤.بغيره عرفه أنه زعم من يوحد فكيف موحد

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٤/٢٧٦ الأنوار، بحار ؛٤٨ التوحيد، .١
 .٣/١٩٣ الأنوار، بحار .٢
 .٤/١٦١ الأنوار، بحار ؛١٤٢ التوحيد، .٣
 .٤/١٦١ الأنوار، بحار ؛١٤٢ التوحيد، .٤



  57/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

و هر کس گمان کند که خداوند را به حجاب يا صورت يا مثال شناخته پس او مشرک است زيرا حجاب و مثـال      
داند کسي که خدا را به غـير او          ميو صورت غير خداوندند و همانا خداوند واحد يکتاست پس چگونه خدا را يگانه               

  .شناخته است
 احتمـال  و ـ ينامتناه يا و يمتناه يا حال ـ مقدار يدارا ذات به است منحصر مخلوق نظر در ،"موجود") دومـ وجه  

 خداونـد  كه يهنگام تا بنابراين .است يمنتف او نظر در صرفا باشد كل و جزء از متعالي و مقدار با مباين كه ذاتي وجود
 وجـود  به را او و ندهد، نجات الوهيت يبرا لايق موضوع به التفات عدم و فكر، در قصور اين از را بشر خودش متعال،
 اين در و بود، خواهد مطلق مجهول وي يبرا يخداشناس يحقيق موضوع نفرمايد، متوجه خود ياجزا و مقدار از متعالي

  .باشد يم "طاقي لا ا بمتكليف" معرفت تحصيل به او نمودن لفمک حال
 ـ اسـت  اشـيا  همـه  خـلاف  بـر  كه ذاتي عنوان به ـ خودش وجود متوجه را مخلوقات اولاً كه اوست خود تنها پس  ـ

  .نمايد يم اثبات عقول يبرا را خويش وجود خود، مخلوقات وجود راه از ثانيا و سازد، يم
  :فرمايند يم السلام عليه  صادق امام

  ١.ربه أحد يعرف لن ذلك لا ولو نفسه فعرفهم
  .شناخت و اگر چنين نبود هيچ کس پروردگار خود را نمي, پس خداوند خود را به ايشان معرفي نمود

  ٢.رازقه من ولا خالقه من أحد يدر لم ذلك لا ولو
  .دانست خالق و رازق او کيست و اگر چنين نبود احدي نمي

  االله يكلـف  لا البيـان   االله علـي  إن لا،: قال المعرفة؟ ا ينالون أداة الناس في جعل هل: السلام عليه    االله عبد لابي... 
  ٣.آتاها ما إلا نفسا  االله يكلف ولا وسعها إلا نفسا

نه بلکه بر : اي قرار داده تا به معرفت او برسند؟ فرمودند آيا در مردم وسيله: از امام صادق عليه السلام سوال کردم
ي را تکليف مگر به اندازه قدرت و تـوانش و هـيچ کـسي را تکليـف                  خداست که بيان کند و خداوند متعال هيچ نفس        

  .کند مگر به همان اندازه که به او قدرت داده است نمي
  ٤.سبيلا إليها لهم يجعل ولم المعرفة العباد  االله يكلف لم

  .خداوند بندگان را به معرفت تکليف نفرموده، و براي ايشان راهي به سوي آن قرار نداده است
  ٥.يقبلوا أن عرفهم إذا الخلق علي  والله يعرفهم أن  االله علي وللخلق يعرفوا، أن خلقه علي  الله ليس

و بـر   . خدا را بر بندگان اين حق نيست که او را بشناسند،  بلکه بر خدا لازم است که خود رابه ايشان بـشناساند                      
  .خلق واجب است که هنگامي که خداوند خود را به ايشان شناساند بپذيرند

 بـه  هـا  آن نسبت از اولي خداوند، به ـ باشد معرفت و عقل نعمت ها آنه  جمل از كه ـ خير گونه هر نسبت) جه سوم و
  .باشد يم مخلوق

  :فرمايند يم السلام عليه  امير المؤمنين
                                                                                                                                                                                                                                                 

 .الدرجات بصائر از ،٥/٢٥٠ الأنوار، بحار ؛ ١/٤٧ ،الهداة إثبات .١
 .٥/٢٤٣ الأنوار، بحار ؛١/١١٧ الشرايع، علل .٢
 .١/١٦٣ ،كافي .٣
 .محاسن از ،٥/٢٢٢ الأنوار، بحار .٤
 .٤١٢ التوحيد، ؛ كافي از ،١/٤٤ ،الهداة إثبات .٥



 مـصنوع  مـدبر  أنـه  فعرفت وعرض، طول من الحدود فيه وأحدث خلقه حين  باالله آله و عليه    االله  صلي محمدا عرفت
  ١.كيف ولا شبه بلا نفسه وعرفهم طاعته الملائكة ألهم كما وإرادة، منه وإلهام باستدلال
 را به خدا شناختم، چرا که او را خلق نمود و حدودي مانند طول و عرض در او احـداث                     آله و عليه    االله  صليمحمد  

همان طور که طاعت خود را     . و مصنوع است  لذا بر اساس استدلال و الهام و اراده الهي شناختم که او تدبير شده               . نمود
  .به ملائکه اش الهام نموده، و خود را بدون شبيه و کيفيت به ايشان شناساند

  :فرمايند يم السلام عليه  صادق امام
  ٢. باالله إلا  االله معرفة تدرك ولا  باالله إلا شيئا مخلوق يدرك لا

  .شود مگر به خدا  خدا هم در ک نميکند مگر به خدا، و معرفت مخلوق هيچ چيزي را درک نمي
  ٣.إياه وبلغته إليه ووفقته له حددته ما إلا نعتك من شيئا يعرف ولا وصفك، من شيئا يبلغ أن أحد فليس

اي  کند مگر آن چه که خود براي او معين نموده رسد، و اوصاف تو را درک نمي پس احدي به چيزي از وصف تو نمي
  .، و او را به آن رسانده ايو او را به آن موفق فرموده اي

  :فرمايند يم السلام عليه  رضا امام
 تحـق  لا العبـادة  إن... القديم صفات من لا المحدث صفات عن الافول لان الافلين، أحب لا قال الكوكب أفل فلما... 

 قومه علي به احتج ام وكان والارض، السماوات وخالق لخالقها العبادة تحق وإنما والشمس، والقمر الزهرة بصفة كان لمن
  ٤...قومه علي إبراهيم آتيناها حجتنا وتلك تعالي  االله قال كما وآتاه  االله ألهمه ما

دارم، زيرا غروب کردن از صـفات         من غروب کنندگان را دوست نمي     : پس هنگامي که ستاره غروب کرد فرمود      ... 
و . هره و ماه و خورشيد باشد شايسته نيستهمانا عبادت براي کسي که به صفات ز… مخلوق است نه از صفات قديم

آن چه که ابراهيم به آن در مقابل قوم خود استدلال نمود چيزي بود که خداوند به او الهام فرمود و آن را به او عنايت                          
  …و آن است حجت و برهان ما که آن را به ابراهيم در مقابل قومش عطا فرموديم: فرمايد خداوند متعال مي. نمود

  يفطر معرفت و ذر عالمنادرست تأويل 

 را خداونـد  وجـود  كنه بگذريم خود تعينات از اگر كه است ينهم زين يفطر معرفت يمعنا فلاسفه و عرفااز ديدگاه   
 ذر عـالم  اينكـه  نه باشد يم مطلب همين است شده بيان روايات در كه ذر عالم معرفت از منظور و ،يابيم يم واسطه بدون
  .باشد داشته زماني تقدم ما عالم به نسبت
  :سدينو يم "الميزان تفسير"

 أمـرا  وجـد  وجودهـا،  أطـوار  جميع في وحاجتها را، إلي فقرها وشاهد نفسه، آيات إلي بالنظر الانسان اشتغل إذا
 وإرادـا  وبـصرها  وسمعهـا  قـدرا  و وعلمها وحياا وجودها في متصلة والكبرياء، بالعظمة متعلقة نفسه وجد. عجيبا
 مـن  وغيرهـا  والقدرة والعلم والحياة الوجود من وكمالا وجمالا وسناءا اءا يتناهي لا بما وأفعالها صفاا وساير وحبها
 ولا حجاب، عنها يحجبه فلا. را وتذكر شيء كل وتنسي را، إلي وتتوجه شيء كل عن تنصرف ذلك وعند... الكمال
  ٥. باالله  االله بمعرفة تسمي أن ا الاحري المعرفة وهذه .لانسان قدر الذي المعرفة حق وهو بستر، عنه تستتر

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٣/٢٧٢ الأنوار، بحار. ١
 .٤/١٦١ الأنوار، بحار ؛١٤٢ التوحيد،. ٢
 .٩٥/٤٢١ الأنوار، بحار .٣
 .الأخبار عيون از ،٧٣٦ ـ ١/٧٣٥ ين،الثقل نور .٤
 .٦/١٧٢ الميزان، تفسير: حسين محمد طباطبايي، .٥



  59/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 بـلا  معرفة ربه معرفة ذلك وعقب شيء، كل من ربه إلي انقطع غيرها عن ا وخلا نفسه بآية اشتغل إذا الانسان إن
 ساحة بمشاهدة الانسان يذهل ذلك وعند مضروب، حجاب كل يرفع الانقطاع إذ سبب، تسبيب بلا وعلما وسط، توسيط
  ١. باالله  االله معرفة تسمي أن المعرفة ذه وأحري نفسه، عن والكبرياء العظمة

 و نـات يتع رفـع  مرحله همان آن از منظور و نداشته زماني تقدم ما عالم به نسبت ذر عالمپيروان ميرزا نيز بر اينند که       
  .باشد يم او با بودن يکي و واسطه بدون خداوند ذات ديدن و يافتن و قات،يتصد و تصورات يتمام از گذشتن

 ايـن  است، رتبي قبليت نيست، زماني قبليت شود مي گفته كه هم قبليت است، رتبي قبليت گذشته نشئات در قبليت
 ديروز شناسيم، نمي امروز شناختيم مي ديروز بگوييم كه نيست زماني قبليت. است علم مفاتيح از يكي بفهميد خوب را

  ٢.است اي نشئه و رتبي قبليت ،قبليت نيست، امروز و ديروز شناسيم، مي امروز شناختيم نمي
  ٣.شناساند ما به را خودش خدا ـ خودمان نشئه در يعني ـ زماني پيشيت نه رتبي پيشيت به بدن اين از پيش ما

شـود كـه يكـي ايـن         شود و گر نه صورت نوعيه جوهريه سبب نمـي          اين اذن خداست كه فرد صاحب كمالات مي       
اين "همين . ايد به اذن خداست و بس اندازه مالكيت شما از نور آن كسي كه مالك شده... گري آن طورطوري شود و دي

من و شما قطعاً كوچكتر از آنيم كه مالك نور عظمت خدا شده باشيم، بلكـه        ... شما را تشخص بخشيده است    " طور بودن 
اگر به حالت انخلاع درآييد و ايـن  . ، يا حتي اولياء االله  الانبيا يا ائمه هدا شده باشيم       كوچكتر از آنيم كه مالك نور خاتم        

ممكـن  . تجريد ساعتي ادامه پيدا كند ممكن است بفهميد كه ماهيتتان مالك نور چه كسي شده و قائم به چه كسي هستيد                    
نجـا  است به يكي از اصحاب امام صادق و يا به يكي از ياران امام عصر عجل االله تعالي فرجـه قـائم باشـيد و در اي                          

شـده  ... ممكن است مالك نور وجود يـك دهـاتي        ... نفس ناطقه ما  ... هايي است كه هنوز گفتنش مصلحت نيست        حرف
اين ... ممكن است خداوند از نور ولايت امام عصر به فلان روستايي تمليك كند و از نور او به من و شما عطا كند... باشد

شود كه عقايد و معارف الهيه  كند كه در آن جا روشن مي ب بدن مهيا ميمقدمه زمينه را براي عوالم ذر و بعد از آن تركي
  ٤.تا چه حد ارزشمند است

  انکار معناي امکان و موضوع اجتماع و ارتفاع نقيضين

 ثبوتـا  و دهـد  يم تشكيل وجود حقيقت را واقعيت متن كه است اين عرفاني و يفلسف معارف ايت كه نرود يادمان
 يـا  اجتمـاع  و بـوده،  ممكـن  واقعـا  آن يبرا عدم و وجود كه باشيم داشته يالوجود ممكن خارج رد ما كه ندارد يمعناي

  .باشددر مورد حقايق خارجي قابل فرض  آن يواقع يمعنا به نقيضين ارتفاع
  :گويد شبستري مي

  ٥.ندارد خارج در قتييحق عني ياست ياعتبار امکان
  :نويسد يم "المراد كشف تعليقات"

  ٦.غيره إلي وانقلابه نفسه عن الشيء انفكاك لاستحالة مطلقا، للعدم قابل غير أنه كما مطلقا، عولمج غير فالوجود

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٦/١٧٥ الميزان، تفسير: حسين محمد طباطبايي، .١
  .١١٢: الهيه معارف .٢
 .١١٥: الهيه معارف .٣
 .٨٣٢معارف الهيه، درس پنجاه و پنجم، . ٤
 .٢٩٩،يشبستر محمود خيش آثار مجموعه .٥
 .٤٧٧ المراد، كشف تعليقات: حسن ،يآمل زاده حسن ٦.



 خود غير به و شده جدا خود حقيقت از چيزي است محال كه چرا عدم،و نه قابل  ست،ا جعل قابل هرگز نه وجود،
  .گردد تبديل

  :نويسد يم "الهمم ممد"
  ١.است سرگرمي براي امكان در بحث و است وجوب است دوجو دار در آنچه بنگري دقت به چون

  :نويسد يم "حكيم و عارف ديدگاه از وحدت" رساله
 و همه قيوم و همه بر قائم و موجودات همه اصل وجود و است، لذاته واجب نيست عدم و وجود قابل چون وجود

  ٢.هستند او به قائم همه
  :گويد ميرزا مهدي اصفهاني نيز مي

 مفهـوم  ولا بذاتـه  الظاهر وهو وحقيقته الوجود ذات ـ العدم نقيض هو و ـ أحد كل عند بديهي هو ذيال الوجود إن
 النقيضين اجتماع امتناع بداهة فإن المزبور التصديق حال يظهر ومنه ...ايذات ظهورا أحد لکل ظاهر بنفسه الوجود بل ...له

 والارتفـاع  الاجتمـاع  اسـتحالة  يـستند  حـتي  هناك معقولة قضية فلا... العدم طارد وأنه الوجود حقيقة ظهور إلا ليست
  ٣.إليها

 را آن بلكـه  شـناخت،  حصولي علم به را آن بتوان كه ندارد مفهوم اصلا وجود حقيقت يبشر معارف اساس بر نيز
 ذات بـه  ظـاهر  وجود حقيقت ،يحضور علم جهت از البته و شناخت، وجداني يشهود يحضور علم راه از تنها بايد
 و علـم  و (وجود جز اينكه چه نيست متصور آن يبرا ظهور عدم و خفا عنوان هيچ به وبوده،   ظهور عين بلكه ،خود

. باشد وجود كننده ظاهر بتواند كه نيست يچيز) باشد يم وجود به راجع همه كه كمالات ساير و شعور و فهم و قدرت
  .باشد يم) ماهيات و ها صورت يعني (خود غير كننده ظاهر و خود ذات به ظاهر) شعور و فهم و علم و (وجود لذا

  :نويسد  مي"ة الحکميةتعليقه ا"
 إدراك هـو  إنمـا  العقـل  شـأن  فـإن  الاسامي، مجهولة حقايق الموجودات وإن الحقيقي، الوجود كنه يعرف لا العقل إن

  ٤.الحضوري بالعلم إلا عينية حقيقة أنه بما يعرف لا الخارجي والوجود الحصولي، العلم أقسام أحد هو الذي المفاهيم،
 كـه  مفاهيم شناخت تنها عقل شأن زيرا نشانند، بي حقايقي موجودات و شناسد نمي را حقيقي وجود كنه عقل، همانا

 حـضوري  علم به جز است عيني حقيقت اينكه حيث از خارجي وجود اما باشد، مي است حصولي علم اقسام از يكي
  .شود نمي شناخته

  :نويسد يم "الإلهية الفلسفةو السلام هيعل الرضا يموس بن علي" كتاب
 أفاد حيث". مصنوع بنفسه معروف كل: "له ماهية لا وأنه تعالي، بذاته الاكتناه إمكان عدم في السلام هيعل قوله ونحو

 ـ بنفـسه  معروفـا  يكـون  لا الاشـياء،  جميع صانع هو بل أصلا، لشيء مصنوعا يكون لا ما بأن السلام هيعل  بذاتـه  أي ـ
 لانه يحاذيه، له مثال ولا تحكيه، له صورة لا إذ بالكنه العقل يدركه لا الذي المحض الوجود وراء له ماهية لا إذ ـ وماهيته

  ٥.شيء كمثله ليس

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .١٠٧ ممد الهمم در شرح فصوص الحکم، حسن، ،يآمل زاده حسن. ١
 .٨٠ م، آملي، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حکيزاده حسن ٢.
 .٤٨ ـ ٤٧ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ٣.
 .٣٩ ،الحكمة اية يعل تعليقة ،يتق محمد ،ييزد مصباح ٤.
 .١٧ ،الالهية والفلسفة السلام هيعل الرضا يموس بن علي:  آملي يجواد ٥.



  61/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 واسـطه  بـه  يا و باشد، مي آن ماهيت واسطه به يا چيزي هر شناختن... زيرا ببريم پي توانيم نمي هستي حقيقت به ما
 هـيچ  بـه  ما گفت بايد روي اين از پس... ندارد تحقق حقيقتا چيز دو اين از كدام هيچ هستي حقيقت در و آن، خواص
 بـه  خـود  و بالـذات  يا بايد هستي واقعيت كه است روشن جا همين از و بشناسيم توانيم نمي را هستي واقعيت اي وسيله
 بالذات واقعيت كه گرفت نتيجه اينگونه يدبا ايم برده پي واقعيت به ما چون و باشد، محال وي شناختن يا و معلوم خود

 ١.است واقعيت بي واقعيت فرض عينا مجهوله واقعيت فرض يعني ـ شود نمي مجهول هرگز و است معلوم
  :ديگو يم يشبستر

  ٢.ستين ييرتغ قابل فطرت و است کمالات منبع وجود که است يفطر را ذوات تعالي حق معرفت
 آن حجـاب  تفکـر  بلکـه  اسـت  محـال  حاصـل  ليتحص که ستين تفکر ابلق طيبس معرفت عني ي يفطر ادراک نفس

  ٣.گردد مي
 نظـرون  ي وتـراهم : "مرکـب  نيا و است طيبس آن که علم عنيي. است ادراک ادراک يرغ معرفت عني ي يفطر ادراک

  ٤.بصرون يلا وهميك إل
 ـ حـواس  رهگذر از که پردازد علم به اگر معرفت مقام استغراق وقت در کامل واصل  حاصـل  يخـارج  و يداخل

  ٥.گردد محجوب شود مي
  :دينيبب مورد نيا در زين را پيروان ميرزا کلمات نکيا

 في السلام عليهم   الائمة تكلم وقد فيک باطل قول ٦العرفاء قال كما الكنه معرفة باب وسد  االله معرفة بامتناع فالقول
 إلي متوجهـة  كلمام بل المصفاة الغير النفوس من احد لكل كلمام ليس نعم بصبيان ليسوا وهم الذات كنه معرفة باب

 لحجيتهم وتتميما لمكاشفام تأييدا شيعتهم أكابر كبعض  باالله  االله كنه ومعرفة الحقيقي الشهود مقام إلي الواصلين الازكياء
 توجـه  انحـصار  من ذكرنا ما لاجل فيه يتكلمون انما  االله في التكلم عن السلام  عليهم يهم فمع وأوليائه  االله خلفاء بأم

 تعينيتـه  ولا إطلاقـه  لمكـان  بغـيره  لا بـه  ولكـن  ممكـن  تعالي كنهه شهود أن والغرض. الواصلين الازكياء إلي الكلمات
 فقط  االله هو الظاهر بل المظهر عين الظاهر وليس المسمي عين ليس الاسم أن ظهر ذكرنا ومما. المخلوقة الماهيات ومحدودية

 ٧.مكان عنه يخلو ولا غيره أحد لاو سواه شيء وليس
. وارتفاعهـا  النقيـضين  اجتمـاع  امتناع عندهم التصديقات أبده ومن الوجود مفهوم عندهم المتصورة المفاهيم أبده من

 ـ العدم نقيض هو و ـ أحد كل عند بديهي هو الذي الوجود فإن اشتباههم يظهر الوجود لحقيقة المفهوم توهم نفس ومن
 ذاته خلاف لانه مفهوما يصير لا والفهم بالوجود يكون الفهم فإن له مفهوم ولا بذاته الظاهر هو و يقتهحق و الوجود ذات

  .ايذات ظهورا أحد لکل ظاهر بنفسه الوجود بل

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .هفتم مقاله رئاليسم، روش و فلسفه اصول: حسين محمد ،يطباطباي ١.
  .٢٨٧ ،يشبستر محمود خيش آثار مجموعه ٢.

 .٢٩٠،يشبستر محمود خيش آثار مجموعه٣. 
 .٢٩٠،يشبستر محمود خيش آثار مجموعه ٤.
 .٢٩٢،يشبستر دمحمو خيش آثار مجموعه ٥.
 بـه  خـدا  ذات وجدان و تعينات از نظر صرف حيث از و دانند يم محال را خدا كنه معرفت حصولي علم جهت از تنها هم عرفا كه است روشن ٦.

 وجـود  ثلاثـه  يهـا  مـشرب  بين اختلافي هيچ جهت اين در و دانند يم محال را عدمش بلكه دانسته ممكن كاملا را آن يشهود يحضور علم
 .دندار

 .٧٠ ـ ٦٩ اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٧.



 الاشـياء،  أغلـط  من مفهومه: يقال أن ينبغي بل غلط الخفاء غاية في وكنهه ـ الاشياء أعرف من مفهومه: القائل فقول
 التصديق حال يظهر ومنه. ةيوالمعقول ةيالمفهوم ناقض ي هيرلغ والمظهر بذاته الظاهر يالنور الامر إذ. الجلاءـ غاية في نههکو

 حتي هناك معقولة قضية فلا... العدم طارد وأنه الوجود حقيقة ظهور إلا ليست النقيضين اجتماع امتناع بداهة فإن المزبور
  ١.إليها والارتفاع الاجتماع استحالة يستند

  قابل شناخت به علم حـصولي      يرقت وجود را بدون صورت، و ظاهر به ذات خود، و غ           يبدون شک عرفا ذات و حق     
ن گفتار به عنوان مذهب عرفا ارائه شد کاملا نادرست بوده، و آن چه به عنـوان پاسـخ مطالـب                     يدانند لذا آنچه در ا     يم
بـدون هـيچ     "معارف القـرآن  " م که ينيب يم وجود هم م   ت مفهو يدر مورد تثب  .  خود آنان است   ينا مدعا يان شد ع  يشان ب يا

  :يسدنو يم با فلاسفه و عرفا يگونه اختلاف اساس
فينتـزع حيـث الکـون      ... وواقع الماهية والوجود ليس بحکم العقل بل هو تحليل نفس الانسان کما اعترف به البـشر               

ومنـشأ انتـزاع مفهـوم      . ن أفعال نفـس الانـسان     وهذا تحليل نفسي م   ... فيتصور مفهوم الوجود العام البديهي    ... والثبوت
  ...الوجود والماهية ليس الا

ان منشأ انتزاع المفهوم العام البديهي المتصور من الوجود عند البـشر لـيس الا هـذا الکـون المختلـف بـالاعراض و                    
  .الانتزاعات

  :ديافزا ي ممکتب ميرزا
 بل يتعقل، ولا يتصور ولا يتوهم لا الوجود إن حيث وجهالة ضلالة كله وتعقله وتوهمه وتصوره الوجود عن البحث

 ٢.الوجداني الحضوري بالشهود يشاهد

  ...و حيوانات ،اجسام ،شيطان وجود، شرك معناي

اي باطـل و مخـالف بـا عقـل و            عقيده ـ مخلوق چه و باشد خالق چه ـ ،موجود يك به وجود دانستن منحصرگر چه   
 موجـود  چنـد  يا دو نه باشد معتقد خدا چند يا دو به انسان كه است اين ويتثن و شرك برهان و ضرورت اديان بوده، و 

 و شـرك  موجـود  دو وجود به اعتقاد عرفا و فلاسفه، اما بر اساس مباني      باشند يو مخلوق بقيه و خالق ها آن از ييك كه
 پرسـتيده  كـه  يچيـز  هـر د  ايشان معتقدن  لذا .نيست يوجود خدا جز عالمتمام   دردر نظر ايشان     و انگاشته شده،  ثنويت

  .است بوده خدا پرستش واقع در هم اسرائيل بني پرستي  گوساله حتي و ،شده عبادت خدا حقيقت در شود
 شـيطان . نـاميم  يم ياله صفت و اسم را ها آن كه خداوندند هستي تعينات و ذات يها جلوه اشياه  همافزايند   عرفا مي 

  .نيست يچيز خدا جز ،تعين اين از نظر  صرف با و ،وجود اصل لحاظ از بوده، ياله "مضل يا" اسم مظهر هم
 مظهـر  و چيـست  بـت  الحقيقه في كه شدي آگاه و بدانستي نمايد مي بت انكار و است توحيد به قائل كه مسلمان اگر
 و كـرده  حـق  هم را بت. است پرستي  بت در حق دين البته كه بدانستي است، كسي چه بت صورت به ظاهر و كيست
 به او چون و... است شده ظاهر بت صورت به كه است حق هم و... باشند پرست بت كه گفته حق هم و است، هآفريد

 چـه  هـر  و نيست، موجود حق غير الحقيقه في چون... است بوده نكو و خوب است، گشته ظاهر و متجلي بت صورت
  ٣.است حق هست

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٤٨ ـ ٤٧ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني ١.
 .١٩٣ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ٢.
 .٦٤٧ ـ ٦٣٩ راز، گلشن شرح: محمد ،يلاهيج ٣.



  63/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 ايـن  حقيقـت  ولي است دشوار سخن اين شنيدن و گفتن چند هر حقند، اسماي از اسم يك مظهر ممكنات، از يك هر
  ١.است" مضل يا "اسم مظهر هم شيطان: كه است

 أو شـجر  أو بحجـر  الخاص اسمه مع إلها كلهم سموه ولذلك فيه، يعبد للحق مجلي معبود كل رأي من المكمل والعارف
  ٢.ملك أو كوكب أو إنسان أو حيوان

شود، و به همين جهت است كه همـه          يبداند كه در آن پرستيده م      را محل ظهور حق      يعارف آن است كه هر معبود     
اند، گرچه نام آن يا سنگ است و يا درخت، و يا حيوان است و يا انسان، و يا ستاره است و                       ناميده" اله"ايشان آن را    

  .يا فرشته
 هـستي  ينع او ينتع که ذاتي به گردد مخصوص شود واقع که قيطر هر به است يعدم او ينتع که يعابد از عبادت

  ٣.عابدون له کل يأ" قانتون له کل "باشند حق عابد جمله و"اهيإ إلا بدواعت ألا ربک يوقض "بود
  است پرستي بت در دين كه بدانستي چيست بت كه بدانستي گر مسلمان

 آبند رمظاه ها شكن كه اوست هاي شكن و دريا آب گفت توان مي تحقيق اهل تشكيك در تقريب عنوان به كه تمثيلي
  ٤.ماء اصل در نه است امواج صغر و عظم در تفاوت و نيستند، آب جز و

  ٥.المشبه الخلق هو المتره الحق إن
  ٦.كلها الاشياء وجود هو

  ٧.عينها وهو الاشياء أظهر من سبحان
  ٨.وحقيقته هويته عين هو بل خلقه، صورة علي فإنه ربه، عرف فقد المعرفة ذه نفسه عرف من
  ٩.والحيوان الحمار بصور الظاهر هي] الالهية الذات [إا
  ١٠.ذرة أعشار عشر عشر مثقال منه يشذ ولا ء شي منه يخلو لا كه حيث به است حق صمد كه متناهي غير

 الحـق  أي) شـهدنا  إذا(و... والاطـلاق،  بالتعين إلا بينهما مغايرة لا ذاته، عين ذواتنا لان) نفوسنا شهدنا شهدناه فإذا(
  ١١.صورتنا في وظهرت تعينت التي ذاته أي) هنفس شهِد(

  ١٢.بأطواره الاول المبدأ تطور إلي والافاضة العلية رجعت
  ١٣.شيء كل عين يراه بل شيء كل في الحق يري من العارف إن

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .شعراني رساله از نقل ،٢٨٨ ،يفارس رساله يازده: حسن زاده، حسن ١.
 .١٩٥ ،١٣٦٦ اول، چاپ الزهرا، انتشارات كم،الح فصوص: عربي ابن ٢.
 .٢٨٨ ،يشبستر محمود خيش آثار مجموعه ٣.
 .٢٧٧ الحق، انه رساله ،يفارس رساله يازده: حسن زاده، حسن .٤
  .٧٦ حكيم، و عارف ديدگاه از وحدت: حسن زاده، حسن .٥
  .اول باب از اول حديث شرح ،كافي اصول شرح: ملاصدرا .٦
  .٢/٤٥٩ فتوحات،: عربي ابن .٧
  .٢٨٦: الشعيبي الفص الحكم، فصوص ،عربي ابن .٨
 .٢٥٢ الحكم، فصوص بر يقيصر شرح. ٩

 .٤٦ الحق، انه: حسن زاده، حسن .١٠
 .٣٨٩ الحكم، فصوص شرح ١١.
  .٨٣ مشاعر،: صدرا ملا ١٢.
 .١٣٦٦ سال اول، چاپ الزهرا، انتشارات ،١٩٢: الحكم فصوص ،عربي ابن ١٣.



 السماوات نور. باشد ينم شرك وجه هيچ به عالم در و نيست يوجود خدا از غير نيز اين است که      مکتب ميرزا  نظريه
 و وجـود  غير خداست، به منحصر كمالي هر يكل طور به. نيست) وجودي( ينور خدا نور غير به و داست،خ والأرض

 و اشـباح،  و اظلـه  و ارواح عالم چه عوالم تمام در. نيست يديگر قدرت و علم و نور و وجود خدا، قدرت و علم و نور
  .نيست يورن هيچ خدا نور از غير ارضين، در چه و سماوات در چه ،يماد عوالم چه

  ...خداست والارض السماوات نور. باشد نمي شرك وجه هيچ به عالم در كه است اين مطلب واقع
 قدرت و علم خدا كه آيد مي لازم باشد ديگري وجود و قدرت و علم خدا قدرت و علم محاذات به و مقابل در اگر

 ايـن  بنابر...آيد مي پيش تركيب خدا در پس باشد، فاقد را ديگران وجود و قدرت و علم و واجد، را خودش وجود و
 عـين " والارض السماوات نور  االله. "نيست ديگري قدرت و علم و نور و وجود خدا، قدرت و علم و نور و وجود غير

 در چـه  و سمـاوات  در چه مادي، عوالم چه و اشباح، و اظله و ارواح عالم چه عوالم تمام در يعني. است قرآن صريح و
  ١.نيست نوري هيچ خدا نور از غير ارضين،

 شيطان تعين از چنانچه و ،نيست خدا وجود و نور از غير هم خوارج و نواصب و شيطان وجودو   نوردر نظر ايشان    
  .نيست يچيز خدا جز هم شيطان شود نظر  صرف... و

  ٢.وفلان وفلان فلان نور من أو الشيطان نور من  االله باذن مخلوقون فإم الناصبين الفسقة إلي وهكذا
  ٣.وجود نور است. شيطان هم نور وجود دارد

 ايـن . اسـت  يافتـه  سـريان  رفته وجود كه آنجا تا الهي كمالات كه است اين كنم اشاره آن به اجمالا بايد كه اي نكته
 و سلطنت و عزت و جلال و جمال و اختيار و قدرت هست وجود جا هر اند گفته چون اند پذيرفته هم فلاسفه را حرف
 و كتـاب  مـشرب  مشابه گفته اين كند مي فرق وجود مراتب و درجات با متناسب جريان اين ايت... و هست هاحاط
  ٤.كند مي پيدا اختلاف ضعف و شدت به مالكيت است مالكيت در سنت

  :گويد ملا هادي سبزواري هم مي
ا السماوات العلي التي هي ماهيـات   النور ما هو الظاهر بذاته المظهر لغيره، وهو حق حقيقة الوجود التي تنورت    إن

... وجودهمـا  رضان نـور الـسماوات والا     : قال القائل بالوحدة  ... اردات والارضين السفلي التي هي ماهيات الماديات      
ـم ذكـروا ان للوجـود مراتـب         لا... ية علي ظاهرها بلا وقوع في المحذور      القول الفحل والرأي الجزل إبقاء الا     ... :فنقول
فنـور  . والوجود الحق هو االله والوجود المطلق فعلـه والمقيـد أثـره   . وجود الحق، والوجود المطلق، والوجود المقيد    ال: ثلاث

 الذي نفذ في أقطارهما، وسري في بواطن سكان الملكـوت، وفي أعمـاق قطـان الناسـوت، وكمـا                    -رض  السماوات والا 
و بنور : لوجود المطلق ووجهه الذي أشير إليه في دعاء كميل هو اـتشعشع به الدرة البيضاء لم يشذ عن حيطته ذرة البهاء 

فالوجود الحق تعالي، معطي النور الذي هو الوجـود المطلـق للـسموات             ... ء وظله الممدود   وجهك الذي اضاء به كل شي     
  .رض التي هي الوجودات المقيدةوالا

ا، ظاهرا بذاته لذاته، مظهرا للغـير لـو كـان، كمـا في     ان وراء النور المتجلي في االي والمظاهر نورا مجردا غنيا عنه         ... 
ول تعالي لاعلو ا: وكما في قول الشيخ الرئيس في العلم ...معني الربوبية إذ لا مربوب له:  وقولهم .رب إذ لا مربوب   : قولهم

عنـاه مـع حفـظ تثليـث     ية علـي م لانبقي النور في ا... ظهار للغير إذ لا غير    ومجده، بذاته لا بالصور العلمية، فله معني الا       

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٧٥٥ الهيه، معارف ١.
 .٧١ اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٢.
  .و پنجمي معارف الهيه، درس س. ٣
 .٧٩١ ـ ٧٩٠ الهيه، معارف ٤.



  65/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 مترلته منه مترلـة     ،قائهبنه باق ببقائه لا بإ    لان قوام ذلك النور وتنويره دياجي الغسق بالنور ارد،          لاالمراتب بلا محذور،    
 ١.شراقيةضافة الاالنسب والمعاني الحرفية من المعني الاسمي، ولهذا سمي بالا

  انخلاع و تجريد و شهود و كشف: مچهار فصل

  عرفا و سفهفلا نظريه

 و افکـار و     معلومـات  از خـروج  و ،رياضـت  راه از بايـد  تنها بلكه ،است محال حصولي علم راه از خداوند شناخت
  .يافت را او واسطه بدون بايد و رسيده او ذات كنه و وجود حقيقت به ،تعينات از نظر  صرف و  و معقولات،ها انديشه

  مکتب ميرزا نظريه

 اما در   ،باشد ينم يارزش گونه هيچ يدارا... و انخلاع و تجريد و شهود و كشفو برهان،   گرچه از ديدگاه عقل و وحي       
 ـ بي و يفكر بي حالت در و شد جدا ها دانسته و علوم از بايد وصول به معرفت حقيقي      ي برا ديدگاه مکتب ميرزا    و يعقل

 از كـه  يچيـز  هر و كرد وجدان و يافت حضور و شهود به را خداوند وجود كنه ،انخلاع و تجريد وخيالي   و بي  يوهم بي
  .است محض جهالت و ضلالت بلكه شته،ندا ارزش اصلا آيد دست به راه اين غير

 گرديد منخلع بدن از و نماييد تجريد بتوانيد كه كنيد مي وجدان زماني را آن حقيقت که گفتيم و بود خلقت در درس
 ترين... نيفتيد راه اين در كدامتان هيچ كه كنيد دقت بايد و نيست تجريد خيال واقعي تجريد... كنيد وجدان را خود و

 كه اينجاست در و ...كردن خود وجداني شهود و ايستادن خود پاي روي و بدن از شدن كنده و واقعي تجريد براي راه
 خود و نمود مي انخلاع و رفت مي ميرزا مرحوم... دهد مي دست او به واقعي هاي يافتن و شود مي روشن واقعا او وجدان

 مطـرح  يفکـر  و شيطاني شبهه سه دو اگر من و نمود مي بيان حرف دو يكي و آمد مي و نمود مي وجدان و يافت مي را
 هـاي  نـشانه  اينـها  بـست  مي من بر را راهها همه و آمد مي ديگري راه از شب فردا او نمودم مي خسته را او و كردم مي

  ...نيست طور اين خيالي وجدان اما است واقعي وجدان
 بـه ... ٢اسـت  خويش نمودن وجدان و بدن خلع و تجريد در منحصر راه واشباح اظله عالم مطالب حقيقي فهم براي
 در بـدن  از انخـلاع  شـود  پيـدا  برايتـان  تجريـد  خـشوع  و خضوع حالت اين اگر... شويد نايل خودتان واقعي وجدان

 سـر  بـه  تجريـد  حـال  در اما بود اجتماع درون و مجلس در هر مهدي ميرزا مرحوم كه ديدم مي من. آيد مي اختيارتان
  ٣.فهميد خواهيد را اشباح و اظله مقام آن از اي روزنه و كنيد مي وجدان را خودتان حالت اين در برد مي

 خانواده اين ولايتي تربيت تحت كه خواص به كه است اسراري از و ندادند مبسوطي شرح زمينه اين در روايات در
 گفتـه  به عالم اين بيان گفتيم. اند يافته را عالم اين شده باز وجدانشان چشم كه اينان از بعضي است شده سپرده اند بوده

 منخلع خيال به آنكه نه كند، بدن خلع واقعا بتواند كه تجريدي هم آن و رسيد حقيقتش به توان مي تجريد به بلكه نيست
 حقيقـت  و يابـد  مي را اظله عالم وقت آن درآمد شخص اختيار وبه شد ومكرر كرد پيدا دوام اگر تجريد. باشد گرديده

  ٤.نمايد مي وجدان را حيواني روح واقعيت و كند مي مشاهده را بدن

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٤٧٧ـ٤٧٥شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري،  ١
ساد المظلمـه ان تلـج    وحـرام علـي الاج ـ  :تصريح نموده كه كسي را كه قوه خلع بدن را نداشته باشد اصولاً حكيم نمي دانـيم               هم  شيخ اشراق    .٢

 ).١٤٣تجلي و ظهور، . (١١٣ ، تلويحات:ك. نيز ر؛ ٣/٢٥٨ ،تاريخ ابن خلكان ...ملكوت السموات
 .٨٠٩ ـ ٨٠٨ الهيه، معارف ٣.
 .٨٢٢ الهيه، معارف .٤



 ١.يافت نخواهيد نكنيد پيدا واقعي تجريد تا ست؟يچ) اشباح و اظله عالم (آن حقيقت اما
 را بيـشترش  و كنم مي اشاره بودند فرموده اشاره شريفال مقامه  االله اعلي مهدي ميرزا مرحوم كه اندازه همان به من

 ام شـنيده  را آنچـه  هستم تابع و مقلد من كرد، مي وجدان او و كنم نمي وجدان من يافت، مي او و گويم مي من نيستم بلد
  ٢.گويم مي

  ٣.معروفا يصير فيـالمخ ترـالك هذا أي اـروفـمع هـنفس يرـيص هـنفس رفـع تيـم نـولك
 از كـه  كنيد مي وجدان را آن زماني يابيد نمي را واقع اما كنيد مي تصوراتي هم شما و گوييم مي ما را فاظيال دسته يك

 ناطقـه  نفس واقعي وجدان حالت اين در بيابيد، را خودتان و شويد جدا عقل خيال و حس از و شويد، كنده خودتان
  ٤.بيابيد را خدا خدا ديد با... ايد كرده را

 ـ والعقـل  الوهم حجب وخرق االله عن الانداد خلع الصعاب فأصعب... التعقل حجاب رفةللمع الحجب أعظم  لاك  وذل
  ٥.تعقليه واللا وهمية واللا فكرية باللا إلا يمكن

 المعارف الابواب جميع في الغفلة وبحر الاشتباه ورطة في نيالمتبحر ينالکمل والمتصوفة العرفاء أوقع الذي المستسر السر
  ٦.البرهان أهل من كانوا أم وهو حدوا أمر الربوبي

 سر اني که عرفا را در جميع ابراب معارف ربوبي در ورطه اشتباه و در ياي غفلت انداخته است امر واحدي است 
  !باشند ها اهل برهان مي و آن اين است که آن

 بالبرهـان  السوق کون إلي مضافا. ..اللمو الان البرهان لا العبادة وطريقها ٧الفطرية المعرفة إلي الشارع دعوة أساس
 ـ بالبرهـان ك  والسلو .والمعقولات والمعلومات الموهومات محو عند إلا تحصل لا لاا يالواقع االله معرفة عن حجابا  ياللم
 ستقلي... عقل فکل... نايعل طيالمح الحاضر الشاهد يالخارج االله معرفة عن حجبا تکون ةمعقول صورا إلا ديز ي لا والاني
 ٨.البشر أفراد لکل البرهانك سلو بحرمة

   در خالق و مخلوقاختيار و جبر: مپنج فصل

    فلاسفه نظريه

ز و بـه هـر      ياد هر چ  يج قادر بر ا   ، خداوند ،"امکان اشرف ه  قاعد" و   "صدر عنه إلا الواحد   يالواحد لا   "بر اساس قاعده    
 يق جز صدور امر واحـد     ين طر ي در ا  و ، شود  از او صادر   ين مع يا بر طبق نظام   يد اش يبابلکه  ست،  ي که بخواهد ن   يا گونه

 تخلـف  قابـل  غـير  و يجبر قانون اساس برهم   زيبا و زشت و بد و خوب افعال تمام .ستي ممکن ن  از او تبارک و تعالي    
  .مختاران صورت به هستيم مجبوراني ما و است خداوند آن از معلول و علت

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٨٠٦ الهيه، معارف. ١
  .٨١٨ الهيه، معارف. ٢
  .٦٩ ـ ٦٥ ،اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٣.
  .٧٨٧ ـ ٧٨٦ الهيه، معارف ٤.
  .٢٣ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ٥.
 .٤١ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، .٦
مكـان وغـيره مـن      فاق، فعلمته بالفطرة أولا ولا تعلم بعـد، مـا الا          لانفس وا لاالوجود المطلق الغني عنهما الظاهر في ا      : گويد فلسفه و عرفان مي    .٧

 ).٥٦٢اء الحسني، ملا هادي سبزواري، شرح الاسم (.خفياء فيستشهدون به عليهلاا
 .٢٧ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، .٨



  67/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 العلة وهو بالذات الواجب إلي تنتهي والعلل بالغير، موجب واجب وهو إلا الامكاني الوجود سلسلة في شيء ولا ...
  ١.ولمعلولاا لها الموجبة

 بالـذات  واجـب  بـه  علـل  تمـامي  و بـوده،  اختيـار  بدون و بالغير موجب و واجب امكان، سلسله موجودات تمامي
  .باشد مي معلولاتشان و آا اضطرار و ايجاب سبب خود او كه گردند برمي
 بلا له معلول بالذات، الواجب فعل وهو إلا الاختياريه، الافعال حتي بالذات الواجب سوي وجودم ممكن شيء من ما

  ٢.وسائط أو بواسطة أو واسطة
 او آن از واسـطه  بـا  يا واسطه بدون كه است خداوند فعل اختياري، افعال حتي ممكنات همه بالذات، واجب از غير

  .باشد مي
    عرفا نظريه

 و گناه و ايمان و كفر مانند افعال تمام بلكه ،داد نسبت آن به را افعال بتوان كه ندارد وجود يچيز اصلا خداوند از غير
  .شود يم صادر خداوند از واسطه بدون آن غير و طاعت

  :گويد ي ميشبستر
  لـاهـج ردــم اي ارـيـاخت نـداميـك

 اطلـب ذاتــالــب ودــب اوــك را يــكس
  ودـناب جمله يكسر تــتوس ودـب وـچ
 ودــب اــكج از ارتــاختي يـــويــگـن

  دـنباش خود از ودـوج را اوـك يـكس
 دـنباش دــب و كــني شـتويــخ ذاتــب
  ايـج هـمـه درـان اسـشن قـح رـؤثـم
 پاي هـمن رونــبي نــويشتــخ دـــح ز

  است جبر غير مذهب كه را كس ن آهر
 تـاس گبر دـمانن اوـك ودــرمـف يـــنب

 گفت نـرمـاه و يزدان رـگب ناـك چنان
 تـگف نـم و اـم قـمـاح ادانــن نـيـهم
  نــت از و انـج از شـپي هـگشت درـمق
 نــعيـم اريــك يــكــي رــه رايـــب

  تــاس يـالــلااب يـايــريـكب ابـنـج
 تـاس يـالــخي اتــاســقي از زهــــنـم
  لــااهـن ردـم اي ازل درـان ودـب هــچ
 لـوجهـاب آن و دـمـمح دــش كـي اين كه

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٢٩٣ :حسين محمد ،يطباطباي ،ا���� ����.  ١
 .٣٠١: ، محمد حسينيطباطباي ،���� ا����.  ٢



  تــاس رارـطـاض ز را يـآدم تـامرك
  ١تـاس اختيار ز بيـنصي را اوــك آن هــن

 آن بـر  دو هـر  ذوق و برهـان  كه است حقيقتي اين و سبحان، خداوند فعل مگر نيست فعلي هيچ خارج جهان در
  ٢.دارد دلالت

  ٣.نيست وي جز موثري و اوست، موطن هر در فاعل،
  ٤.العالمين رب هو من إلا فاعل لا إذ سبحانه، فاعليته درجات من درجة آخر موجود وأي الانسان

 جـز  فـاعلي  هـيچ  زيـرا  باشـند،  مي سبحانه خداوند فاعليت درجات از اي درجه ديگر، موجودات تمامي و انسان
  .ندارد وجود عالميان پروردگار

    مکتب ميرزا نظريه

  :گويند عدد فلسفي باز هم ميپيروان ميرزا در عين تمسک به قواعد مت
اثبات شده ) يعني هم منطق و فلسفه، و هم شهود عياني، و هم روايات(به حکم عقل و نقل، و برهان و عيان هر دو 

. درست است که خالق و معطي همه خداست، اما همه را خداوند بلا واسطه نداده است. است که خلقت اين طور نيست
علت غائيه، قاعده وجوب عبوديت کامله، سه قاعده است که مستقل و مفصل گفته شده              قاعده  ... قاعده امکان اشرف،  

محال است که فيض وجود به اخس برسد مگر اينکه در رتبه اقدم به اشرف رسيده : گويد قاعدة امکان اشرف مي. است
انـد کـه    هـا نوشـته   بعديهم ابو علي سينا و هم آخوند ملا صدرا و هم شيخ اشراق و      .  اين قاعده مبرهن است    ".باشد

گويد کـه ايـن قاعـده        شيخ اشراق روي مشاهدات عياني خودش و پيشاپيش مي        . قاعده به برهان قطعي مبرهن است     
بايستي نور هستي، نور حيات، نور علم و        . تواند نور را در رتبه اشرف و مقدم بر اشرف بگيرد           اخس نمي ... قطعي است 

  ٥.به اشرف برسد و از طريق اشرف به اخسقدرت و تمام اين انوار کماليه ابتدا 
 نظر صرف با و نبوده، يچيزماهيت و شبح وجود      جز ما وجود حقيقت و ،نيست يوجود خدا جزشان  يز در نظر ا   ين

 وجـود  سنخ از... و مشيت و اختيار و حيات و قدرت و علم مانند كمالي گونه هر. نيست خدا وجود جز آن تعينات از
 مـشيت  .  ـ وجود نه است شبح و ماهيت سنخ ما حقيقت گفتيم كه چرا ـ ماست حقيقت و ماهيت و ذات از خارج ،بوده

 داده نـسبت  ما به وجود و مشيت اگر و .خداييم مشيت ظرف تنها ما و شود يم محقق ما در كه خداست مشيت همان ما
  .باشيم داشته خدا شيتم و وجود از غير مشيتي و وجود اينكه نه ،ماست تعين لحاظ و جهت از تنها شود يم

  :سدينو يم "القرآن معارف"
 في شأنه تعالي به وفاعلا لربه واجدا وصيرورته العبد قرب الي يرجع بغيره وظهوره وتجليه بغيره نفسه الحق فتعريف

 .شأنه تعالي بالحق الا يعرف فلا يفهم ولا يدرك ولا يعقل لا الظهور و والتجلي المعروفية هذه أن عين
که همان تعينات و [اساندن خدا ذاتش را به توسط غير خود، و نيز تجلي و ظهورش به توسط غير خود                  پس شن ... 

يعني تعين وجود خـدا  [ ، به معناي نزديکي عبد به خدا، و دارا شدن اوست ذات خدا را  ]اشکال و صور وجود خدايند    
، و ] اين که غير از وجود او وجودي نيستبه صورت عبد در عين لا تعيني، و تقوم وجود عبد به وجود خدا است، چه

                                                                                                                                                                                                                                                 
 . گلشن رازيمثنو.  ١
 .٨١ ،، محمد حسينيطباطباي ،يرسائل توحيد.  ٢
 .١٩٩: ، حسنيزاده آمل حسن خير الاثر در رد جبر و قدر،.  ٣
 .٩٤ ـ ٨٩: همان.  ٤
  .ي و پنجم معارف الهيه، درس س٥.



  69/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

در عين اين که اين معروفيت و تجلي و ظهور مورد تعقل و ادراک و               . باشد  فاعل بودنش به ذات خداي تعالي شأنه مي       
  .شود مگر به خداوند تعالي شانه فهم واقع نمي

  :شود در همين مورد بر اساس مسلك عرفان و فلسفه نيز گفته مي
 او بر قرآن تلاوت حين در حتي كه برسد مقصود وطن به شده تقويت كم كم تا بنمايد خود نفس به توجه... سالك
 و دارد، او مقـدس  ذات بـه  اسـتناد  خـارج  جهـان  در افعـال،  تمام... جلاله جل خداست قرآن قاري كه شود منكشف

 خـود  خدا بلكه شناخت، نخواهد را خدا جز سالك مرحله اين در... خداست از بلكه زند نمي سر او از فعل كه فهمد مي
  ١.است خداوند حضرت مقدس ذات ذات،. بس و شناسد مي را

  :افزايد مکتب ميرزا مي
 نـداريم؛  مـشيت  مـا  اوست؛ صداي آيد مي بيرون ما از كه صدايي. نايي براي هستيم ني. اوست از ماست در آنچه

  ٣.كند مي مشيت احداث ما در خدا كه ست اآن معنايه ب ما ٢مشيت
  .شود يم شامل را همه مخصوص برخي مخلوقات نبوده، مطلب اين ،مکتب ميرزا مباني به توجه با است يديهب

 همـان  تعـالي  يبـار  فعل و تيمش ن،يد ضرورت بلکه فراوان نصوص اساس بردر مورد مشيت و افعال خداوند نيز        
 راخداونـد    تيمش با اين حال فلسفه    باشد، يم عدم از بعد موجود و حادث، و عدم، و وجود قابل قتييحق بوده، او اديجا

 ـوتأ وجـود  و علـم،  و ذات، تيفعل کمال و ابتهاج، يمعنا به را آن و دانسته، عدم قابل يرغ و ازلي و يمقد  ـ لي  .کنـد  يم
 ـ  تأويـل   علم رأي و  يمعنا به دانسته، ذات تيفعل شدت کمال بهو   ،عدم قابل يرغ را تيمش زينمکتب ميرزا      و کنـد  يم

  :ديگو يم
 لا بـه  إما ثيوح به لاما العلم خارج في الفعل لهذا ةيواقع فلا... بتمامه عرفيف العلم بتمام الفعل هذا کان لما لکن

 ايرتغ به الفعل وجب ي لا تهيفعل وکمال الفعل به ما وجود فلشدة. هيف القوة ولاك  ذل قبل هيف عدم ولا... الفعل لهذا وجود
 عـن  سأل ي فيوک... العلم ذات بکمال لانه علته عن سأل ي ولا والامکان بالوجوب فعلال هذا وصفي فلا العلم، ذات في

 لا لمـا  والجـواز  للوجـوب  المعـني  لعدم جوازها أو لوجوا معني فلا... ةيالمختار کنه وهذا ذاته ةيفعل بشدة والفعل علته
 ـ العلم بکمال إنه ثيح ةيالمش نهک وإن... العلم کمال إلا ستيل قتهايفحق. ةيالمختار وهذه العلم في له وجود  هايشـب  سيل

 ذاتـه  في کون ي أن توجب لا النظراتك  وتل... يرالتغ عدم ذاته کمال ومن ذاته بکمال کون ي النظر ن إ ...المعقولة بالافعال
  ٤.وقدرته ذاته ةيفعل وشدة ذاته بکمال تکون النظرة لان نظره قبل العدم ةيواقع

  اقسام عليت و فاعليت و تأثير

  :مانندي است، مختلف اقسام يدارا يرتأث و تيعل ي،وح مکتب و برهان و عقل دگاهيد از
  ها آن يوجود سابقه بدون اياش نشيآفر و خلقت) ١

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .١٥٨ – ١٥٤ ،حسين محمد ،راني حسيني اللباب، لب رساله ١.
 به معناي آن نيست که مشابه و مماثل خواست خـدا در خـود  ... ائمه که داراي ولايت مطلقه و کليه هستند: شود در مسلک عرفا هم گفته مي   . ٢

بلکه به اين معناست که ... ها را در عالم خارج محقق مي سازند    خواستي دارند و به اعطاي خدا به ايشان به طور منحاز و منفک اين خواسته              
، روح مجرد، سيد محمد حسين راني     . (در خارج يک اراده و يک اختيار و مشيت بيش نيست و آن اراده و اختيار و مشيت خداست و بس                    

٢٥١.( 
 .٧٧٠ الهيه، رفمعا .٣
 .١٠٧ -١٠٣ ابواب الهدي،: ميرزا مهدي اصفهاني .٤



  انگور آب شدن سرکه مانند مختلف يها صورت به ءيش کي وجود تطورات) ٢
  مختار فاعل يارياخت و ياراد افعال) ٣

 "مختـار  فاعـل  فعـل " و "نشيآفـر  و خلقـت " يمعنا به تأثر و يرتأث و تيمعلول تيعل هرگز عرفان و فلسفه در ولي
. آن مختلف اطوار به وجود تطورات به است منحصر عرفان و فلسفه در تيمعلول يمعنا ،قتيحق در بلکه ،ستين رفتهيپذ

  :ديگو يم زينمکتب ميرزا 
 المعـني  يأحد کونيو الوجوه من بوجه ةيهما له سيل يوالذ عندنا ةيماه فله الاشياء من هيإل شاري ما کل أن علمإ
 ـأ واعلـم  ...الاعراض حتي ةيماه له فالکل الاشياء من هيرغ وأما فقط تعالي االله فهو  المعقـولي  والانفعـال  الفعـل  أن ضاي

 ـالماه أو الوجـود  هـو  کـون ي أن إمـا  المتأثر أو المؤثر إذ أبدا لهما مصداق ولا وباطل غلط والتأثر يرالتأث يأ المقولي  ةي
 أنحـاء  مـن  بنحـو  ينتعي ولا أبدا تحددي ولا يرتغي لا الوجود أن عرفت فقد تأثره أو الوجود يرتأث أما. فاسدان وکلاهما

 ـ حتيك  هنا منحازة ئايش ستيل ةيالماه أن عرفت فقد تأثرها أو ةيالماه يرتأث وأما... للوجود الثاني لزمي وإلا ينالتع  ؤثري
  ...الذات ةيرفق ةيالماه إذ يخرأ ةيماه هايف ؤثري أو الوجود هايف

 والشهود والوجدان القبول ينع هو بل اياصطلاح عرضا سيول ةيماه يبذ سيل الذاتي والانفعال الفعل أن عرفت وقد
 وتنفعل وتقبله ةيالمالک قةيبحق أشرف ةيماه نورك تمل ةيالماه إن نعم تانيالفلسف المقولتان فبطل. ةيوالواقع ةيوالمالک ةؤيوالر

  ١.به
 ـواقع و قـت يحق و ،نبوده رفتهيپذ توجهات و تصورات  خيالات و  از خارج عالم وجود هرگز ،سفسطه مذهب در  تي

برخـي عبـارات صـادر       در که است ستهيشا نکيا شود، يم شمرده تصورات و توجه و شهياند همان،  دسترس در ياياش
  :شود تأمل زين شده از مکتب ميرزا

 الفعل أحدهما نيأمر إلي رجعي ةيالامکان الفواعل أفعال کنه أن تعرف لهما مصداق وعدم ينالمقولت بطلان عرفت فإذا
 ـوالرؤ والـشهود  التوجـه  عـن  عبارة وهو فقط نيالقادر نيالمختار الفواعل في کوني إنما وهو له ةيماه لا يالذ الذاتي  ةي

 وجود ةيالماه قبول عن عبارة وهو ضايأ ماهية له سيل يالذ الذاتي الانفعال همايوثان العبارات، منك  ذل يروغ والوجدان
 نيالمختـار  الفواعـل  عـن  المـنفعلات  في کمـا  وقدرته الفاعل ارياخت عن إما له تهايومالک اهيإ ووجداا الاشرف ةيالماه

  ٢.نيالمختار ـيرالغ واعلـالف عن المنفعلات في کما تعالي االله بإذن بل وقدرته ارهياخت عن لا أو ن،يالقادر
 ووجـداا  تـها يومالک وقبولها ايالدن اتيالماه انفعال عن عبارة تعالي االله ةيکفاعل ةيالامکان الفواعل ةيفاعل من مرادنا

  ٣.كالمملو المقبول ةيـفاعل من رادـالم هو دانـوالوج والقبول الانفعال فهذه. مراتبهم حسب يعل ةيالولا نور
 ـفاعل معـني  هو فهذا ايالعل الاشرف ةيالماه بنور ايالدن ةياهالم انفعال عن عبارة بأا ةيالفاعل من المراد عرفت وقد  ةي

 تعالي االله إلي الفعل نسبة صحيو وتملکها نورها تجد ايالدن ةيالماه لکون فواعل يفه. وعطائها تهاياضيوف ايالعل ةيالماه هذه
 قـادرة  عالمـة  بـشاعرة  ستيل وجودةالم ةيالماه هذه إن ثيح ارهيواخت ورضائه تعالي االله بإذن تحققي إنما الفعل هذا لان

  ٤.الفرض حسب مختارة
، لـذا تفـاوت     يمخود نـدار  و خيال   شه  يد گفت که ما هرگز علم به عالم خارج از اند          يان با يه سوفسطائ يبر اساس نظر  

ا و افعـال را   يات، اش ين جهت است که در مورد ذهن      ي تنها از ا   ي خارج ير غ ياي با افعال و اش    يموجودات و افعال خارج   

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٩٣ ،اصفهانيي مهد زرايم درس راتيتقر ١.
 .٩٣ ،اصفهانيي مهد زرايم درس راتيتقر ٢.
 .٩٢،اصفهانيي مهد زرايم درس راتيتقر ٣.
  .٩٢ ،اصفهانيي مهد زرايم درس راتيتقر ٤.



  71/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 ـها را بدون اضافه به خارج ـ فان   آنيمشمار ي ميها را خارج چه آن  در مورد آنم ولييکن    يافا به خارج تصور ممض  ا فيي
وسـته مـشکوک   يات بوده، و عالم خـارج پ يم و در هر صورت آنچه در دسترس ماست همان ذهنيکن يالخارج ـ تصور م 

  .باشد يم
تقسم ما تراه من الصور إلي محسوس ومتخيل والكل متخيـل وهـذا لا              فالحضرة الوجودية إنما هي حضرة الخيال ثم        

م يقولون إن أولا يقرب من هذا المشهد إلا السوفسطائية غير أن الفرق بيننا وبينهم ... قائل به إلا من أشهد هذا المشهد  
نا االله ورسوله بما أعلمناه مما هو  ففارقنا جميع الطوائف ووافق.هذا كله لا حقيقة له ونحن لا نقول بذلك بل نقول إنه حقيقة

 ولو لا ما هو ... فعلمنا ما نشهد والشهود عناية من االله أعطاها إيانا نور الايمان الذي أنار االله به بصائرنا               .وراء ما أشهدناه  
 ،ء علي العرش ولا الاستوا، ولا صح نزول الحق إلي السماء الدنيا،المنازلة بيننا وبين الحق  مر علي ما ذكرناه ما صحت  لاا

  ١.ولا العماء الذي كان فيه ربنا قبل إن يخلق خلقه
رؤيت حق مراتبي دارد كه متناظر با مراتب علم و ترقي و يا انحطاط نفس سالک است و در واقع، هـر كـس جـز      

  ٢.خويشتن و ظرفيت خويش را در قالب رؤيت االله نمي بيند
 و مراتب، اعتبارات عرفاني به معناي مراحل شهود عارفند          نكته مهم در حل اين بحث اين است كه تمامي اين عوالم           

  ٣.نه مراحل وجودي؛ به عبارت ديگر، اگر ظهوري نمي شد، جز وحدت محض حكمفرما نبود
انتساب كلمات نوري   ... اند نه بيروني   آورد، همه دروني   شود و القاءات و تمثلاتي كه به تو روي مي          چه عائدت مي   نآ

ء في الحقيقـة     هوية كل شـي   : اند ي كه حق سبحانه است همانست كه كمل اهل توحيد فرموده          موجودات به وجود حقيق   
 .شعاع هويته

اي به نام دستگاه خيال است كه از  و در تو كارخانه... شود شود در تو فائض مي غرض اينكه آنچه بر تو فائض مي    
. ناسب وي كه مظهر اسم شريف مصور است       دهد، هر معني را به صورتي م       قدرت كامله حق سبحانه معاني را صور مي       

پس بدان كه در تحصيل علوم و معارف و اعتلاي به مقام قرب إلي االله و لقاء االله بـه انتظـار اينكـه چيـزي از خـارج                        
رساند نبايد باشي بلكه آن علـوم و معـارف و تمـثلات     حقيقت تو از در درآيد و در نزد تو صورت يابد و حضور م   

 ٤.يابند، و آن اعتلاء ارتقا و اشتداد و سعه وجودي تو به حسب كمال قق ميآا همه در تو تح
بيند و در همان حال متوجـه        بر اين اساس تفاوت ذهنيات و خارجيات مانند اين است که گاهي شخصي خواب مي              

 ـانـک   ي ا .بينـد  بيند ولي متوجه نيست که دارد خواب مي        بيند، و ديگرگاه خواب مي     است که دارد خواب مي     ن کلمـات   ي
  :دينيرا ببمکتب ميرزا 

 واالله مـن چـه   ،حيـف اسـت  ... وانيبخ ـشش ماه بايـد فلـسفه     ...اين عالم غير از ادراکات هيچ چيز ديگري نيست        
  ٥.يا اي برادر تو همان انديشه... اصلا در اين عالم هيچ چيز ديگري غير از ادراک نيست... هايي را دارم حرف

 و... اسـت  مـن  نفـس  موطن در آن کردن دايپ وجود" واو "تيماه به من توجه است، من توجه نفس" واو "وجود
 آن از را خـود  توجه نکهيا محض به و... ستين من توجه جز زين فعل نيا اديجا... اوست ثابت ينع همان" واو "تيماه

 فيظر نکته نيا توجهم عرفا و فلاسفه از کدام چيه... من ميحک ذکر در رود مي و بود نخواهد من ذهن در گريد بردارم
 هر که ستين لازم خدا بر آخر... الابصار أولي ا يفاعتبروا... اند نبوده ستين يگريد زيچ توجه جز ما يارياخت فعل که

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٣/٥٢٥فتوحات مکيه، ابن عربي، . ١
  .٣٨٨تجلي و ظهور، : ک. ر ٢.
 ).٢٣٦تجلي و ظهور، : ک. ر .٣
  .٧٧ـ٧٦، حسن زاده، حسن، مذكور و ذاكر و ذكر در نور  علي  نور. ٤
 .زدهمپان درس ،دوره دومه،ياله معارف ٥.



 اخـس  مرتبـه  به بعد درس در و است نفس اشرف مرتبه مال فعل نيا خوب، اريبس... انديبنما يکس هر به را قتييحق
 زيچ توجه از يرغ نفس فعل اصلا و است نفس توجه ينع هم انسان يخارج اعمال که ميکن مي اثبات و ميرس مي نفس

 ـفان را هـا  همان ياخر دهم، مي ينفس وجود را فعل ثابت ينع عني ي کنم مي را فعل تصور من تارة ستين يگريد  في اي
  ١.کنم مي موجود الخارج
 ـ انسان افعال همه نکهيا.. .ستين گريد زيچ چيه توجه از يرغ و است توجه فقط شما افعال تمام  يخـارج  و يداخل
 ـالب اهل ائمه اتيروا و قرآن بزرگ اسرار و رموز از يکي اوست لةالآ دون من و لةبالآ يها توجه  ـ تي  الـسلام  هميعل
  ...است

 امـام  مقام به ملکوتشان که است کساني آن از اصل نيا افتيدر. شود نمي افت ي مطلب نيا هم يکلام يها کتاب در
 از پس اکنون و اند داده تنبه و اند نموده واقف قتيحق نيا بر را آا حضرت آن و است افته ي اتصال فداه واحناار زمان
  ٢.گردد مي مطرح شما يبرا واسطه پنج

 نـه  مشاء، نه اشراق، نه (فلاسفه از ٣ياحد را نيا و ستين يگريد زيچ چيه توجه از يرغ مراحل عيجم در ما فعل
  ٤. دهينفهم) رواق
. باشـند  نمي وجودتان يانحا و وجودتان از يرغ يزيچ هم توجهات نيا و ستندين شما توجهات جز يزيچ شما عالاف
 دادن انجام هنگام به ياخر و د،يهست واجد بساطت حالت به نفس اشرف و ياعل مقام در را توجهات نيا تارة يمنته

 کرده کيتمل شما به خداوند بلکه ستين خودتان مال هم شما وجود. ديا بخشده ليتفص آورده اخس مقام به را آا افعال
  ٥.است

 ـيطب اسـباب  يتمـام  فـرض  نهيزم بر. ديکن مي يخارج خوردن آب تيماه به که است يتوجه همان شما فعل  و يع
 ـ... ديکن مي برخورد... زني با که يهنگام شما... است ٦خوردن آب توجه است شما مال چه آن يخارج اتيرتأث  هيرخ

  ٧.ستين شما توجه جز يزيچ شدن هيرخ اصلا. شماست توجه به وابسته او چهره به شدن
 شما وجداني و ميگفت ما که آنچه بر بنا را ارياخت کنه. ندارد هم تعارف اند نکرده وجدان فلاسفه انيآقا را ارياخت کنه

 ـا نظـر  در" شمـا  "که دننمو غفلت ديبا زين مورد نيا در[ معلول وجود دادن تترل به نسبت است نفس يآزاد شد  شاني
  و]ستين کار در خدا وجود جز هم يوجود و شماست، به شده کيتمل وجود آن از واقع در بودن آزاد و د،يتيماه همان

  ٨.بود ما ارياخت کنه نيا. اشرف و ياعل نحو به را مقدور وجود نفس تيمالک از بود عبارت قدرت
 تصور صندلي ک ي بر نشسته را يشخص. ديکن دقت نفستان اشرف قامم در يفعل به افعال، تيواقع به بردن يپ يبرا

 نيا در که است تيماه آن از شما توجه سلب به آا اعدام و شما توجه از شيپ که ديابي مي سهولت به شما همه... ديکن
 ـچ رجوع نيا. کند مي رجوع ـ! اندازد نمي ني عرب که ييجا آن ـ ميحک ذکر مقام به حالت  ـعواق آن و ستي  چـه  تي

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .زدهميس درس ،٢٤٤ ـ ٢٤١ه،ياله معارف ١.
 .٢٥٧ ه،ياله معارف ٢.
نـسان  الحكمة صـيرورة الا «: ت، أدرج حقائها في وجوده فضلا عن رقائقها، ومن هنا قيل       وااان من علم حقايق السم    : گويد فلسفه و عرفان مي   . ٣

 التي هي النفس والقلب والعقـل والـروح والـسر والخفـي     يرض مثلهن في العدد أي السماوات العل  لا، أو من ا   »عالما عقليا مضاهيا للعالم العيني    
 ).١٧٠شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، (.  هكذاواللطايف السبع قد تعد. رضلا، والطبع هنا هو ايخفلاوا

 .٤١٩ پنجم، و ستيب درس ه،ياله معارف ٤.

 .٢٦١ه،ياله معارف ٥.
 .کنند را حذف مي" به"، بلکه "توجه به آب خوردن: "گويند توجه شود که حتي نمي .٦
 .٢٥٩ ـ ٢٥٨ ه،ياله معارف ٧.
  .٣٥٣ کم،ي و ستيب درس ه،ياله معارف .٨



  73/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 حالت و ديندار را آن افتيدر استعداد استثنا بدون که جهت نيبد يمبگو که ستين يمقتض فعلا رود مي کجا و شود مي
 بـاطن  که ميحک ذکر و: ...است آمده پنجم و ستيب درس در البته [گذرم مي آن از لذا. شود نمي دايپ شما در آن وجدان
 و اعدام که است نيا ديابي مي شما حال هر به آنچه ولي]... است سلم و آله و هيعل االله يصل يينالنب خاتم حضرت نوراني

خـود  ) ١شخص نشسته بر صندلي را    = تصور شما    (صورت آن وجود که ميتفگ زين و شماست دست به صورت آن ابقاء
د آن  يا کردهاي از وجود خود شماست منتهي مادامي که توجه ن          شما هستيد و اين توجه که وجود آن ماهيت است شعله          

 و زمـاني  ،اي از بساطت، شدت و وحدت در شما هست     العاده مقدور يعني وجود آن ماهيت به نحو شگفت انگيز و فوق          
 نـوراني   ياين انـرژ  ... روشنايي اين لامپ چيست   ... کند کنيد آن وجود به شکلي ضعيف در شما جلوه مي          که توجه مي  

 نيروگاه در اين لامپ به شکل روشنايي        يبخشي از انرژ  ... هم نيست  نيروگاه نيست اما غير آن       ي الکتريک يخود انرژ 
هـاي مختلفـه مقـاطع       رأس مخروط و آن نقطه نوراني و قوي به تنهايي داراي همه آن شدت             ... خاصي نمايان شده است   

ر  وقتي که پخش شـود در آن مقـاطع ظـاه   اها را به شکل اعلي و ابسط داراست منته گوناگون مخروط است و همه آن 
شويم که شما پيش از آنکه به ماهيت انسان نشسته بر صندلي توجه  آور مي ديد حالا ياديها را که فهم اين مثال. گردد مي

يابيد کـه وجـود همـه        گر در موطن نفس و يا در خارج وجود ببخشيد مي          يکنيد و آن را ايجاد نماييد و يا به ماهيت د          
انساني که واقعيت افعال را به بساطت و شدت واجد است و در             ... ستيدها را به نحو اعلي و ابسط واجد و مالک ه           آن

آورد ديگر براي اوست که آن کارها را  کند و به ظهور مي کاهد و آا را ضعيف مي   انجام آن کارها تنها از شدتشان مي      
  ٢.ها نکند م باقي بگذارد و اصلا توجهي به آنيها را در ذکر حک به ظهور آورد و براي اوست که ماهيت آن

 الغفلة عدم عند كذا أنه ذاته في بما العلم نفس الانسان وجود كان فإذا وجوده، بنفس معلوماته بماهية الانسان علم إن
 ذروة إلي والاضـافة  الـتعين  مـن  يترقـي  بـل  علمـه  ولا الانسان وجود يبطل لا ولكن الذاتية الاضافة يبطل نفسه عن

 بكـذا  عـالم  بأنـه  فـالقول . بالماهية الشعور نفس حينئذ هو إذ وكذا، بكذا علم قالي ولا الجهل عنه ينفي فإذن الاطلاق،
  .وإضافة وتقييد حصر بلا العلم إطلاق بين و بالماهيات الجهل بين واضح وفرق. بجاهل ليس يقال بل خلف،

  :ستي هم آمده اشبستر آثاره مجموع در
 واسـطه  بـه  و ،اسـت  مرکوز ءيش هر در اياش جمله تکمالا بلکه ،است حاصل او بالقوه در  يزيچ هر کمال تيغا

  ٣.بالعرض بما زول يلا بالذات ما اند دهيپوش او در ناتيتع
  ييتو هــک ــياله هـــنام هــنسخ يا
  يـيوـت هـک ـيشاه الــجم هـــنيآ يو
  هست عالم در چه هر ستين تو ز ونيرب

  ٤ييتو که يخواه آنچه هر بطلب خود از

  اهل توحيدعموم فقها و متكلمين و  علما واعلام  نظريه

 افعـال  .ديفرما ياد ميج که بخواهد ايا  را به هر گونهيزيش هر چيار مطلق خويخداوند متعال بر اساس قدرت و اخت    
 از نظـر   صـرف  با نه و ،واسطه بدون نه و ،واسطه با نه و ،باشد  مي يمخداوند مخلوق که ما خود از حقيقتا و واقعانتيز   ما

  .شود ينم داده نسبت خداوند به تعينمان

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .چگونه بايد جمع نمود" علامت مساوي"و " را"ل شود که بين کلمه تأم .١
 .٢٦٧ ـ ٢٦٥الهيه، درس پانزدهم، معارف  ٢.
 .٣١٥ ،يشبستر محمود خيش آثار مجموعه ٣.
 .٣٦٥ ،يشبستر محمود خيش آثار مجموعه ٤.



  )يجمعصاحب علم ( سند مکتب ميرزا :مشش فصل

 بـين ايـشان از اصـول    ١ها و مراتب و روابط خاص استاد و شـاگرد، و لـزوم رعايـت اجـازات         گرچه حفظ سلسله  
م ضروري و مسلم مرام متصوفه بوده، و بدون شک بر خلاف ضروريات مباني اسلام و مکتب اهل بيـت علـيهم الـسلا                      

با ساير ارادتمندان استاد مشترک ـ كه پيوسـته نـام وي را مخفـي     شديد مخالفت عين  در کباني مكتب تفكياما  باشد، مي
 و ،باشـند كنـار گذاشـته    اجازه تا استاد را كه تماماً از عرفاي مشهور و معروف ميه مدعي است سلسل ـ  داشته است مي

  .كرده است  معارف را از وي اخذ ميرسيده و علوم و استاد ميد و انخلاع بدن خدمت يبدون واسطه در عالم تجر
بزرگـان  بر اسـاس ادعـاي برخـي        ولي نموده است،   ياد مي  صاحب علم جمعي   با عنوان مبهم     يايشان از چنين شخص   

سـيد علـي   "يكي از علماي چنـد قـرن پـيش بـه نـام      صاحب علم جمعي    ،شاني ا يرمزو مکتوبات   انات  ي و ب  ٢کتفكي
 ـ        ) بافنده( ارادت به مردي جولا      يكه در پ   است   "شوشتري  ـ  هدر اثر شنيدن يك خبر به ظاهر غيبي، روي علمـاي  ه  ير و س

اسلام بلكه امامان معصوم عليهم السلام در امر قضاوت و شريعت را تخطئه نموده، و دست از مناصب علمـي و شـرعي                       
وحـدت  " و   "جـبر "ه به معـارفي كـه جـز         جا ک  هاي خاصي پرداخته است تا آن      خود برداشته، تحت نظر ايشان به سلوك      

  .چيز ديگري نيست رسيده است...  و"وجود
صاحب علم جمعـي و سـيد علـي    به عنوان شان ياه انديش اين عوالم چه بوده، و كسي كه دراين مطلب كه آيا حقيقت 

  . معلوم نيست و اين مطالب را به ايشان القا نموده، چه حقيقت و هويتي داشته است نيز اصلاً، کردهيشوشتري تجل
شود که ميرزا مهدي اصـفهاني توسـط امـام عـصر عليـه الـسلام از                  از طرف برخي از بزرگان مکتب ميرزا ادعا مي        

هاي خلاف رويه اهل بيت عليهم السلام براي کسب معارف ي شده است، اما در عين حال ايشان تا اواخر                     ه پيمودن را 
 از همين راه در جست و جوي حقايق طي طريق نموده، و تنـها در اواخـر                  عمر دست از تجريد و انخلاع بدن برنداشته و        

  .عمر بوده است که از جهت شرعي در آن اشکال نموده، و از آن اجتناب کرده است
  :نويسند ميچنين  خود به جولاي مذكور ه اتصال سندبرخي وحدت وجوديان دربار

السلام ماثور است و طرقي كه يداً به يد اين حقيقت را نشر        طالب عليه     حقيقت عرفان از امير المؤمنين علي بن ابي       
هـا   كند و تمام اين سلـسله  هاي تصوف از بيست و پنج دسته تجاوز نمي اند از يكصد متجاوز است، ولي اصول دسته     داده

 و بقيه   باشند  و فقط در اين بيست و پنج فرقه دو سه فرقه از خاصه مي             . گردد  طالب مي  منتهي به حضرت علي بن ابي       
گـردد، ولي   شان به معروف كرخي و او به امام رضا عليه السلام منتـهي مـي               و بعضي از آا سلسله    . اند  همگي از عامه  

  ٣.ها منتهي نيست طريقه ما كه همان طريقه مرحوم آخوند است به هيچ يك از اين سلسله

                                                                                                                                                                                                                                                 
 ).اند اند و به ما هم اجازه روايت داده        زيرا اساتيدمان گفته   (بعد از اين معناي آن را مفصل بيان خواهم نمود ان شاء االله            : نويسد معارف الهيه مي  . ١

  .).٨٠٢معارف الهيه، درس پنجاه و سه ، (
 اهل علم کاملا واقفند که مسأله اجازه روايت که بين علماي دين مرسوم است اصلا ربطي به آداب تصوف در مورد اجازه دعا يـا تعلـيم علـم                     

 .ندارد
کردنـد و   ميرزا مهدي اصفهاني مدت سـه سـال فقـط معـارف گفتنـد و نکـات دقيقـي را بيـان مـي                   : اند  زا گفته برخي ديگر از شاگردان مير    . ٢

هايي از عالم غيـب،   روزنه. (شناسيد او را مي: فرمودند آقا صاحب علم جمع کيست؟ مي   : گفتيم  مي. اين از صاحب علم جمع است     : فرمودند  مي
٣٤٤.( 

  .لب اللباب.  ٣



  75/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

ن ملقب بـه رحمـت   ين العابديزا زير فرزند ميزا معصوم عليرف م ي تأل "الحقايق  طرائق  " كتاب   موافق با داستاني که در    
 و شرح حال مشايخ و اقطاب صوفيه نگاشته يان شاه نعمت الله يصوفه  قيان طر ي، که در ب   يازير ش ي شاه نعمت الله   يعل

 ـ و پـدرش و امثـال ا       يد و علامه مجلس   يد ابن طاووس و ابن فهد و شه       يمرحوم س حتي  و   است شده ه يشان را از صـوف ي
  :خوانيم مي وحدت وجوديان ي برخيها ر نوشتهدشمارد، نيز  يم

به تصدي امور عامه از تدريس و قضا و ... آقا سيد علي شوشتري... حدود متجاوز از يكصد سال پيش در شوشتر
بينـد شـخص جـولايي        كننـد مـي     در را بـاز مـي     ... زند  مرجعيت اشتغال داشته، يك روز ناگهان كسي در مترل را مي          

ملك متعلـق بـه طفـل       ... صحيح نيست ... ايد طبق دعوي شهود،       فلان حكمي را كه نموده    : گويد  مي... است) اي  بافنده(
رود و آيـت      و مي ... ايد صحيح نيست    يتيمي است و قباله آن در فلان محل دفن است، اين راهي كه شما در پيش گرفته                

  رود اين مرد كه بود و چه سخني گفت؟ االله در فكر فرو مي
شود كه در همان محل، قباله ملك يتيم مدفون است و شـهود در ملكيـت فـلان،                    آيد معلوم مي   در صدد تحقيق برمي   

راه ايـن  ! آقا سيد علـي شوشـتري  : گويد زند مي جولا در مي... شب بعد... ترسد  اند، بسيار بر خود مي      شاهد زور بوده  
 اشرف مشرف شويد و وظايفي را كه        به نجف ... معطل نشويد : گويد    جولا مي ... و در شب سوم   . رويد  نيست كه شما مي   

  ... السلام نجف اشرف به انتظار من باشيد و پس از شش ماه در وادي. ام انجام دهيد به شما گفته
السلام هنگام طلوع آفتاب مرد جولا  شوند، در وادي   اي كه وارد نجف اشرف مي       در اولين وهله  ... مرحوم شوشتري 

...  در برابرش حاضر گرديد و دستوراتي داده و پنهان شـد، مرحـوم شوشـتري   بيند كه گويي از زمين جوشيده و  را مي 
 ...رسند به درجه و مقامي كه قابل بيان و ذكر نيست كند تا مي طبق دستورات جولا عمل مي

بديل مرحوم حاج ميرزا علي آقا قاضي تبريزي از شاگردان مكتب مرحوم آقا سيد احمـد                استاد بزرگوار عارف بي   
كه ايشان و حاج ميرزا جواد آقا ملكي تبريزي و حاج شيخ محمد اري شاگردان آخوند ملا حسين                  (تند  كربلايي هس 

  ).اند قلي همداني، و او شاگرد سيد علي شوشتري و او هم صاحب داستان جولا بوده
 و بـه  شود، ولي آن مرد جولا چه كسي بـوده    اين است سلسله اساتيد ما كه بالاخره به آن شخص جولا منتهي مي            

  ١.هيچ معلوم نيست... كجا ارتباط داشته
كننـد   كساني كه در يك فرع مختصر فقهي به روايت شخص مجهول اعتماد نمـي           پيوسته جاي اين پرسش باقي است که        

دهد خود را موظـف بـه اجـراي      الشعاع قرار مي در مطلبي كه تمام اصول و فروع و دنيا و آخرت ايشان را تحت        چگونه  
  !؟كنند اصلاً معلوم نيست با چه نيروهايي ارتباط داشته است دهند كه به صراحت اعتراف مي رار ميدستورات كسي ق

اند كه دستورات استاد بايد مطابق موازين شـرع باشـد، پـس چگونـه بـه همـين        مگر خود ايشان بارها شرط نكرده  
وسلم و امامان معـصوم      وآله   هياالله عل  يتمامي فقها و بزرگان و بلكه خود پيامبر اكرم صل         ه  سادگي آن شخص جولا روي    

كند، و ايشان هم ـ بر فرض صحت داسـتان ـ بـه او      هم السلام را در امر قضاوت و عمل به شهادت شهود تخطئه مييعل
  سپارند؟ تسليم ميارادت و سر 

 ـ     ،از امور پنهان   دادن   اند كه خبر    علاوه بر اينكه مگر خود سردمداران عرفان تصريح نكرده         هود هرگـز    و كـشف و ش
 اين چنين مجذوب    بيي پس چگونه ايشان در مقابل يك خبر به ظاهر غ          ؟ خدا باشد  يشود كه صاحب آن از اوليا       دليل نمي 

جولا شدند و دست از خانه و زندگي و منصب شرعي خود شسته به اطاعت اوامر او همت گماشتند؟ آن هم خبري كه                       

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .١٥٨ تا ١٥٤ الباب،  ،لب: انيسيد محمد حسين ر. ١



داد كه شايد خود همان جـولا سـند را قـبلاً دفـن كـرده و                   ال مي گرفت، بايد احتم    هر شخصي كه در مقابل آن قرار مي       
  مقدمات كار خود را فراهم آورده باشد؟

    مكتب اعيان و فقها و علما شيوه

و بـا    کرده،ن استفاده مختلف يها چاشني از هم فقه اصول و فقه در بلكه ،اعتقادات اصول در تنها نه ما يفقها و علما
هاي خويش به عرش و آسمان، انتظار تسليم شدن ديگران در مقابـل القائـات خـويش را                   ها و يافته   نسبت دادن انديشه  

 بـه  توسـل  نيازمنـد  را خـود  عقايـد  از دفـاع  هرگـز  و بينند يم آن خود جبين بر را حق حقانيت نشان كه چراندارند،  
 و يعلم كاملا يفضاي در را يگراند و خود انظار و آرا مختلف وجوه لذا يابند، ينم فريبنده يها سراب و باطل يكارها راه

 يهـا  انديشه يبرا السلام  عليهم معصومين يبرا جز و كنند، يم تبيين و تقرير ،غلو و بزك گونه هر از دور به و ،استدلالي
عليهم  امامان خدمت تشرف يا ،رياضت يا ،ديانت يا ،يتقو و نيستند، قائل قداستي و امتياز ،عنواني هيچ تحت و ،ياحد

  .شمارند ينم او انديشه و فكر  يا برتريعصمت يا حقانيت، نشان را كس هيچ سوز و اشك يا ،خلسه يا ،خواب يا ،مالسلا 

  مكتب نورنشاني از معارف اصيل : فصل هفتم

هاي عالمان و فقيهان سترگ متقدم قدس االله اسـرارهم   در اين فصل به فهرست مختصري از مباحث اعتقادي در کتاب          
  :کنيم اشاره مي

  تمعرف و علم يامعن تحقيق

 حلـبي  صلاح وأب ،الكافي ؛٩٣: قدس سره  حلبي صلاح وأب ،المعارف تقريب ؛٢٠ ،٩ قدس سره،  طوسي شيخ ،الاقتصاد
  .٦٦: قدس سره حلي محقق ،الدين أصول في المسلك ؛٢٦: قدس سره بحراني ميثم ابن ،المرام قواعد ؛٤٥: قدس سره

  باشد تي نميجه و جزا او مقدارچيز داراي   شبيه هيچوات است، مصنوعبا  باينم يتعال صانع

 ،٧٠ ،٦٨: قدس سره ابو صلاح حلبي ،المعارف تقريب ؛٤٤ ،٣٨ ،٢٤ ،٢٠ ،١٨ ،١٧: قدس سره شيخ طوسي ،الاقتصاد
 ابن ميـثم بحـراني     ،المرام قواعد ؛٤٦ ،٤٥: قدس سره  ابو صلاح حلبي   ،الكافي ؛٨٨ ،٨٧ ،٨٦ ،٨٣ ،٨٢ ،٧٩ ،٧٨ ،٦٩ ،٧١

 ؛٣٥: قـدس سـره    لمـي يد الدين أعلام ؛٣٣: قدس سره  راوندي ،المعرفة عجالة ؛٧٣ ،٧٢ ،٧٥ ،٦٨ ،٧٥ ،٤٧:  سره قدس
 الـصراط  ؛٧١: قـدس سـره    محقق حلي  ،الدين أصول في المسلك ؛٤٨ ،٤٧: قدس سره  ديلمي ،الإيمان ثبوت يعل البرهان
 ١٧٢ ،١/١٧١: الإحقاق شرح ؛١/٢٠: قدس سره العاملي يللبياض ،المستقيم

  شود  نميكادرا يتعالذات خداوند 

ابـو   ،الكـافي  ٩٣ ،٨٧،٩٢: قـدس سـره   حلبي صلاح وبأ ،المعارف تقريب ؛٤٢ـ١٩: سره قدس طوسي شيخ ،الاقتصاد
قدس  لمي، دي الايمان ثبوت يعل البرهان ؛٧٥ ،٤٧: قدس سره  ابن ميثم بحراني   ،المرام قواعد ؛٤٥: قدس سره  صلاح حلبي 

  .١/١٢٨: الاحقاق شرح ؛٦٦: قدس سره محقق حلي ،الدين أصول في المسلك ؛٤٨: سره
   استحادث يفعلهر 

  .٤٧: قدس سره شيخ طوسي ،الاقتصاد
  کند ها مي خلوقات، دلالت بر خالقي مباين با آنم وجود

ابو صـلاح   ،الكافي ؛٨٣ ،٧٠ ،٦٧: قدس سره ابو صلاح حلبي   ،المعارف تقريب ؛٢١: قدس سره  شيخ طوسي  ،الاقتصاد
  .٣٦ ،٣٥: قدس سره ديلمي ،الدين أعلام ؛٤٠: قدس سره حلبي



  77/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

  محال بودن نامتناهي

 قواعـد  ؛٨٧ ،٨١ ،٧٦: قدس سـره   ابو صلاح حلبي   ،المعارف تقريب ؛٣١ ،٢٨ ،٢٤: قدس سره  شيخ طوسي  ،الاقتصاد
: قدس سره  ديلمي ،نالدي أعلام ؛٢٩: قدس سره  راوندي ،المعرفة عجالة ؛٦٢ ،٥٨ ،٥٦: قدس سره  ابن ميثم بحراني   ،المرام
٣٥.  

  شود  جمع نمييتناه عدمداراي ابتدا بودن، با 

  .٢٤: قدس سره شيخ طوسي ،الاقتصاد
  عالم حدوث نامتناهي، يانقضامحال بودن 

  .٤١: قدس سره محقق حلي ،الدين أصول في المسلك ؛٥٧: قدس سره ابن ميثم بحراني ،المرام قواعد
  محدث به ثمحد احتياج

  .٢٥: قدس سره طوسيشيخ  ،الاقتصاد
  و طريق الهام و شهود و تصفيه نفس باطل است. شود خداوند متعال جز از راه استدلال عقلي، و وجود افعال خود شناخته نمي

 ابو صلاح حلبي ،الكافي ؛٨٦: قدس سره ابو صلاح حلبي  ،المعارف تقريب ؛٤١ ،٣٧: قدس سره  شيخ طوسي  ،الاقتصاد
 ؛٣٨: قـدس سـره    ديلمـي  ،الـدين  أعـلام  ؛٣١ ،٢٦: قدس سـره   ابن ميثم بحراني   ،المرام قواعد ؛٤٥ ،٤٤ ،٣٩: قدس سره 

 ؛٦٦: قـدس سـره    محقـق حلـي    ،الـدين  أصـول  في المسلك ؛٤٨ ،٤٧ ،٤٤: قدس سره  ديلمي ،الإيمان ثبوت يعل البرهان
  ١/٢٠: قدس سره عاملي يبياض ،المستقيم الصراط

  نيست محدث ،ثحاد

 ابو صلاح حلبي ،الكافي ؛٨٢ ،٧٩: قدس سره ابو صلاح حلبي  ،المعارف تقريب ؛٣١: قدس سره  شيخ طوسي  ،الاقتصاد
قدس  علامه حلي  ،الياقوت شرح في ،الملكوت أنوار ؛٥٧: قدس سره  محقق حلي  ،الدين أصول في المسلك ؛٤٢: قدس سره 

  .١/٢٠: قدس سره بياضي عاملي ،المستقيم الصراط ؛٥٧: سره
  کب نيست است، و مرواحد يتعال خداوند

 محقق حلـي   ،الدين أصول في المسلك ؛٣٣: قدس سره  راوندي ،المعرفة عجالة ؛٤٦: قدس سره  ابو صلاح حلبي   ،الكافي
  .٥٥: قدس سره

   است"كالأجسام لا جسم" يتعال اعتقاد به اينکه خداوند بطلان

 شـرح  في الملكـوت  نوارأ ؛٥٨: قدس سره محقق حلي ،الدين أصول في المسلك ؛٣٩: قدس سره شيخ طوسي  ،الاقتصاد
  .٧٧: قدس سره علامه حلي ،الياقوت

  نفسي غيراز  نفسي تمايز و ،يتعالخداوند  صفات يامعن

 أصـول  في المـسلك  ؛٤٦ ،٤٠: قـدس سـره    ابو صلاح حلبي   ،الكافي ؛٨٣: قدس سره  ابو صلاح حلبي   ،المعارف تقريب
  .٥١: قدس سره محقق حلي ،الدين
  اقدمتعدد  امتناع

  .٨٢: قدس سره ابو صلاح حلبي ،المعارف تقريب ؛٤٤: قدس سره خ طوسيشي ،الاقتصاد



  الواحد قاعدة بطلان

  .٤٥: قدس سره شيخ طوسي ،الاقتصاد
  توحدت در كثره ب عتقادا بطلان

 محقق حلـي   ،الدين أصول في المسلك ؛٤٦: قدس سره  ابو صلاح حلبي   ،الكافي ؛٤٦: قدس سره  شيخ طوسي  ،الاقتصاد
  .٧١: قدس سره

  موجود إيجاد حالةاست

  .١١١ ،١١٠: قدس سره ابو صلاح حلبي ،المعارف تقريب
   استحادث يممكن هر

  .٧١ ،٥٩: قدس سره ابن ميثم بحراني ،المرام قواعد ؛١٩ ،١٦: قدس سره مفيد شيخ ،اعتقاديه نكت
  شود ديده نمي يتعال  خداوند

  .٤٢: قدس سره شيخ طوسي ،الاقتصاد
  واحد ياسو ما حدوث ثباتا

  .٨٢: قدس سره ابن ميثم بحراني ،المرام قواعد ؛٧٠ ،٦٧: قدس سره ابو صلاح حلبي ،المعارف يبتقر
   استحادث ه،اراد

 ابـو صـلاح حلـبي    ،الكـافي  ؛٨٥: قدس سره ابو صلاح حلبي ،المعارف تقريب ؛٣٥: قدس سره شيخ طوسي  ،الاقتصاد
  .٤٣ ،٤٢: قدس سره

   اوستفعل نفس يتعال  خداوند هرادا

 مفيـد  شيخ ،المقالات أوائل ؛٤٣: قدس سره  ابو صلاح حلبي   ،الكافي ؛٨٥: قدس سره  ابو صلاح حلبي   ،عارفالم تقريب
  .٤٧: قدس سره ديلمي ،الإيمان ثبوت يعل البرهان ؛٥٣: قدس سره

   نيستمحل به حتاجم ه،اراد

  .٥٠: هقدس سر محقق حلي ،الدين أصول في المسلك ؛٨٦: قدس سره ابو صلاح حلبي ،المعارف تقريب
  عالم قدمدر مورد  هسففلااعتقاد  بطالا

  .٨٤، ٨٢ ،٥٦: قدس سره ابن ميثم بحراني ،المرام قواعد ؛٩٢: قدس سره ابو صلاح حلبي ،المعارف تقريب
  ش داراي ابتدا استوجودآن چيزي است که  ،ثدمح

  .٤٠: قدس سره محقق حلي ،الدين أصول في لمسلکا
   صادر شودرمختا قادر، آن چيزي است که از فعل

  .٢٧: قدس سره شيخ طوسي ،الاقتصاد



  79/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

   استمختار قادر يتعال خداوند

ابـن ميـثم     ،المـرام  قواعـد  ؛٧٨: قدس سـره   ابو صلاح حلبي   ،المعارف تقريب ؛٢٨: قدس سره  شيخ طوسي  ،الاقتصاد
 ،٤١: قدس سره  يمحقق حل  ،الدين أصول في المسلك ؛٣٠: قدس سره  راوندي ،المعرفة عجالة ؛٨٤ ،٨٢: قدس سره  بحراني

٤٣ ،٤٢.  
  يت آنعموم و معنا و يتعالخداوند  قدرت

 مفيـد  شـيخ  ،اعتقاديه نكت .٧٦: قدس سره  ابو صلاح حلبي   ،المعارف تقريب ؛٣٣: قدس سره  شيخ طوسي  ،الاقتصاد
 كوتالمل أنوار ؛٥٣: قدس سره  حلي محقق ،الدين أصول في المسلك ؛٣٥: قدس سره  ديلمي ،الدين أعلام ؛٢٣: قدس سره 

  .١/٢٠: قدس سره بياضي عاملي ،المستقيم الصراط ؛٩٢: قدس سره علامه حلي ،الياقوت شرح في
   استكارهو  مريد يتعال  خداوند

  .٤٢: قدس سره حلبي ،الكافي ؛٣١: قدس سره شيخ طوسي ،الاقتصاد
  يت آنعموم و معنا و يتعالخداوند  علم

 راونـدي  ،المعرفـة  عجالة ؛٢٤: قدس سره  مفيد شيخ ،عتقاديها نكت ؛٥٠ ،٣٤ ،١٨: قدس سره  شيخ طوسي  ،الاقتصاد
قدس  علامه حلي  ،الياقوت شرح في الملكوت أنوار ؛٥٣: قدس سره  محقق حلي  ،الدين أصول في المسلك ؛٣١: قدس سره 

  .٩٢: سره
   استلنفسه عالم يتعالخداوند 

محقـق   ،الدين أصول في المسلك ؛٣٠: قدس سره  راوندي ،المعرفة عجالة ؛٧٨: قدس سره  ابن ميثم بحراني   ،المرام قواعد
  .٤٥: قدس سره حلي

  از خلقت، منفعت بندگان، و در معرض ثواب قرار دادن ايشان است غرض

 ،المـرام  قواعـد  ؛١١٧ ،١١٥: قدس سره  ابو صلاح حلبي   ،المعارف تقريب ؛٥٢ ،٣١: قدس سره  شيخ طوسي  ،الاقتصاد
  .٣٣: قدس سره راوندي ،فةالمعر عجالة ؛٨٩ قدس سره ابن ميثم بحراني

  يممختارما 

  .١/٢٠: قدس سره بياضي عاملي ،المستقيم الصراط ؛١٠٩: قدس سره ابو صلاح حلبي ،المعارف تقريب
  هيولا نفي

  .٢٣: قدس سره شيخ طوسي ،الاقتصاد
   آنغيراست نه  ثبوت، همان وجود

  .٤٦: قدس سره محقق حلي ،الدين أصول في المسلك
  تباشرم و توليد و اختراع

  .٣٤: قدس سره راوندي ،المعرفة عجالة



  تقليد، تسليم، استدلال

  .٣٩: قدس سره ديلمي ،الدين أعلام
  مسو بخش

 تفكيك مکتب سخنان از برخي

 تفكيك مکتب سخنان از برخي

 از شـواهد بيـشتري    نقـل  بـه  والنـصر  والفـتح  الفرج له تعالي  االله عجل وليش و متعال خداوند ييار به بخش اين در
  .پردازيم يممکتب ميرزا  كلمات وصنص

  "معارف القرآن"برخي عقايد ميرزا مهدي اصفهاني بر اساس کتاب 

 . ضلالت و جهالت و شيطنت بوده، تحصيل يقين، و عمل بر طبق آن حرام است١تمامي علوم بشر .١
دان ذات   در مورد خداوند متعال وج     علم و معرفت حتي   .  در صورت مطابقت با واقع هم حجت نيست        يقين حتي  .٢

 .معلوم است
ها قائم به ذات و حقيقـت عقـل و           معقولات و معلومات، چيزي جدا و خارج از عقل و علم نيستند و وجود آن               .٣

همين گونه مخلوقات و کائنات نيز قائم به ذات قيوم خود مي باشند و اصلاً وجودي في نفسه و جدا از       .  علم است 
  .او ندارند 

خلق اين است که وجود مخلوقات نـسبت بـه خداونـد ماننـد نـسبت صـفت و                 معناي مباينت صفتيه بين خدا و        .٤
موصوف و جوهر و عرض و معلوم و علم و معقول و عقل بوده، و به همين معنا منعزل از ذات خداوند نبـوده و                         

 ٢. باشد متقوم به آن مي

ئيتي ندارنـد مخلوقـات   همان گونه که صفات اشيا قائم به خود اشيايند و به خودي خود هيچ گونه واقعيت و شـي                .٥
  .خداوند نيز نظر به خودشان اصلا واقعيت و شيئيتي ندارند 

را محدود کرده و غير اشيا بدانيم بلکه بايد تنـها غـير او را                غيريت خداوند با مخلوقات به اين گونه نيست که او          .٦
 . محدود کنيم

 .اند ت و از چيز ديگري آفريده نشدهخلق لا من شيء به اين معناست که وجود اشيا متقوم به وجود خداوند اس .٧
 . وجود مخلوقات به فعل و تأثير و جعل خداوند نيست .٨

                                                                                                                                                                                                                                                 
در مکتب فلسفه و عرفان ـ و بلکه سفسطه ـ نيز علم حصولي و يقين اصلا ارزشـي نداشـته، و ارزش واقعـي تنـها از آن علـم حـضوري و         . ١

  ).١٧٦ صفحه : ک.ر. (باشد مي) وجدان(حضور ذات معلوم در نزد عالم و خيال او 
  .دهد نه مباينت صفتيه دو شيء را ت صفت و موصوف را نشان ميتفسير ميرزاي اصفهاني در واقع مباين. ٢

باشند ولي ذات باري تعالي چنين صفتي   معناي صحيح مباينت صفتيه اين است که مخلوقات باري تعالي داراي صفت مقداري و متجزي بودن مي          
 اين است که باري تعالي داراي زمان و مکان و اجـزاي             معناي صحيح منعزل نبودن اشيا از خداوند نيز        .  باشد ندارد و بر خلاف همه اشيا مي      

 نه اينکه وجود اشيا مانند قيام معقول به عقل، و عرض به         وجودي نيست که در مکان و زمان خاصي باشد و اشيا کنار او قرار گرفته باشند               
 .جوهر، و صفت به موصوف، قائم به خداوند باشد



  81/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

ها همين است که ماننـد   توهم اينکه اشيا وجودي جوهري و ثقيل و غليظ دارند باطل است، بلکه کنه حقيقت آن                .٩
 .هاست  صفت متقوم به خداوندند و همين معناي مجعوليت ذاتي آن

 . و معناي جاعليت ذاتي او همين است که تقوم اشيا به ذات اوست. است نه به فعل و تأثيرخداوند جاعل بالذات  .١٠
آله وسلم عالم به علم خداوند، و قادر به قدرت او، و حي به حيات او، و جاعل بـه                     رسول اکرم صلي االله عليه و      .١١

 ١. باشد جاعليت او مي

که تعين خارجي واحد است و ارتفـاع نقيـضين هـم            معنا و بدون مصداق است، بلکه از آن جا           امکان، چيزي بي   .١٢
مجعوليـت  (و حقيقت معناي امکان اين است که اشيا متقوم به غيرنـد             . محال، صدور رأي از خداوند واجب است      

نتيجه اينکـه جـز وجـوب    . نه اينکه ماهيات، معروض امکان به معناي قابليت وجود و عدم حقيقي باشند     ) ذاتيه
  .معنايي ندارد) ها قابليت وجود و عدم حقيقي آن( و امکان اشيا بالغير چيزي در کار نيست

و اگـر خـدا داراي رأي نباشـد         . باشـد  داراي رأي بودن بشر دليل بر اين است که خداوند هـم داراي رأي مـي                .١٣
 . تواند آن را به ديگري تمليک کند نمي

غير ممکن است لذا بايد همه چيز       شناخت آنچه خارج از ذات ماست محال بوده، و تصديق به وجود آن براي ما                 .١٤
 ).وجدان(حتي وجود خداوند را در خويشتن بيابيم 

 . ارواح انبيا و مرسلين زماني و مکاني نيست .١٥
 . زمان، نامتناهي و ازلي است .١٦
 . باشد خلقت و آفرينش، به معناي صدور و استضائه ماهيات به نور خداوند و تعين کائنات به خداوند مي .١٧
 .باشند  و قدرت و علم و حيات خداوند ميمخلوقات، واجد نور .١٨

  معارف القرآن" اصفهاني از کتاب يبرخي شواهد کلمات ميرزا مهد

فان ...  ومعلومام مجهولات بالحقيقة ومعارفهم ضلالة وان الذي سموه العقل نکراء وشيطنه           ٢ جهالة ةان العلوم البشري  
 فان الـصورة النفـسية ولـو فـرض          .ن اليقين ليس بعلم بالذات    المرکب من المقدمات اليقينية وظاهر ا      البرهان عندهم هو  

 وحجة بالذات ولا يجوز الاتکال عليه عقـلا         نا بل طريق للمماثلة فليس برها     ٣مطابقتها للواقع ليس حيث ذاا الکشف     
  . المطابق منه للواقع عن المخالف لهةلعدم ممتازي

فس اذا طابق الواقع يکون حجة بالذات غلط واضح فان   ن اليقين الذي عندهم عبارة عن حصول صورة الشئ في الن          ا
 ـومع عـدم تمامي  ...  علي تقدير حصولها ومطابقتها للواقع ليس کشفا عنه بالضروره         ةالصور  ـت  ـةه لا حجي  ولا ة ولا طريقي

                                                                                                                                                                                                                                                 
آلـه وسـلم     وجودات همين گونه مي باشند و سخن فوق اختصاصي به رسول اکرم صـلي االله عليـه و                 بر طبق مباني ايشان و ساير عرفا همه م        . ١

 .ندارد
منا هذه ليست من اادلات الكلامية ولا من التقليـدات العاميـة ولا مـن الأنظـار الحكميـة البحثيـة والمغالطـات                      علو: گويد ملا صدرا هم مي   . ٢

السفسطية ولا من التخيلات   
����

ي من البرهانات الكشفية التي شهد بصحتها كتاب االله وسـنة نبيـه وأحاديـث أهـل بيـت النبـوة                      الصوفية بل ه   
 ).٥ مشاعر،( .والولاية والحكمة سلام االله عليه وعليهم

علـم  ال و هو وجه من وجوهه    و ما حصل منها فيه أمر انتزاعي عقلي       و كنهه لا يحصل في الذهن     و أن حقيقة الوجود  : گويد فلسفه و عرفان هم مي    . ٣
مـلا صـدرا،    (.الـشك  مجـال لـذلك   ينية لا يبق هي عين الاالاكتناه بماهيته التي و بعد مشاهدة حقيقته   و  المشاهدة الحضورية  يبحقيقته يتوقف عل  

 ).١/٦١اسفار، 



 ـ... فيحرم تحصيله والجري علي طبقه عقلا  ...  له عقلا  ةاماري العلـم   عـين  ةفبعد حصوله يجب تحصيل العلم والعلم بالمطابق
  .بالواقع

فمعرفته منحصرة بمعرفته به وحيث انه لا يملكه الا بتمليك الحق فيرجع الامـر اليـه          ... ١فلا بد في معرفته من وجدانه     
  ٣ . بكمال المعرفة بل يمكن رؤيته به٢ففي عين تلك المعرفة يعرفه انه يمكن معرفته... تعالي

وانه لابد من الزمان الي ما ... ان تعين المخلوقات كلها بالمشية... تعالي وبدائه ٤عن رأيه... كان كينونه الصادر الاول... 
  ... لتحقق الزمان بخلقة المشية والصادر الاول ٥فلابد وان يکون حادثا بالحدوث الزماني... لا اية له

  .لان کينونة کل شيء لا بد وان يکون عن رايه
  .نبياء والمرسلين والائمة المعصومين زماني مکانيفجميع ما سوي االله تعالي سوي الارواح القدسيه للا

  .فيظهر ان جميع ما سوي االله تعالي حتي الملائكه غير مجرد عن الزمان وام كائنات واحياء بحياة رسول االله
  .عن النبي صلي االله عليه وآله انا من االله والكل مني... 

  .ين الكائنات في علم النبي بلا معلوم قبل كوافلو قلنا بانه شاء واراد وقدر كذا ليس معناه الا انه تع
  . كيف وجده٦من يجده ليس هو ما توهمه في حال السراء ولا يعرف

وان توحيـده تمييـزه عـن    . وان كنهه تفريق بينه وبـين معلوماتـه  . ان العلم بذاته برهان وحجة علي غيرية المعلومات    
 وانه لا يعرف توحيده الا به لا علـي وجـه يـدرك       ٧ية لتوحيده تعالي  فهو برهان وآ  . المعلومات ومباينته اياها لا بالعزلة    

  .ويفهم فبالعلم يعرف االله ويوحد

                                                                                                                                                                                                                                                 
شـرح  (.  وأشـد وأنـور     ما هي عليها الا من علمها من ناحية العلة الحقيقية علمـا أتم             يلا يعلم حقيقة الأشياء عل    : گويد فلسفه و عرفان هم مي    . ١

  ).٣٥١الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، 
لأنه مالـك الملـك     .  وإذا كنت واجدا له كنت واجدا للكل       ...وإذا كنت واجدا لقلبك، كنت واجدا له      . يعني يعرفك شهودا انه ذخيرة خزانة قلبك       

   ).٣٥٧سبزواري، شرح الاسماء الحسني، ملا هادي ( .٢١: ١٥ء الا عندنا خزائنه  وان من شي
  ).١/٤٦اسفار، . (في التعليقات الوجود المستفاد من الغير كونه متعلقا بالغير هو مقوم له) ابن سينا(قال . ٢
وجود كل موجود هو عينه الخارجي والخـارجي لا يمكـن      ... حقيقة الوجود لا تحصل بكنهها في ذهن من الأذهان        : گويد فلسفه و عرفان هم مي    . ٣

  ).ملا صدرامشاعر، ( . الشك في هويتهيوالعلم بحقيقة الوجود لا يكون إلا حضورا إشراقيا وشهودا عينيا وحينئذ لا يبق.. .أن يكون ذهنيا
 االله شـهِد  وحدانية ذاته كما قـال  ي ذاته وعليولا برهان عليه فشهد ذاته عل    . لأن ذاته بالفعل من جميع الوجوه فلا معرف له ولا كاشف له إلا هو              

 ).٤٧مشاعر، (. وسنشرح لك هذا.  هوله إِلاأنه لا إِ
ء ونوره الوجـودي الـذي    ء، سره الذي يخص كل شي فأمره النافذ في كل شي... ): ء امره يا من نفذ في كل شي  (: ... گويد فلسفه و عرفان هم مي    . ٤

 ).٥٥٩ شرح الاسماء ، سبزواري،. ( ء عند التوجه الإيجادي من الموجد القاهر الحي يستنير به كل في
وبالجملة الخلق وما من ناحيته حادث، والحق وكل ما هو من صقعه قديم، إذ لا يجوز أن يجسر العاقل ويبلغ غبار الحـدوث               : گويند عرفا هم مي  . ٥

 االله لان ي سـو ومع ذلك، لا قديم. مكان ذيل جلاله المطهر بذاته وصفاته وأفعاله من عثير الحدثان، المتره بجميع ما ينسب إليه من مثالب الا    إلي
 ).٥٤٥سبزواري،  ،شرح الاسماء (. الحرفي لا حكم له وكالعنوان الذي هو آلة لحاظ المعنون لا وجود لهما ينسب إليه كالمعني

ه، ولو  فلو أشير إلي  ... مرتبة الواحدية هي الوجود المأخوذ مع الاسماء والصفات، والاحدية هي الوجود الذي لا اسم ولا رسم له                : گويند عرفا مي . ٦
 نفسه منه، واثبت لنفسه غناء واستقلالا مع انـه فقـير ذاتـا              يإشارة عقلية، فالمشير أثبت لنفسه وجودا وله وجودا آخر وجعله محدودا إذا أخل            

 ).٨٧شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، (. منه. ووجودا إليه، ومتقوم بوجوده
 إذ لا ثاني له في الوجود، فان الكل منه وبه وله وإليه، وما            :)ء يا من لا يشبهه شي    (: نويسد ملا هادي سبزواري در شرح دعاي جوشن کبير مي        . ٧

 .ء كيف يكون ثانيا له  الشيهذا شأنه بالنسبة إلي
 ).٧٤١شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، . ( إذ ليس في ملكه ما لم يكن من ذاته): ء يا من لا يزيد في ملكه شي( ... 



  83/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 لا بينونـة    ١فبربه يعرف توحيده وبه يعرف تمييزه عن نفسه وانه تعالي غيره مباين معه بينونة صفة متقومة بموصـوفه                 
  .عزلة

  .يث نفسه بوجه من الوجوه وحقيقة بلا شيئية وحقيقة له من ح ان غيره تعالي واقعية
 وحدانيته ومباينته عن المخلوقات يعرف أن هذه العوالم المقدرة المکممة بالابعاد مع عدم    شأنه في  من تذکر الحق تعالي   

لان .  يکون بعده عن خلقه بحسب المسافة والمقـدار        ي شأنه ک   طول الحق تعالي    العقل لا يکون عوالم واشياء في      تناهيها في 
 حيث ذاا الکون بالغير وواجدة لنور الولاية ومستضيئة وحامل لمباينة مع نور الولاية فضلا عن الرب تعاليهذه العوالم ا

بمحـو  ... فمن کان عارفا بربه يذکره القـرآن ...  شأنه کيان بالحق تعالييللعرش فلا شيئية لها بوجه من الوجوه، بل انما ه       
  .حو حيث کوا وشيئيتها عن النظرتوهم الکينونة والتحقق بالنفس لعالم الکيان وص

وان الکون والشيئية والتحقق بنفـسه في الاجـسام الکثيفـة الغليظـة     . ان سنخ غير العقل مباين بذاته مع نور العقل        ... 
  ٢.الثقيلة موهوم صرف بل کنهها الکون بالغير وذواا مظلمة

  .تحديد ما سواهغيرية ما سواه ليس بتحديد نفسه تعالي والنظر اليه بالغيرية بل ب
  . تعالي وهذا هو التكوين لا من شئ وهو اعولية الذاتية٣ به  ان الحق مكون والكائنات كون

العاقل العالم بشئ في نفسه ظاهر بنور علمه ان ما يعلمه في نفسه لا شيئية له الا بعلمه فهـذا العلـم برهـان بذاتـه                          ... 
والقـرآن مـن بـدوه الي ختمـه تـذکر ـذه المخلوقـات        . في الخارجکاشف عن حقيقة کل شئ بالضرورة اذا علم تحققَه        

  .المعلومات بنور العلم والعقل
فيكون العقل هو المحقق المكون ... ان المعقولات حيث ذاا الكون والشيئية بالعقل وليس لها حيث ذات ونفسية بنفسها

لحق جلت عظمته عن الفعل والتـأثير والجعـل         فيكون هذا آية كبري علي قدس ا      ... بالذات بلا فعل في وجه من الوجوه      
  .وغيرها
لان حيث ذات   . ليست بفعل منه تعالي   ... ان جاعلية الحق وفاعليته للكائنات    . وتقدس قدرته وجاعليته عن الفعل    ... 

 يكـون حيـث ذات الحـق الجاعليـة والمكونيـة     ... ٤وهذه عين اعولية الذاتية. الكائنات هو الكون والتحقق به بلا جعل     
بلا جعل ...  في مرتبة ذاته٦بل هو جاعل بذاته... فهو مكون ومحقق ومثبت ومؤين ومحيث بلا فعل     ... ٥والمحقيقية بلا جعل  

  .ولا فعل ولا تأثير ولا غيرها
                                                                                                                                                                                                                                                 

 الجاعـل الحـق تعلقيـة كوجـود الـصفة           أن الوجـودات اعولـة بالنـسبة إلي       ... أن البينونة بينهما كبينونة الصفة للموصوف     : گويند ا هم مي  عرف. ١
 ).٧٧شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، ( .للموصوف وكالعرض للموضوع

شرح الاسماء ، ملا (. ست الا القوابل الخاليات والمظاهر المنغمرات الفانيات، والممكنات لي»التوحيد إسقاط الاضافات« :گويد فلسفه و عرفان مي . ٢
 ).٢١٨هادي سبزواري، 

����
   

 ما سواه كنسبة ضوء الشمس لو كـان قائمـا   نسبته إلي و. وجههءٍ هالك إِلا كل شي، ة هالكة بأنفسها حقة بالحق الواحد الأحد    باطل) الممكنات( بل  
 ).٤٨ مشاعر،(. منه المظلمة بحسب ذواا الأجسام المستضيئة بذاته إلي

هو مفتقر إليه مستتم به وذلك     لأن ما سواه ممكنة الماهيات ناقصة الذوات متعلقة الوجودات بغيرها وكل ما يتعلق وجوده بغيره              : گويد فلسفه مي . ٣
فهي في حدود أنفسها ممكنة واجبـة  . إليه مستغنية به   تفاوا وترتبها في الكمال والنقص فاقرة الذوات         يفالممكنات كلها عل   الغير مبدؤه وغايته  

  ).صدرا شاعر، ملام( .بالأول الواجب تعالي
اي ظهور كل ظهور وحقيقة كل حقيقة ومذوت كل ذات وهوية كل هويـة،      ): يا نور كل نور   (: نويسد ملا هادي در شرح دعاي جوشن کبير مي       . ٤

 ).٤٧٨شرح الاسماء، ملا هادي سبزواري، .( رتبط بهلان كل مجعول بالذات متقوم بجاعله ومفتقر إليه وم
  ).٢/٣٤١اسفار، ملا صدرا، . (بل فعله نور واحد يظهر به الماهيات بلا جعل ولا تأثير في الماهيات: گويد فلسفه و عرفان مي. ٥
 كل الوجود وكله الوجـود، كـل البـهاء     تعاليو هو   «: قال السيد المحقق الداماد، قدس سره العزيز، في التقديسات        : نويسد ملا هادي سبزواري مي   . ٦

» الهـو «وإذ كل هوية من نور هويته، فهو .  الاطلاق لمعات نوره ورشحات وجوده وظلال ذاتهيوالكمال وهو كله البهاء والكمال، وما سواه عل       
 



الرسول الاكرم صلي االله عليه وآله وسلم الذي يكون حيا بحياة ربه وعالما بعلم ربه وجاعلا بجاعليته وقـادرا بقـدرة        
  .ك الرأي بمالكية ربه لانه الذي اشتق نوره من نور عظمته جلت عظمتهويمل. ربه

فيكون الغير الذي به الكون والتحقق . انه لو كان كنه الشيء هو الشيئية والكون بالغير لكان حيث ذاا حيث اعولية
لا مجعـوليــة وجــود ولا    بلا جعل ولا فعل ولا تأثير ولا رشح ولا فيضان ولا تطور ولا تشـأن  ١حيث ذاته الجاعلية  

  .مما توهموه ماهيـة ولا غـير ذلك
  .ان االله تعالي جاعل بذاته في مرتبة ذاته للنظامات الغير المتناهية في اطوار غير متناهية ولنقيضها بعين علمه تعالي ا

ه شيئيته به تعالي وانـه  عن الفعل والحركة والتاثير والفيضان فيعرف بربه نفسه بان... ان حيث ذاته تعالي مقدس متعال   
مظلم الذات فقير الذات عاجز الذات مضطر الذات وانه كون وتحقق به تعالي ليس بينه وبين ربه فصل فهو اقرب اليه من             

  ٢.حبل الوريد وهذا عين اعولية الذاتية بلا جعل ويعرف بربه جميع الاشياء باا اشياء به تعالي
  .الشيئية والتحقق والکون بالغيران کنه غيره کائنا ما کان ليس الا 

وهو المراد من الخلقة من نور العظمة . فقد عرفت ان الکينونة النبي الاکرم برايه تعالي عين استضائته بنور ربه بلا کيف
  .والشق

نـور  اعول الاول لا من شيء هو النور وليس المراد به نور النبي الاکرم صلي االله عليه وآله فان رسول االله نوره من                  
  .االله تعالي شانه

ان ما يتوهمه من قبيل ان الارض حقيقة خارجية ثابتة غليظة، وان الجبال اجسام کثيفة ثقيلة، وان الماء جسم سـيال            
. فان الشيئية والکون والثبات في نفسه فضلا عن الغلظة والکثافة والثقالة عين الموهوم. الي غير ذلک جميعها صرف التوهم

  .بوجه بل حيث ذاا الشيئية بالغير فکيف باعراضهافانه لا شيئية لها 
وبذلک يکون ... ان کينونة العرض سنخه غير سنخ کينونة المعروض فان العرض کينونة بالغير الذي هو کينونته بالغير

  .فکان کينونه العرض آية لکينونة الجوهر لقيومه في عدم الشباهة... دليلا وآية لقيومه تعالي شانه
وليس له کينونة وشـيئية بنفـسه في        . حيث ذاته الشيئية والکون بالحق تعالي شانه      ... ن المتطور بالکائنات  ان هذا الکو  

  . وبعيدة عنه بالمسافة٣وجه من الوجوه فليست العوالم الغير المتناهية منعزلة عن الحق

                                                                                                                                                                             
تشيؤ  اته، ليسا صرفا ولا شيئا بحتا، وانما      فإذا كان كل جائز الماهية في حد ذ       «: وقال في موضع آخر   »  الاطلاق الا هو   يالحق المطلق، ولا هو عل    

ء الجاعل، فيكون جملة الجائزات لوازم إنه الذي هـو    ماهيته وتجوهر ذاته وتعين هويته من تلقاء المفيض الحق الذي هو الجاعل البحت، لا الشي              
 كلام السيد الهمام وهـو  ي انتهـ» ر وذرات الوجود  صرف ذاته فيكون برمتها لوازم ذاته بذاته، فلا محالة ينطوي في ظهور ذاته ظهور أعداد التقر               

 ).٤٨٠، ملا هادي سبزواري، شرح الاسماء (.سيد الكلام
 يان ه: وأما تعلق الوجود اعول بالجاعل الحق، فهو بحسب الذات والهوية بحيث لا يباينه بينونة عزلة بل بينونة صفة: گويد فلسفه و عرفان مي. ١

 حياله، كيـف؟ والوجـودات عـين التعلقـات والـروابط      يولا هوية له عل»« ٢٣/٥٣ وابائكم ما انزل االله بِها من سلطان         الا اسماء سميتموها انتم   
ءأرباب متفرقون خير   : والاضافات الاشراقية لا أا ذوات لها التعلق والربط والإضافة، والا لم يكن مرتبطة في ذواا، فلم يكن مجعولة بذواا                  

 .)٤٧٩سبزواري،  شرح الاسماء،(.»٣٩/١٢ القهار أمِ االله الواحد
فـاعول مجعـول   ... ن الجاعل التام بنفس وجوده جاعل وأن اعول ليس إلا نحوا من الوجود وأنـه بنفـسه مجعـول   إ: گويد فلسفه و عرفان مي  . ٢

 يتحقـق أن المـسم   وفثبـت .. . المذكورلذات بالمعنيء واحد من غير تغاير حيثية كما أن الجاعل جاعل با  أن ذاته وكونه مجعولا شي   بالذات بمعني 
 ).٥٢ ملا صدرا،مشاعر، . (باعول ليس بالحقيقة هوية مباينة لهوية علته الموجدة إياه

لكل وجود مقوم وجودي لا يمكن تحققه وظهوره بدونه وهو ليس خارجا عنه، وإن لـيس داخـلا فيـه أيـضا، وهـو                        : گويد فلسفه و عرفان مي   . ٣
وأما القيومية الذاتية الحقـة الحقيقـة، فهـي    . ضافي الاشراقي الذي ينطوي فيه ظهور كل وجود مقيد وهو القيومية الفعلية الحقة الظلية        الوجود الا 

 ).٣٦٤شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، (. تقويم الوجود الحق الحقيقي للوجود الحق المخلوق به



  85/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

ر انه لا معني للامكان هنا فـان  فيظه... ان صدور الرأي عمن له الرأي انما هو بالوجوب لمكان امتناع ارتفاع النقيضين         
فلمكان امتناع ارتفاع النقيضين يكون الرأي بوحدته صادرا عن         ... صدور الرأي بوحدته انما هو بالوجوب كما اشرنا اليه        

  .مالك الرأي بالوجوب
 .ان حيث ذات الواجب حيث الوجوب وحيث ذات الكائنات هو الكون بالغير وهذا عين اعولية وحقيقـة الامكـان                

وليس لما توهمه البشر ماهيةً معروضةً للامكـان واقعيـةٌ الا           . فالوجوب حيث ذات الواجب والامكان حيث ذات الممكن       
  .عين الكون والتحقق الخاص الذي يكون الامكان حيث ذاته وهو اعولية الذاته بلا جعل

لك الكائنات وحيث ذاا حيث الكون      ان الماهية لا ينتزع الا عن نفس هذه التحققات والثبوتات الخاصة فهي عين ت             
بالغير ففي المرتبة السابقة علي كوا ولا كوا لا واقعية لها بوجه وفي مرتبة الواقعية لاحدهما يكون ذاا الكون بالغير                    

  .بالوجوب فلا معني للامكان
  .جدا لهذا الكمالانه اذا كان الانسان مالكا للرأي بنور عقله يكون عقله برهانا وآية علي كون واهبه وا

  .فلامتناع ارتفاع النقيضين وعدم وقوعه في مرتبة المقدروات المعلومات يجب كونه تعالي بالنسبة اليه بالفعل وبالوجوب
 وان الکون والشيئية والتحقق بنفسه في الاجسام الکثيفة الغليظة الثقيلة    ١ان سنخ غير العقل مباين بذاته مع نور العقل        

  موهوم صرف بل
  . وذواا مظلمة٢ الکون بالغيرکنهها

  . ذاا مع العقل والعلم ضرورية فضلا عن الرب فمباينة... 
هل يرتاب العاقل بعد تذكر صاحب الشريعة مباينة سنخ الحياة وسنخ الفهم والشعور مع هذه الحقايق الخارجيه؟ وهل 

اعلـم  ) كـان ظ  (نخ الارض والحديد فمن ذكـره       هو س ... يحتمل العاقل ان سنخ الحيوة التي يعرفها الانسان بنفس الحيوة         
  .الناس بالتوحيد

  .لان من لا يملك الرأي ليس له تمليكه بغيره... 
  .كان مالكا للرأي بتمليك الحق

  .كائنات واحياء بحياة رسول االله... فيظهر ان جميع ما سوي االله تعالي
  .هفخلقة جميع العوالم وما فيها بنور رسوله الاکرم فکينونتها بنور

بـه  . ان خلقة نوره صلي االله عليه وآله انما هو بکينونة ظله صلي االله عليه وآله بربه ووجدانه علم ربه وحياته تعـالي          
  .عليه وآله وان التقسيمات راجعة الي محدودية وجدانات من يجد نور الرسول الاکرم صلي االله

مکان والعجز والحدوث، وان ما يملکونه ويجدونـه        ان حيث ذات خلقه ليس الا الکينونة به وان حيث ذاا الفقر والا            
 فاذا کـان االله تعـالي برهانـا ودلـيلا علـي کنـه               ٣.وانه ليس حقيقة ذوام لانه لا شيئية لهم في انفسهم         . هو ملکه تعالي  

  ...ما يملکون  وهاديا الي١مخلوقاته
                                                                                                                                                                                                                                                 

علتـها الوجوديـة، لا    والوجود خامسها و...ربعة مثلا واحد من شيئية الماهية لها المخالفة لشيئيتها الوجودية     لالانما الرابع العددي    : گويند عرفا مي . ١
 رابعها لكونه مغايرا  

����
شرح الاسماء الحسني، ملا هـادي سـبزواري،        (. محدوديتها و إطلاقه و باطليتها و حقيته و انظلاميتها و  لسنخ الماهية لنوريته   

٢٨٣.(  
بقائـه أبـدع    وفالصانع بوصف ثباته... يتقوم ذاته من هذا الجوهر الصوري الساري في جميع أجزائه وما من جسم إلاو: گويد ن ميفلسفه و عرفا . ٢

 ).مشاعر، ملا صدرا (.الهوية وهذا الكائن المتجدد الذات
الظلمة، فانه شـيئية الماهيـة    ونلاض محض البطالممكن المح والنور المحض، وفان الواجب بالذات حقيقة الوجود الصرف : گويد فلسفه و عرفان مي   . ٣

 الالتحـام  والعدم، فكيف يتحقق الالتيام وباء عن الوجودلاهي حيثية عدم ا    و باء عن العدم  لاالتي هي خلاف شيئية الوجود الحقيقي فانه حيثية ا        
  ).٣٧٠شرح الاسماء، ملا هادي سبزواري، ( .التأحدو



  .ره جل جلاله تعالي وواجدات لنو٢ان غير االله مخلوقات مجعولات حروف وکلمات بنور االله

  شواهدي ديگر از سخنان پيروان ميرزا مهدي اصفهاني

 ليـست  والاشباح وبالاظلة بالحروف الشرع لسان في عنها يعبر التي الماهيات أن فاعلم والمخلوق الخالق مسألة وأما
 ورضائه بإذنه تعالي  االله ورلن مالكة تكون فماهيته الاول الصادر هو تعالي  االله من الاخذ بل تعالي،  االله نور من آخذة كلها

 لا عظمته نور من واشتق تعالي  االله نور من قبس فهو الاول بالصادر ذاته نور من يعطي تعالي فهو. حقيقية مالكية وتمليكه
 .تعالي  االله شاء إن سنبينه كما ٣العرفا مذهب هو كما وتقيده وتترله وتشأنه تطوره بمعني ولا تعالي  االله تجزي بمعني

 مـتي  ولكـن  ...وهدايتـه  تعـالي  بتعريفه فهو العرفان حصل لو بل ...أنفسهم عند من تعالي عرفانه للبشر يمكن ولا... 
 الخلـق  وأما العرفاء يقوله كما وصفاته أسمائه مقام لا معروفا يصير المخفي الكتر هذا أي معروفا نفسه يصير نفسه عرف

 علـي  فهـي  المخلوقات سائر وأما الاول الصادر هو الخلق من ومرادي تعالي  االله نور من قبسا أخذ قد متعين محدود فهو
  ...واسطة بلا أو وسائط أو بوسط الاول الصادر نور من مخلوقة ورتبتها درجاا حسب

 الاحـدي  النور الذات مرتبة أحدهما الوجوه من بوجه يتحدان ولا أبدا يتداخلان لا مرتبتان الواقع حاق في فيحصل
 وثانيهمـا  المعـني  أحدي هو بل والعقلي الوهمي التحديد وجوه من بوجه محدوده ولا متعينه غير تناهيةم غير مرتبة وهي
  .الماهية ذه ومتعينا الاول للصادر ملكا بكونه المرتبة هذه في النور وقوام الاول الصادر ماهية أخذه الذي نور مرتبة

 أن يـصح  فلا النور، هذية لحاظ مع التعلق هذا عن النظر صرف يعقل لا به الماهية تعلق أي بالتعلق قوامه إن فحيث
 مـن  لـك  مناص لا الهذية بوجه النور هذا إلي توجهت كلما بل ٤العرفاء يقوله كما"  االله وهو  االله نور النور هذا إن: "يقال
 مـتعين  النـور  وهـذا  متنـاه  ولا مـتعين  غير تعالي  واالله كيف تعالي،  االله بأنه القول لك وليس ومخلوق محمد نور بأنه القول

 وتوجهـت  بالكليـة  ٥الخلق عن النظر صرفت فقد هذيته عن العين وغمضت نوريته أصل إلي نظرت ولو) إليه الاشارةب(
  .تعالي  االله إلي

                                                                                                                                                                             
 الافعال المحكمة المتقنة من التراب، فذلك التراب البسيط أو المركب الـذي             ين الادراك والتعقل والقدرة عل    فلو كا : نويسد ملا هادي سبزواري مي   . ١

في الجماد والنبات لم لم يدرك ولو بقدر الخراطين؟ وكذا لو كانت هذه من الماء أو من الهواء أو من النار وبالجملة، من الجسم فها هـي نظائرهـا،                        
. ٥٣: ٤٢ االلهِ تصير الامـور   أصلها الفاعلي، الا اليينها وإذ ليس، فاذعن أن هنا أمرا ربانيا وسرا سبحانيا ترجع إلي         ء يدا  فهات من عندها بشي   

 ).٥٠١شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، (
فـالوجود  . النفـوس  والعقـول  وتعـالي يراد منه الظاهر بذاته المظهر لغيره من الذوات النورية كالواجب           و قد يطلق و: ... گويد فلسفه و عرفان مي    ٢.

إظهاره لنفـسه    و لو لا ظهوره في ذوات الأكوان      و .منه و فيه و معه و له و به يظهر الماهيات   و .مظهر لغيره  و الحقيقي ظاهر بذاته بجميع أنحاء الظهور     
 ختفاء إذ قد علم أا بحـسب ذاـا  ظلمة الا ولها بالعرض لما كانت ظاهرة موجودة بوجه من الوجوه بل كانت باقية في حجاب العدم              و بالذات

 فهي في حدود أنفسها هالكات الـذوات بـاطلات الحقـائق           .الظهور يطرأ عليها من غيرها     و الظهور فالوجود  و حدود أنفسها معراة عن الوجود    و
  : مرتبة من المراتب كما قيل في الفارسي وأبدا لا في وقت من الأوقات وأزلا

   اعلماالله ودـرگز نشـا هدـج  ز ممكن در دو عالميسيه روي 
  .)٦٩ـ١/٦٤   ملا صدرا،اسفار،( 
 ايـن  پـيروان مـيرزا  آيد که خداوند متجزي شود، ولي عرفا هـم ماننـد     واقعا لازم مي  مکتب ميرزا گرچه بر اساس مباني فلسفي و عرفاني و          .٣

 في والحلـول  والانقسام التجزي عن المقدس الذاتي نورهب شيء كل تعالي في  لسريانه وذلك:... ديگو ميي  قونوچنانکه  . کنند مطلب را انکار مي   
 ).النصوص کتاب در نيز الغيب، مفتاح از اول فصل از م مقام(. فافهم والاجسام الارواح

 ـها   لحاظ اطلاق و لاتعيني آن    عين   را موجودات تعين لحاظ هرگز آنان كه دانست بايد عرفا مذهب بطلان از نظر  صرف با .٤  در بلكـه  داننـد  ينم
  .اند داده ارائه عرفا مذهب رد عنوان  به ميرزاوانيرپ كه دارند را يا عقيده همين عينا مورد اين

 الا ي لأا ليست الا التعينات، ان ه. االله، ليس لها الوجود من ذااي ما سوان الماهيات الإمكانية التي هي العالم بمعني    : گويد فلسفه و عرفان مي   . ٥
 ).٥١٧شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، (. ٢٣: ٥٣ .الله بِها من سلطانآباؤكم ما أنزل ا ومأسماء سميتموها أنت



  87/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 إن نقول بل .الخالق أو الخلق إلي تنظر أن إما دائما بل غلط المرتبتين بين النوري الوجودي الجامع لحاظ أن والغرض
 الوحدة كون مع اعتبارية غيريتهما ولا اعتباريا والمخلوق الخالق بين الفرق فليس ممتنع تعريفه دون من الخالق ليإ النظر

 وإنمـا  أبدا دلـيتب ولا رـيتغي لا القـوالخ وأبدا، أزلا واقعا الخالق رتبة في الخلق ليس واقعية حقيقية الغيرية بل حقيقية،
  .الحقيقية يةـالمالك بوصف المالكة اتـالماهي أي وقاتـالمخل يـه المتبدل الحادث

 لا عين وفي محدود، ولا متناه غير يكون واحدا نورا وأن يتطور االله نإ: يقال أن بين التناول صعب لطيف عظيم ففرق
 حدالوا النور بأن: يقال أو العرفاء، يقوله كما الصفات بكل ويتصف التطورات بكل ويتطور المحدودات عين يكون يتناهيته
 بقـدر  تملكـه  الماهيـات  ولكن أبدا يتغير ولا وأبدا أزلا عقلا ولا وهما لا يتعين ولا ١يتجزي ولا يتبعض لا المعني أحدي

 قةـبالحقي دونـوواج مالكون بأننا أنفسنا من نشاهد كما والواجدية المالكية بحقيقة) وجدانام إلي الراجعة (استعداداا
  .الولاية نور

 بـل  يتطور، ولا والعطاء الاعطاء مرتبة في يتترل لا تعالي فهو وإعطائه  االله بتمليك حقيقة  االله نور لكيم الاول فالصادر
 أزلا  االله مرتبـة  في تتـأتي  لا وهي المخلوق مرتبة هي الماهية مالكية فمرتبة  االله بتمليك ويملك يأخذ الاول الصادر ماهية
  ...سكون ولا حركة ولا تغيير بلا وأبدا أزلا باق ثابت فإنه ، هللا دون المتبدل المتغير الفقير هي وهذه وأبدا،
 وإنما متعين ولا موصوف غير أيضا أملكيته مرتبة في بل متعين غير ذاته مرتبة في هو بل يتعين ولم ٢يتترل لم تعالي إنه
  .محدودة متعينة وملكيتها فوجداا وواجديتها الماهية مالكية مرتبة في هي التعين
 المحجوبـة  الانظار وإنما أيضا بمتعين ليس لهو الماهية مالكية مرتبة في الالهي النور أن فاعلم الواقعي الحق سألت إن بل
 والـتعين  والـضيق  التحديد هو الماهية لازم إذ متعينا تشاهده والضيق والتعين الحد عين هي التي بالماهية محجوبيتها لاجل
  .الاول الصادر حتي

 والاختيـار  القـدرة  وشدة الحقية وشدة التحقق شدة في المتناهي الغير النور ذلك إلي لمخلوقاتا من أحد توجه فكلما
 بـاق  ثابـت  الحيثيات وبجميع المراتب جميع في فهو الالهي النور نفس وأما ٣التعين توجهه من يحصل والبقاء الثبات وشدة

  ...وأبدا أزلا أبدا نـمتعي ولا اهـمتن ولا رـمتغي غير
 مطلق وذاك متعين هذا لان شيء  االله جوهرية من آدم في وليس تعالي، منه خلو وهو) الخلق (منه خلو عاليت هو فإذا

 غيره شيء ولا والارض السماوات نور تعالي إنه حيث ذلك عين وفي وأزلا، أبدا بوجه يتغير ولا متناهي ولا متعين غير
 محالـة  لا يكـون  وبصره وسمعه وعلمه واختياره وقدرته اتهوحي ٤الكل وحق الكل حقية هو بل تعالي، تحديده يلزم وإلا

  .شيء عن شيء كخروج لا عنها وخارجا شيء، في شيء كدخول لا الاشياء في داخلا

                                                                                                                                                                                                                                                 
تنفيان عنه تعالي أن يلد بتجزئة في نفسه فينفصل عنه شيء من سـنخه بـأي             : لم يلد ولم يولد ولم يکن له کفوا أحد        : نويسدتفسير الميزان هم مي    ١.

  ).٢٠/٥٤٥الميزان، . (معني أريد من الانفصال والاشتقاق
 امـا در  ، نزول از رتبه خويش و انحطاط درجـه مطـرح اسـت   ،تفاوت تجلي با تجافي نيز در آن است كه در تجافي        : شود در عرفان هم گفته مي    . ٢

 ، وجود،ظهور اما در ، بود و وجودي به بود و وجودي در درجه كمتر تترل و انحطاط مي يابد            ، در تجافي  ،به عبارت ديگر   نيست؛ ظهور چنين 
 ).٤٨تجلي و ظهور، : ک. ر. (نمودي پيدا مي كند

وكلا اللازمين، باطل لانه هو، ونحن نحـن،     ...  إما عين المدرك أو معلوله     لو أدرك ذاته علما حضوريا، لزم أن يكون هو تعالي         : گويند عرفا هم مي  . ٣
 تعلمـه   نك لست اياه حتي   لا فما دام المدرك انت وأمثالك، لا يمكنك إدراكه          . فضلا عن معلوليته لمعلوله    - علوا كبيرا    - عن المعلولية    وانه يتعالي 

 . منثـورا ايمن تجعلك هباءلافريح الرحمن التي يأتي من قبل الوادي ا... نار نوره غيبك، ولا يمكنك في ساحة حضوره       بدا علما حضوريا، فانه متي   
 ).٥٦٤بزواري، شرح الاسماء ، ملا هادي س (.عنقا شكار كس نشود دام باز چين

 بوجود واحد مظهر لجميع الموجودات بنحو البـساطة، كـذلك           ، فكما أنه تعالي   »ينال الكل من ذاته   «: قال المعلم الثاني  : گويد فلسفه و عرفان مي   . ٤
 ).٧٩شرح الاسماء الحسني، ملا هادي سبزواري، ( .بعلم واحد يعلم جميع المعلومات



 فالنظر أولا أما: قلت ثالث؟ شيء أو المخلوق أو تعالي  االله أهو ملك هو بما الماهية ملك حيث أن نسأل إنا: قلت فإن
 عنـه  يعـبروا  فلم الشريعة لسان في خاص تعبير فله ثانيا وأما سابقا، عرفت كما وغلط قطسا فهو هو هو حيث من إليه
 نـور  فهـو  شـيء،  كـل  أركان ملات التي وبعظمتك شيء، كل له أضاء الذي وجهك وبنور قالوا بل بالخلق ولا تعالي  باالله

 توجهـه  يـصير  إليـه  توجهـت  وكلما ةمتعين الانظار إن فحيث تعالي، عظمته وهو الاول الصادر هو ووجهه تعالي وجهه
 لا التركيـب  وهـو  والوجدان بالفقدان تحديده يلزم وإلا تعالي  االله غير نور ليس إنه وحيث تعالي،  االله بأنه يقال لا متعينا
  ١.مخلوق بأنه يقال

 وهـي  خلوقـات الم أركـان  وسلم  آله و  عليه  االله  صلي فمحمد شيء كل أركان ملات التي عظمته أنه الصحيح فالتعبير
 الواقع في ولكن .نوره وهذا وسلم  وآله  عليه  االله  صلي محمد فوجهه وجهه نور وأنه وسلم  آله و  عليه  االله  صلي محمدا ملئت
 كان وإن محدودا ولا متعينا ليس الملك هذا الممكنات لازمة تكون التي والمضايق التعينات عن النظر قطع مع الامر ونفس

 غـير  مطلـق  فإنـه  إليه المشار لا الاشارة ناحية إلي يرجع التحديد هذا ولكن المحدودية، عين محدودية للابا إليه إشارتنا
  ...تعالي بتعريفه إلا كنهها ونيل المخلوقات حقيقة درك إمكان عدم يعلم هنا ومن تعالي،  االله هو فإذا متعين ولا محدود

 المطلـق  فهو الواقع حاق في ومرتبة مرتبة ليس تعالي له فإن صوفيةال يقوله كما مرتبتين ذا الالهي النور أن أعني لست
 به، ومالكيتها منه الماهيات أخذ مقام في حتي وأبدا أزلا البصيرة السميعة الحية العلامة الذات المحدود، الغير المتره المتعالي

 المخلوقات هذه كون عين في أبدا متعين غير طلقم  االله فنور... واقعا له تعين فلا أبدا يتعين ولا يتبدل ولا يتغير لا هو فهو
  ٢.وصفاته وتعيناته أسمائه

 هذه الذي متعين اللا موصوف واللا الخلق، هما والموصوف فالصفة الصفتيه البينونة هي الخلق وبين بينه التمييز وحكم
 الـسماوات  نـور  فهـو  تعـالي   االله نـور  سـوي  للمخلوقـات  ونور ووجود ...هناك يكون أن لا الخالق، هو صفاته الاشياء

 هـي  السواء فحقيقة المخلوقات، الماهيات إلا غيره شيء وليس مكان عنه يخلو ولا مكان كل في وهو بالحقيقة والارض
 هـو  مخلوقيتـها  ومعـني  تعـالي  سواه فهي شيء، ولا شيء بذاا هي التي اتيالماه إلا يللسو مصداق سيل أي الماهيات
  ٣.وأبدا أزلا المتعين الغير المتناهي الغير نورال لذلك وواجديتها مالكيتها

 در بايـد  كـه  شود مي پيدا رتبه دو اينجا در بلكه نه، است؟ شده متعين خداي) الانبيا خاتم (او ترتيب اين به آيا اما
 هـم  خـدا  عـين  باشـد،  شده متجزي خدا تا نيست جزء شده مالك را آن الانبيا خاتم كه نوري آن كرد دقت خوب آن

 خـاتم " بـودن  ايـن  "نظـر  از و خداسـت  نوريت اصل نظر از نور اين بلكه آيد، پيش مخلوق و خالق وحدت تا نيست
 خـداي  زيـرا  اسـت  لايتناهيـت  رتبه رتبه يك نيست، صادق ديگري با كدامش هيچ و است رتبه دو واقعا الانبياست،

  ...باشد مي الانبيا خاتم ماهيت مشاريت و محدوديت هم رتبه يك و است، لايتناهي جهات همه در متعال
 لايتناهيت يكي رتبه دو اين. باشد مي رتبه فوق بلكه است نادرست مورد اين در هم رتبه تعبير حتي كنيم دقت اگر

 خـاتم  و نيـست  خدا اندازي مي كه دومي به نظر است، شده نور متعلق كه الانبياست خاتم ماهيت تناهيت يكي و خدا
  .خداست لاحديتش رد اولي به نظر و است الانبيا

                                                                                                                                                                                                                                                 
 امـام . نـدارد  آن بودن شيء من لا مخلوق با اتيفمنا هيچ شيء بودن رب عظمت نور كه است روشن ملاكا و بوده واضح استدلال اين بطلان ١.

 .شـيء  من لا الاشياء خالق  واالله شيء، والمخلوق الخالق بين ليس :فرمايند يم السلام هيعل صادق
����

 و خـالق  بـين ): ٤/١٦١ الانـوار،  بحـار  (
  .باشد آفريده يچيز از را ها آن اينكه بدون است اشيا هآفرينند خداوند و ندارد، وجود يسوم چيز مخلوق

 يسـوم  او، خلـق  و است) خداوند (او تنها): التوحيد (.غيرهما ثالث ولا بينهما، ثالث لا وخلقه،  االله هو إنما: فرمايند يم السلام هيعل رضا امام و 
 .ندارد وجود يديگر چيز دو آن از غير و نيست، ها آن بين

 .٦٩ ـ ٦٥ ،اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٢.

 .٧٠ ،اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٣.



  89/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 نكتـه  همـين  در بحـث  لطافت. دانند مي خدا هم با را دو هر عرفا آنكه حال و نيستند خدا هم با مرتبه دو هر پس
 عبـارت  همـين  فلاسفه است، محدود يكي و لايتناهي يكي گفتيم كه دارد وجود رتبه دو حقيقي و واقعي طوره  ب است

 لايتنـاهي  مـا  بـه  هـم  را فـوقيتش  و لايتنـاهي،  فوق را او عدتا و مدتا و شدتا و گويند مي خدا درباره را لايتناهيت
 ١بـردار  اشاره اهيـلايتن دـدانن مي اهيـلايتن راستي به را حق اگر زيرا اند نرسيده مطلب كنه به متأسفانه اما دانند، مي

  ٢.نيست
 است صفتي بلكه نيست عزلي نونتبي اسو ما و خدا بينونت و نيست او حد غير، اين اما دارد وجود غير واقعا پس

  ٣).باشد مي متعين لا خدا كه حالي در است متعين و محدود و مشار موصوف كه بود مفهوم اين به صفتي بينونت(
 اسـت  قـدوس  و مقدس اينكه عين در است، شده متعين تعينات تمامي به و است همه هستي خدا: "گوييم مي بار يك
 بـاقي  قدوسيتش بر خدا: "گوييم مي يكبار اما ؛)عرفا حرف" (است لايتناهي اينكه عين در است حدود تمام به متناهي
 شوند مي مالك خدا وجود از ـ ندياشيا حقايق كه، ماهيات و نيست او وجود جز به وجودي نيز وجود عالم در و است،

 بـدون  بودند مشير بشود، موصوف خدا اينكه بدون بودند صفت اينها آنكه مثل باشد، شده ٤مملوك خدا اينكه دون از
 كـه  حـالي  در گـردد  نمـي  مختلـف  اطوار به متطور و كند نمي تترل خويش قدس مقام از او بشود، اليه مشار خدا اينكه

  ."گردند مي او نور مالك ماهيات
 خـاتم  ماهيـت  (اسـت  ولايـت  نور از ما مالكيت زيرا خداست خود تعريف به يافتنش البته كه است انبيا نظر اين

 املكيـت  بقاء عين در دارد نام ولايت نور كه شوند مي پيامبر نور مالك ديگر ماهيات و شود مي خدا نور مالك ياءالانب
 تمليك در خدا املكيت با مالكيت طور همان بتعريفه  يعرف لا خدا ذات كه همچنان آيد درنمي فكر و لفظ به اين و ،)خدا
  ٥.خدا معرفيت و بتعريف مگر گردد نمي فمعرو) بتعريفه إلا كنهه يعرف لا (خداست فعل كه

 در عـدم  بـا  فرقش و است صرف فقر ماهيت است ء لاشي و صرف فقر هم الانبيا خاتم و هستيم ء لاشي همگي ما
 و نيـستي  بـين . اسـت  نيست اما نيست نيستي ماهيت اما است نيستي عدم باشد مي شدن شيء براي قابل كه است اين

 اسـت  نيست ماهيت حال هر به باشد، مي هست مقابل در" نيست "و است، هستي قابلم در" نيستي "است، فرق نيست
 ولا موجـودة  لا هـي،  إلا ليـست  هـي  حيـث  مـن  الماهيه (است فلاسفه تعبير همان تعبير و است شدن هست قابل كه

  است اين در ٦اشتباهشان و) معدومة
  ٧.است غلطي حرف كه) الوجود رائحة شمت ما (گويند مي كه

                                                                                                                                                                                                                                                 
، »الغيـب المـصون   «و» الغيب المكنون «و» الغيب المطلق «و» غيب الغيوب «حدية،  لا الذات باعتبار الحضرة ا    ييطلق عل : گويند البته عرفا هم مي   . ١

شـرح الاسمـاء الحـسني، مـلا هـادي           (.وغير ذلـك  » العماء«و» لكتر المخفي ا«و» التجلي الذاتي «و» منقطع الإشارات «و» المنقطع الوحداني «و
 ).٥٦٣سبزواري، 

 .٧٥٩ ـ ٧٥٨ الهيه، معارف ٢.

 .٧٦١ الهيه، فرمعا ٣.

 غرائـب  از اين و است محفوظ هميشه املكيتش و دارد احاطيه مملوكيت خداوند و دارند محاطيه مالكيت متملكين اين: گويند پيروان ميرزا مي   ٤.
  ).يپاورق ،٨٣٥ الهيه، معارف. (است تحير و وله سبب و الوهيت شؤون از ييك و تاس

  .٧٦٧ـ ٧٦٦ الهيه، معارف ٥.

 بـه  ها آن بودن وجود و نبوده وجود سنخ از ابدا و ازلا هم شدن موجود از بعد حتي تعينات و ماهيات" كه باشد اين منظور اگرايم   بارها گفته  ٦.
 و اسـت  فلاسـفه  و عرفـا  حـرف  عينـا  حـرف  ايـن  كـه  "نيست يچيز خدا وجود از غير بلكه باشد ينم نخودشا سنخ از كه است يوجود

 اگر و اند، كرده تصريح آن به بارها هم تفكيكيان
����

 مطلب اين كه خدايند وجود از غير يوجود واقعا تعينات و ماهيات كه باشد اين منظور 
  .فلاسفه و عرفا نه و گويند يم تفكيكيان نه را

 .٧٦٧ الهيه، عارفم ٧.



 خـدا  نور غير به و خداست، والأرض السماوات نور. باشد نمي شرك وجه هيچ به عالم در كه است اين مطلب واقع
 علـم  إلا علـم  لا "و"  االله قدرة إلا قدرة لا "گوييم مي طور همان يميگو مي"  االله إلا لهإ لا "كه طوري همان. نيست نوري

  ...و"  االله قوة و حول إلا قوة ولا حول ولا" " االله رحمة إلا رحمة ولا" " االله نور إلا نور ولا" " االله
 اگر و. خداست به مخصوص كند دلالت كمالي بر كه" لاييإ "و" لا "هر و خداست، به منحصر كمالي هر كلي طور به

 محـدود  خـدا  كـه  آيد مي لازم نباشد خدا به منحصر كمالات اين يعني باشد كمالات اين تمام در لاهاإ و لا اين از غير
 خدا جهت اين از است اجزاء به محتاج مركب و ،)ديگران فقدان و خويش وجدان از مركب (باشد شده مركب و باشد
 و علـم  خـدا  كـه  آيد مي لازم باشد ديگري قدرت و علم خدا قدرت و علم محاذات به و مقابل در اگر... گردد مي گدا

... آيـد  مـي  پيش تركيب خدا در پس باشد، فاقد را ديگران وجود و قدرت و علم و واجد، را خودش وجود و قدرت
 الـسماوات  نـور   االله. "نيـست  ديگـري  قـدرت  و علم و نور و وجود خدا، قدرت و علم و نور و وجود غير اين بنابر

 در چـه  مـادي،  عـوالم  چـه  و اشـباح،  و اظله و ارواح عالم چه عوالم تمام در يعني. است قرآن صريح و عين" والأرض
  ١.نيست نوري هيچ خدا نور از غير ارضين، در چه و سماوات
 عليـه  زمان امام عنايت به كه بزرگواري آن درجات علو بر خدايا (كنم بيان خواهم مي را لطيف نكته آن اينجا در
 اسـت  ايـن  نكته آن) بيفزاي رساندند ما به را مطالب و شدند شهود واسطه كه آايي نيز و كرد، شهود والسلام الصلاة

 اينكـه  به توجه با)" نيستند مسلما كه (هستند؟ خدا آيا كيستند خدا غير موجودات: "شود گفته كه سؤال ينا پاسخ در
 خاتم ماهيت به خودش نور از متعال خداي خداست موجودات نور: كه شود مي داده جواب نيست چيز هيچ خدا غير

  .كند مي تمليك الانبياء
 ء شـي  شـبح  مانند ماهيات شود، مي تعبير اظله و اشباح و حروف به گاهي ماهيت از روايات و احاديث لسان در

 كنـا : ١٣٠ القواعـد،  تمهيد (نقل لم عاليات حروفا كنا آمده ديگر روايت در" بشيء وليس شيءٌ الشيء ظل "و باشند مي
 ثالث عدم و وجود بين بلكه نيست، هم وجود نيست، عدم ماهيت). القلل أعلي ذري في متعلقات نقل، لم عاليات حروفا

 حقيقـت  در و نـدارد  عيب مرتبه در نقيضين ارتفاع و نقيضين اجتماع فلسفه نظر از. بشود نقيضين ارتفاع كه نيست هم
  .نيست نقيضين اجتماع يا ارتفاع مرتبه در نقيضين اجتماع و ارتفاع

 بـه  نـه  هم آن ـ هياتما و حروف به خدا... خداست تمليك به محتاج هم لاشيئيتش در اما باشد مي ء لاشي ماهيت
 به ديگر ممكنات ماهيات... كند مي وجود تمليك ـ است الانبياء خاتم كه اول صادر شخص ماهيت به بلكه ماهيات همه

 متعـال  خداي از حضرت آن اما گيرند، مي را وجود است اول صادر كه الانبياء خاتم ولايت نور از وسائطي يا واسطه
 مالـك  خـود  وجـداني  ظرفيـت  و اسـتعداد  اندازه به خدا نور عين از خدا تمليك به و گيرد مي را وجود نور واسطه بلا
  ."حساب بغير أمسك أو فامنن عطاؤنا هذا "خداست رضاي و اذن به مالكيت اين و وجدان اين و شود، مي

 جعـل  و ماهيـت  جعل و وجود جعل به خلقت سنت و كتاب معارف حسب بر كه كنيد ضبط خوب را عبارت اين
  .باشد حق از جدا وجودي تا نيست هم وجودي و باشد، نمي انجعال قابل ماهيت اصلا نيست وجود به ماهيت اتصاف

 و دقيـق  بـسيار  مطلـب  امـا  اند، خورده گول و اند شده كشيده اطلاقي وحدت به و خوردند زمين به جا همين عرفا
 مطرح را اطلاقي وحدت و اند دهرخو گول عرفا كه جاست همين از... است اسلامي حقايق هاي اعجوبه از ويكي لطيف
 اما آيد مي چشم به است تلبيسي غيريتشان و هستند اعتباري اغيار كه است اين شمعناي اطلاقي وحدت زيرا اند، كرده

 را خدا غير حال عين در داند، مي خدا به منحصر كمالات مورد در را الاها و لا همه طرفي از اسلام اما ندارد، حقيقت
  .جاست اين در كار شيريني و دارد لقبو هم

 نـه  موجـودات  گويد مي اسلام عزلي، نه است صفتي بينونت و غيريت اين ولي دارد وجود واقعا و حقيقتا خدا غير
 شويم مي دچار فلسفه اشتباه به نه لذا عزلي، غيريت نه اما خدايند غير هم و هستند هم بلكه خدا، نه و وهم نه خيالند

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٧٥٥ الهيه، معارف ١.



  91/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 القـايش  و گوييم مي ما كه است دقيقي نكته به موكول آن فهم چيست صفتي بينونت اينكه حال (فانعر خطاي به نه و
 ١).خداست با

  ٢.التناهي وعدم الشدة إليها وبالنظر  االله إلي وجهة الحدود، كل ترجع وإليها الماهية إلي جهة: جهتان لها إذ... 
 وأزليتـه  وديموميتـه  وثباتـه  وتترهـه  قدسـه  علـي  باق تملكه فما ه،تملك ما إلي لا وقبولها انفعالها إلي راجع التعين إذ

  ٣.حركة ولا تغير ولا فيه تجدد بلا محدوديته ولا موصوفيته ولا وسبوحيته وإطلاقه
 مجعول غير فالوجود... تعالي به الشرك عين هو بل تعالي  االله لتحديد مستلزم وهو كيف الاباطيل من الوجود جعل إن

 علـي ... الولاية لنور مالكة أو بتمليكه له مالكة ماهيات سواه وما والابد الازل فهو تعالي  االله في صرمنح وهو جاعل ولا
 التحقيق وغاية الامر آخر في يذهب المتألهين كصدر الفلاسفة أكابر تري ولهذا .مجعول ولا جعل فلا مفصلا بيانه مر قد ما

 أيـضا  وهـذا  واحـد  كالوجود دهـعن ودـالموج بل ولـواع الجعل دموع الوجود في والمعلولية العلية عدم إلي والتدقيق
 ٤.العرفاء جميع مشرب
 ٥.بشناسيد را او و دـآيي بدر يرتـح و وله از و كنيد شهود را او

 أبـدا  لها ربط فلا وفلان، وفلان فلان نور من أو الشيطان نور من  االله باذن مخلوقون فام الناصبين الفسقة الي وهكذا
 أبـدا  تحديـده  يلـزم  ولا باذنـه  إلا شيء يقع ولا سلطانه عن  االله يعزل لم ذلك ومع وللمؤمنين أوليائه ولا انبيائه ولا  باالله

 الولاية نور أو الالهي بالنور وتحققها محضا شيء لا التي الماهية وهو الواقعي، الغير ويتحقق الحقيقية الغيرية ويثبت... وأزلا
  ٦.تعالي  االله لا لغيرا لهذا تحديد  االله وغيور

 وجود إلا وجود لا" " االله إلا اله لا: "همچنانكه دارد تسري كمالات تمامي و وجود در إلا و لا كه است اين حقيقت
 تـأبي  خداوند عظمت چون است غلط  االله موجود إلا موجود لا اما"...  االله قدرة إلا قدرة لا "،" االله نور إلا نور لا "،" االله

 موجب خدا نمايي قدرت لذا باشد، داشته فعلي هر به بلاواسطه ارتكاب و بشود فعلي هر فاعل بشخصه كه ناي از دارد
  ..باشد او سبوحيت آيت بلكه گردد او عظمت نشانه و قدرت آيت تا بيافريند مقتدر حقيقي فاعل اينكه براي شود مي

 الغيـوب  عـلام  بـراي  نـشانه  حـتي  شود مي ربوبي كمالات تمامي و رازقيت و فعاليت آيت مخلوق حقيقي فاعل آن
  .گردد مي

 آن در كـه  آنـست  از تـر  كوچك امكان حوصله چون دارد لايتناهي كمالات خويش غيب خزانه در متعال خداوند
  :آورد مي اي شاخه و اسم و علامت و آيت و وصف و نمونه لذا بگنجد لايتناهي
  برند اآنج كجا را بستان و باغ آورند شاخي باغ از شهر سوي

 آورده امكان عالم به خداست مخزون مكنون غيب خزانه در كه اجناسي نمونه و اند آورده گلي برگ امكان قلمرو به
 ممتنع صغير در كبير دخول چون و آورد مي فروشگاه به را خود انبار اجناس از اي نمونه نيز تاجر همچنانكه است، شده
  .است شده ينچن مخزون مكنون غيب به نسبت شهود عالم است

 داد نشان توان مي" اشرف امكان "و" الواحد إلا عنه يصدر لا الواحد: "فلسفي قواعد اساس بر را واقعيت اين حدود
 خـواهم  تكيه روايات متواترات به بلكه كنم نمي فلسفي اصول اين بر تكيه اما باشد ها آن اشرف بايد مخلوقات اولين كه

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٧٥٨ ـ ٧٥٦ الهيه، معارف ١.
 .٩٢ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ٢.
 .٩٦تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ٣.
 .١١٤ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ٤.
 .٧٦٨ الهيه، معارف ٥.
 .٧١ اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ٦.



 خـودش  عظمـت  و نور و وجود از وآله   هيعل االله يصل الانبياء خاتم ماهيت به دخداون كه است اين به ناظر كه داشت
 مالكي اما گرداند مي مالك را او و) است تعبير اين از آكنده روايات و آيات كه باشيد داشته توجه" از "به (كند مي تمليك

 ملكي اين به نسبت خدا املك، ا ووه است الانبيا خاتم از املك خدا باشد مملوك محيط آنكه نه است مملوك محاط كه
 مملـوك  كـه  است انگيز وله امر اين و محاط، مالك و است محيط مملوك باشد مي املك است كرده تمليك الانبيا خاتم به كه

 ١.گردد مالك بر محيط و باشد مالك از املك
 آـا  وجود جعل آنكه نه (ايد ردهك وجود تمليك آا به شما كه شماست مخلوق شما وهميه و خياليه و عقليه صور تمام

 در انـد  شـده  مالـك  شمـا  وجود از صور آن ماهيات و) وجود به ماهيت اتصاف جعل يا ماهيت جعل يا باشيد كرده را
 ذكـر  بـه  تا كنيد مي رها را آا بخواهيد اگر زيرا ايد نشده منعزل سلطنت از و پابرجاييد خود املكيت در شما كه حالي
 را معدومـه  ماهيت بلكه ايد نكرده موجود را عدم حالت اين در شما. شوند راجع معدوميت عالم به و گرددند باز حكيم

  ...ايد كرده موجود
 خالقيت طور تا كنيد دقت آن در خوب بايد كه اده شما وجود محدوده در كه خداست خلقت از اي نمونه اين باري
 معارف اين كه بخواهيد او از و شويد ملتجي خدا به بايد گفتيم حثمبا اين اول در كه همانطور البته. بيابيد را خودتان

 آن زمـاني  يابيد نمي را واقع اما كنيد مي تصوراتي هم شما و گوييم مي ما را الفاظي دسته يك إلا و كند وجداني شما بر را
 حالـت  ايـن  در يابيـد، ب را خودتان و شويد جدا عقل خيال و حس از و شويد، كنده خودتان از كه كنيد مي وجدان را

 اسـت  اين فقط خياليه صور و الفاظ فايده (شود نمي حاصل لفظ با معارف يافتن. ايد كرده را ناطقه نفس واقعي وجدان
 را خـودش  كـه  بخواهيد او از و شويد ملتجي خدا به بايد بلكه. اند گفته سخن نادرست وفلاسفه عرفا فهميد مي شما كه

  .بيابيد را خدا خدا ديد با و كند معرفي
" وجدتني أردتني متي آدم يابن"و آمده عرفه دعاي در كه" وجدك من فقد ذا ما. "يافت خواهيد نيز را خودتان آنگاه

 تعـبير  چـنين  سـنت  و كتـاب  از پـيروي  بـه  هم ما و كرده تعبير وجدان به خدا معرفت از آمده قدسي حديث در كه
 و نيـست  فايـده  بي تنبهات و تذكرات اين حال هر به ولي داست،خ وجدان به وابسته خلقت حقيقت فهميدن نماييم مي

  ٢.باشد مي وجدان آن ساز زمينه
 خدا مقابل در انانيت اصلا. ندارد واقعيت هرگز باشد نفس به قائم كه مخلوقاتي خدا محاذات و موازات به و برابر در
 فقر ظهور در كه است بالذاتي فقير آن. داستخ به قائم هم ماهويت در كه است هماني شما ما تو من حقيقت...  نيست،
 در تعين و بخداست هم غيريت است، حقيقي و واقعي نيز غيريتش و خداست غير" من. "خداست به محتاج نيز خويش
 بـلا  پيـامبر  بـه  جز خداوند روايات و آيات حكم به و است، طرف اين به مربوط وجوه از وجه هر به مراحل همگي

 تعـين  و كند مي پيدا حق نور به حقيقيه مالكيت كه الانبياست خاتم تنها و كند، نمي تمليك يشخو عظمت نور از حجاب
  ٣.خدا در نه اوست شخص در

 بـدر  ذاتش اطلاق و محض قدوسيت از وجه هيچ به و آيد نمي پيش او در تغييري و است باقي ذات اطلاق بر خدا
. گردنـد  مـي  كمـالي  فاقـد  يا كمالي مالك كه اوست رضاي و اذن به مخلوقات انفعال حقيقتش نيز حق فعاليت... آيد نمي

 عظمـت  نـور  اطلاق در اشتقاق اين در تغييري إلا و است الانبيا خاتم ماهيت انفعال هم الانبيا خاتم به خداوند تمليك
  ٤.احاطيه نه است محاطيه مالكيت اين كه زيرا شود نمي پيدا حق

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٧٨٥ ـ ٧٨٤ الهيه، معارف ١.
 .٧٨٧ الهيه، معارف ٢.
 .٧٨٧ الهيه، معارف ٣.
 .٧٨٨ الهيه، معارف ٤.



  93/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 ديگـري ... قـدرت  و علـم  و وجود يعني وخلقك عبادك أم إلا بينهم و بينك فرق لا: فرمايند مي السلام هيعل امام
 و ازليـت  بر حق بقاء و ذات اطلاق و قدوسيت عين در گدايند اينها و خداست او كه است اين فرق و خدا جز نيست
  ...خدايند بنده و گدا و هستند حقيقتا مقامات تعين عدم و ابديت

 ايـن . اسـت  يافتـه  سـريان  رفته وجود كه آنجا تا الهي كمالات كه است اين كنم شارها آن به اجمالا بايد كه اي نكته
 و سلطنت و عزت و جلال و جمال و اختيار و قدرت هست وجود جا هر اند گفته چون اند پذيرفته هم فلاسفه را حرف
 و كتـاب  مـشرب  شابهم گفته اين كند مي فرق وجود مراتب و درجات با متناسب جريان اين ايت... و هست احاطه
  ١.كند مي پيدا اختلاف ضعف و شدت به مالكيت است مالكيت در سنت

 الوجـود  تترل إذا خفيت أا إلا ونحوها والقدره والعلم والحياة النور عين كان مرتبة أي في الوجود أن من قالوا فما
  ٢.غايته باطل برزت فوقها وما النفس في كما علا وإذا

 پيـامبر  لـذا  نيـست  حـق  نـور  به نگاه كنيد نگاه الانبيا خاتم ماهيت به اگر كه است اين هم حجاب به تعبير علت
 نـورش  شعاع به و است شده محتجب خويش نور شعاع به خدا كنيد توجه نوريت اصل به اگر و شود، مي خدا حجاب

 اين كه است بديهي آيد مي وجود به اعظم حجاب لذا. است كرده پيدا احتجاب سايرين به نسبت است الانبياء خاتم كه
 حجاب به تعبير نظرگاه دو از لهذا باشد مي طرف اين از كه است ميان در نيز هايي حجاب و است طرف آن از حجاب

  ٣.كنند مي
  يمياـمين رخـچ ايـرمـكارف يميپا و سر بي كه گدايان ما

: جملـه  بـراي  كـه  حـدي  بـه  فقيرنـد  دهالعـا  فوق ماهيات. كارفرمايند  باالله مالكيت به نظر و گدا، ماهيتشان به نظر
 ثبـوت  حـتي  كـه  فقيرنـد  قدر اين. شود مي نمايان وجود به است ذاتشان حقيقت كه آا معدوميت" معدومند ماهيات"

 و خيـال  و وهم مالكيت اين و شوند مي مالك واقعا ار بالذات غني بالذاتند فقير كه اينها. است وجود به آا معدوميت
 ٤.است حقيقي بلكه نيست تلبيس و دروغ

   خداوند متعالخدا ذات كنه شناخت

 بـاب  في السلام  عليهم الائمة تكلم وقد باطل قول ٥العرفاء قال كما الكنه معرفة باب وسد  االله معرفة بامتناع فالقول
 ـ كلمـام  بـل  المـصفاة  الغـير  النفوس من أحد لكل كلمام ليس نعم بصبيان ليسوا وهم الذات كنه معرفة  إلي ةمتوجه

 لحجيتهم وتتميما لمكاشفام تأييدا شيعتهم أكابر كبعض  باالله  االله كنه ومعرفة الحقيقي الشهود مقام إلي الواصلين الازكياء
 توجـه  انحـصار  من ذكرنا ما لاجل فيه يتكلمون انما  االله في التكلم عن السلام  عليهم يهم فمع. وأوليائه  االله خلفاء بأم

  .الواصلين زكياءالا إلي الكلمات

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٧٩٠ الهيه، معارف ١.
 .٢/١٤ ميزان المطالب،: راني، ميرزا جواد آقا ٢.
 .٧٩٢ الهيه، معارف ٣.
 .٧٧٤ الهيه، معارف ٤.
 علـم  بـه  خـدا  ذات وجـدان  ،تعينات از نظر صرف اب و دانند يم محال را خدا كنه معرفت حصولي علم جهت از تنها هم عرفا كه است روشن ٥.

گانه فلسفي و عرفاني     سه يها مشرب بين اختلافي هيچ جهت اين در و دانند يم محال را عدمش بلكه دانسته ممكن كاملا را يشهود يحضور
 .باشد يم يبر ملاكا يهاي نسبت چنين از عليهم السلام بيت اهل مذهب شك بدون و ،شتهندا وجودو پيروان ميرزا 



 وممـا . المخلوقـة  الماهيـات  ومحدودية تعينيته ولا إطلاقه لمكان بغيره لا به ولكن ممكن تعالي كنهه شهود أن والغرض
 غيره أحد ولا سواه شيء وليس فقط  االله هو الظاهر بل المظهر عين الظاهر وليس المسمي عين ليس الاسم أن ظهر ذكرنا

  ١.مكان عنه يخلو ولا
 در را خـود  مقدس ذات متعال خداي... ـ شأنه تعالي ـ خداست خود ذاتش، به هادي و متعال خداي تذا معرف

 نفـس  بـه  خاصي طايفه براي را مقدسش ٢ذات نيز عالم اين در متعال خداي... فرموده معرفي خلق به) ذر (سابق عالم
  .فرمايد مي معرفي نيز مقدسش

 و نگـردد  درك مخلـوق  قواي و مدارك ساير و عقول و علوم و افهام و اوهام به او كنه و متعال خداي ذات عين... 
 آري... نمايـد  احاطـه  او بـه  مخلـوق  محـدود  مدارك كه است آن از اعظم و اجل او، محيط مقدس ذات و نشود شناخته

 تعطيل حد از او مقدس ذات واخراج كمالات، جامع صانع اثبات مجرد كه شناسايي و معرفت درجه اولين و ترين پايين
  ٣.گردد درك مقدسش ذات عين ابدا كه اين بدون شود مي حاصل افكار و عقول به باشد تشبيه و

 به را او مقدس ذات مخلوق، شناختن به چه ـ شأنه تعالي خداست خود ذاتش به هادي و متعال خداي ذات معرف
 و آيـات  اقامـه  و جعـل  او زيرا. شدبا اش ادله و آيات به شناختن به چه و فطرت، به شناختن به چه و مقدسش، ذات
  ٤.فرمايد مي ادله

 و وجـدان  و وصـال  و لقـاء  و مقدسش ذات به ذات تعريف و قدوس عزيز جذبه و اقبال لايق راه اين سالك پس
 سير معرفت متناهيه غير درجات در اقدسش ذات عنايت و لطف به تا گردد مراقب و گشته الايمان حقيقة به او رؤيت
  ٥.نمايد

 راه ايـن  از. اسـت  مقصود و محبوب به نيل همانا آن، راهنمايان صدق و راه اين حقيقت بر بزرگ شاهد و اهگو يك
 مذهب طريقه اين از بيايند حقيقي محبوب زيارت و وصال طالبان "وبينكم بيني شهيد  االله قل شهادة أكبر شيء أي قل"

  صلي الانبياء خاتم طريقه آيا شود؟ نمي پيدا قدوس عزيز راه، ناي از آيا ببينند نمايند سلوك آن، حمله و قرآن راه و شيعه
  ...نيست؟ مقدس ذات آن به وصول و حميد عزيز خداي معرفت راه و طريقه وسلم  آله و  عليه  االله

 و تشبث به ناگهان هويتتان و ذات كنه تمام به كه است نشده آن از كمتر يا و دقيقه يك چه گر شما براي كنون تا آيا
 و تـضرع  او بـه  شما كه يافتيد مي شيئي حال آن در آيا... باشيد؟ شده مقدس ذات يك به متعلق و متشبث حقيقي علقت

 مانند و اشيا ساير مانند نه ولكن يافتيم مي شيئي آري گفت خواهيد نه؟ يا بوديد، خاشع و خاضع او براي و نموده التجا
  .بود تعالم حق اقبال هنگام حالت، آن آري... ها آن يافتن

 از اي نمونه حالت، آن. بود مقدس ذات وصل و لقاء از اي نمونه حالت، آن. بود قدوس عزيز جذبه هنگام حالت، آن
 هنگـام  حالت، آن. مقدسش ذات به بود قدوس حي ذات وجدان و شهود حالت حالت، آن. بود جلال سبحات كشف
 حقيقـة  بـه  بـود  متعال حق رؤيت و زيارت از اي ونهنم حالت، آن. خودش مقدس ذات به بود حق مقدس ذات معرفي

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٦٩ اصفهاني يمهد ميرزا درس تقريرات ١.
 أسـفل الـسافلين، ثم شملـه    ميثاقه برده إلي   في معهد أ لست بربكم ثم تخلل الذهول عنه ونقض   ان العارف شهده تعالي   : گويد فلسفه و عرفان مي   . ٢

 . المحبـوب الاول فيقصد النور الفطري ويتوجـه إلي     ... بتذكر العهد الاول   ذاته وصفاته وأفعاله     الازلية وأشهده االله تعالي     وفق السابقة  يالعناية عل 
 ).٥٣١شرح الاسماء ، سبزواري، (

  .٣٣ ـ ٣٢ المطالب، ميزان: آقا جواد ميرزا ،راني ٣.

  .٤٣ المطالب، ميزان: آقا جواد ميرزا ،راني ٤.

  .٦٩ المطالب، ميزان: آقا جواد ميرزا ،راني ٥.



  95/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 ايت در عجز، ايت در شيئيتي چه و انيتي چه ولي است انيت شيئيت و غيريت يافتن حالت نيز حالت آن ...الايمان
 ١.يابد غفور و پاك را محبوب و معيوب، و مقصر را خود حال آن در عبد و تمسك، و تعلق ايت در فقر،

 مظلمـة  حقـائق  بل والظهور، العلم جنس من ليست والعيان، العلم بضرورة المعلومة المشهودة الاشياء ههذ إن: وثالثا
 هذا في وحملته القرآن علوم نفائس من وهذا... لعباده تعالي  االله وهبها التي والعقل والشعور العلم نور عنها والكاشف بذاا

  .الخطير الموقف
 تعـالي  يعرفونه ـ والضراء البأساء حال في تعالي به معرفتهم عند سيما ـ سبحانه فتهمعر مرتبة في تعالي به فالعارفون

 المواهـب  أن ويجـدون . أنفـسهم  عـن  والـسوء  الضر كشف يملكون لا مضطرون عباد أم أيضا ويعرفون العرفان، بحقيقة
 في ا أملك تعالي وهو تعالي بتمليكه ايملكو ذوام عن خارجة كلها ـ والعقل والشعور والعلم والقدرة الحياة ـ النورية
  .أيضا الانوار ذه مالكيتهم مرتبة

 عنهم وتقبض ويعلمون، ا فيستضيئون المظلمة الارواح علي تعالي  االله فيفيضها. عنها منعزلةً تعالي مالكيته تكون فلا
 الـصوفية  علـي  الامر التباس أوجب هذا عن الغفلة ولعل. الاباد أبد إلي كذلك يكون والامر. يركزون ذوام فقر في فهم

  .ذوام نورية حيث من يتكاملون يزالون لا مجردة أنوار ذوام أن زعموا حيث
 إلي عقلك بنور توجهت إذا: مثلا. بالغير المكشوفة المظلمة الحقائق وبين النورية الحقائق بين المقايسة عند واضح وهذا

 بل بذاته، ظاهرا نوريا جنسا ليس الظلم قبح أن وتجد. إياه الكاشف النور مع ئنامبا وتجده القبح تدرك والبغي، الظلم قبح
 نيـل  مرجعه بل بتصوره ليست العقل معرفة أن وواضح. والمظهرية الظهور سنخه أن العقل وتعرف. بالغير المعلومية سنخه
  .الذاتي ظهوره لاجل بالعقل العقل

 المظلمـة  الانيـة  غير الشعور أن وتجد. بالشعور ومشهودةً مشعورةً الانية وتجد. بالشعور إنيتك تجد إنك: الاخر والمثل
 لان آخـر،  بـشيء  ويوصف بالغير يعلم أن يستحيل الشعور فإن. الصفتية المباينة هي والشعور الانية بين والنسبة بالذات

  ٢.بالغير المعلوميةوالموصوفية عن ويتقدس يتأبي كذلك كان وما الذاتي، سنخهالظهور
 العلـم  مـن  الالهيـة  بـالانوار  كلـها ... هي كما الاشياء ورؤيته وقوته وقدرته وأعظميته وعظمته الانسان شرافة: أقول
  .بذاته لا بربه هي إنما ربه رؤيته أن كما ذاته، عن الخارجة الربانية والقوة والقدرة
 هـو  الذي لقيومه ذاتا مباين وأنه فآنا، ناآ ذاته وقيوم مشيئُه الغير وأن بالغير، قائم شيء أنه نفسه الانسان فيعرف... 
 هي إنما المادية تناسب لا التي كمالاته وأن ذاتا، عاجزة مظلمة حقيقة وأنه وأبدا، أزلا بذاته القائمة الشيئية بحقيقة الشيء

 إلي فآنـا  آنـا  محتـاج  كمالاتـه  وبقاء بقائه في وأنه ه،ـذات في داخلا اـمنه يءـش يصير أن غير من الانوار، لتلك بوجدانه
  .قيومه

 ربه يعرف... بالغير هو إنما النعم من له ما وأن والحاجة، والظلمة الفقر من المذكورة بالصفات نفسه الانسان فبعرفان... 
  .الكمالية الصفات وسائر والقيومية بالغني

  ٣.فاردة لحقيقة تطوراتو واحدة لذات شؤون أم عرفان أو فيه، واندكاكهم فنائهم بمعني تعالي إليه رجوعهم وليس
 النـور  هـذا  ببركـة  هـي  إنمـا  آخره إلي العمر أول من وشعوره حياته وأن بالذات، ميتة مظلمة الانسان حقيقة إن... 
  .حقيقته عن الخارج

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٨٤ ـ ٨١ المطالب، ميزان: آقا جواد ميرزا ،راني ١.
 .٢٨٢ ـ ٢٨٠ ،ماميةلاتوحيد ا: باقر محمد ، ميانجيملکي ٢.
 .٢٣٤ والمعاد، المبدأ حول تنبيهات: يحسنعل مرواريد، ٣.



 ما كل فإن أوضح، النور لهذا الظاهرة بالحواس المعلومة الاشياء سائر مغايرة: نقول النور لهذا مغايرته وضوح وبعد... 
 الـذات  مظلـم  الـذات  نوري ومباينة النور، ذاته له المظهر والعلم ذاتا، مظلم والعرض الجوهر من الظاهرة بالحواس ركيد

  ١.ظاهرة
 العلم ونور. الدرجات من للوجدان بما والقدرة العلم بوجداا ـ وإنسانا حيوانا تكون ا التي الحياة ـ الروح حياة... 

 تـصعد  أن غير ومن الكمالات، تلك بين و الروح بين ممازجة غير من النورية، لكمالاتا سائر وعين القدرة نور عين هو
 سـنخ  مـن  وتصير الانوار تلك تتترل أن غير ومن سنخها، من وتصير فيها وتدخل الكمالات تلك نشأة في وترد الروح
  ٢.الانوار لتلك بفقداا الروح وموت. حقيقتهما لتباين الروح،

 الـشيئية  معـني  وفي حقيقته، وسنخ والمصنوع المخلوق ذات في العميق والتفكر الدقيق النظر: مرالا هذا معرفة وطريق
 الفقر محض هو بل الشيئية، بحقيقة بشيء ليس ولكنه للاثار منشأً شيئا كان وإن بالغير الشيء وأن بالغير، والحقيقة بالغير

  ٣.يرالغ إلي وتأثره وتأثيره وبقائه وثبوته شيئيته في والاحتياج
 حقيقته لما مباين والنور العلم وحقيقته ذاته وما بالغير، شيئيته لما مباين الشيئية، بحقيقة شيء تعالي  االله بأن التذكر بعد
  ٤.عنه تعالي تتريهه يجب نقصا ا واتصافه إياها ومشاته لها مسانخته فيكون والظلمة، الجهل
  :حقيقتين التحقق دار في أن ...الواقع بل

 عـين  هـو  الـذي ... حقيقته في له ثاني لا الذي الواحد شأنه، تعالي  االله وهو أبدية، أزلية بذاا قائمة حقيقة: اإحداهم
 من ولا... نفسه من وإشراق رشح من لا أي شيء، من لا وإرادته بمشيئته وإيجادها الاشياء إبداع علي القدرة وعين العلم
هـا از   هم رشح و تطور نيست، و هم وجـود آن :  پيروان ميرزا بايد گفت بلکه بر اساس مباني   [... نفسه في وتشأن تطور

  ...]وجود خداست چرا که جز خدا وجودي نيست
 مـن  لا مبدع ذاته، في مأخوذ بالغير كونه عنوان: نعني بالغير، وشيء بخالقها ذاا قائمة مخلوقة حقيقة: الثانية الحقيقة

  ...الحقيقي بالحدوث حادث النورية، الاتالكم وسائر والقدرة للعلم ذاته فاقد شيء،
 ولـو  الـذات  في التركيـب  ولا الاخـري  محدودية إحداهما وجود يوجب لا تباينهما لمكان الحقيقتان هاتان: وبالجملة

  ...اعتبارا
 يـورد  حـتي  التشبيه إلي لا والمزاحمة، المحدودية عن الاقدس الذات تتريه إلي مرجعهما مثالين بذكر اندفاعها ونقرب

 وبـين ) محـدود  غير فرض أو كان محدودا (الجسم وجود بين مزاحمة لا: الاول ."الامثال  الله تضربوا فلا": تعالي بقوله عليه
 ـ: الثـاني  .أنفـسها  الاعراض بين مزاحمة لا كما وغيرها، والاضافة، والوضع، والكيف، الكم، من الاعراض وجود  وهـو  ـ
 ـ المزاحمة ولا المحاط بوجود للمحيط المحدودية لزوم غير من حاطةالا حقيقة درك إلي وأقرما المثالين ألطف  نـور  هـو  ـ
 بالبـصر  المحسوس النور ومنها وأعراضها، جواهرها الظاهرة،  بالحواس والمحسوسات للمعلومات المظهر بذاته الظاهر العلم

  .والمتصورات المعقولات وكذا والظلمة،
 نور المكانية، بالفوقية لا جميعها، وفوق. المعلومات من كلها ـ الخارجة والاعراض الجواهر نظير ـ الحضور صفة وكذا

 بفقدانه ا وجهله بقدر، لها المظهر النور لذلك بوجدانه ـ بنفسه حتي ـ منها بأي المخلوق علم يكون ـ مرارا ذكرنا كما ـ
  .كيفيتهما يجد لم وإن إياه،

 ويجـد  وباطنها ظاهرها بجميعها إحاطته ويجد المعلومات، من عداه الم المظهر بذاته الظاهر النور من ذكرنا ما يجد فمن
 يكـون  الحقيقيـة  بالمغايرة لها ومغاير لها مباين آخر ووجود حقيقة إنكار عقلا يجوز كيف بوجودها وجوده محدودية عدم

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٢٣٩ والمعاد، المبدأ حول تنبيهات: يحسنعل مرواريد، ١.
 .٢٥٢ والمعاد، المبدأ حول تنبيهات: يحسنعل مرواريد، ٢.
 .٥٨ والمعاد، المبدأ حول تنبيهات: يحسنعل د،مرواري ٣.
 .٥٩ والمعاد، المبدأ حول تنبيهات: يحسنعل مرواريد، ٤.



  97/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 كليهمـا،  بوجود قلنا لو وبينها بينه والمزاحمة والتركيب التحديد لزوم بتوهم وباطنها ظاهرها بحقيقتها المحيط لها الخالق هو
 المغـايرة  وأن العينية، الحقيقية بالوحدة بالالتزام فكيف. واحد سنخ من الوجود عالم في ما كل بأن الالتزام إلي يحتاج كي
  ١.اعتبارية والمخلوق الخالق بين

    است خالق وجود از اعطا به ،خلقت

  آفرينش و خلقت معناي حقيقت دانستن محال

  ماهيت بودن اعتباري

  نيستند خدا غير وجود حيث از و ،ماهوي واقعيت به اما هستند واقعا ماهيات

  است ربطي وجود ممكن،

 و گـردد  غـير  فقدان و خود وجدان از مركب خدا كه شود مي باعث زيرا است عمده عيب سه مستلزم وجود جعل
  .گردد نتيجه صمديت بطلان و خدا توالد و شود پيدا وجود در شريك خدا براي نيز و شود، محتاج

 معناي به حرفي معناي قوام كه طوري به بدانيم حرفي معناي مثل گفته المتألهين صدر چنانچه را ممكن وجود چه اگر
 تـا  اينكه با شيرازي صدرالدين ندارد خود از وجودي و است حق به قائم هم ممكن ندارد قوامي خود از و است اسمي
 في بعد و اشراقيين مانند سپس و برداشته قدم مشائيين مثل آغاز در او. است كرده گير حال هر به اما آمده مرحله اين
 و كرده قبول را عربي الدين محي حرفهاي نگرديده حل برايش خلقت مسأله چون ايتا و آمده، تصوف و اشراق بين ما
  .است دانسته حق اطوار را ممكنات و است، شده قائل موجود و وجود وحدت به

 بـه  خـويش  شـيئيت  اصل در كه ماهيتي باشد، جعل قابل كه نيست ئييش ماهيت زيرا است غلط هم يتماه جعل
  ٢.بود خواهد غلط آن كردن جعل و بود نخواهد پذير جعل است الوجود قبول آن كنه و دارد احتياج هستي

 ـ به ربطي و شود مي عرفا قول كه باشد خدا عين مجعول اين اگر زيرا است غلط وجود جعل  در تـشكيك  و سفهفل
 اش لازمـه  كه گردد مي عدم به محدود پس شود مي مجعول وجود اين فاقد خدا خداست غير اگر و ندارد، وجود مراتب
  .است شرك اين و خداست در تركيب
 در خـدا  و خداسـت  بـه  منحـصر  مالكيـت  همچنين... دارد اشكال هم سومي و است اين از بدتر ماهيت جعل اما

 سـاير  وجـود  فاقد و است خودشان وجوده  ب محدود مالكيتشان كه ممكنات خلاف بر است، اهيمتن غير هم مالكيتش
  ٣.ممكناتند
 كند مي تمليك الانبيا خاتم ماهيت به) كمالاتش ديگر و حيات و قدرت و علم و وجود (خودش نور از خداوند پس

 او. شود مي درست پيامبر غيريت مالكيت ينهم به گردد مي خدا وجود مالك حقيقتا الانبيا خاتم چون و املك، ا هو و
  .است تعالي حق نور به غيريتش اما گردد مي" غير"

 چون نبود كار در ثبوتي و حقيقي غيريتي بود نمي نور آن تمليك اگر و. است حق نور به ثبوتش اما شود مي ثابت او
 لهـذا  نيـست،  ديگـري  چيز و است همين كنهش و است، وجود نور قبول ماهيت بلكه نيست ء شي الانبيا خاتم ماهيت

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٧٥ ـ ٧٢ والمعاد، المبدأ حول تنبيهات: يحسنعل مرواريد، ١.
 .٧٨٤ ـ ٧٨٣ الهيه، معارف ٢.
 .٧٦٢ الهيه، معارف ٣.



 نور به آمدن برون اين و است، درآمده غيريت ثبوت و موجوديت به معدوميت از پس و است، معدوم ولي نيست عدم
  ١.است گرفته تحقق متعال حق

 ـ بالواقعيـة  واقعية أمورا تكون إنما وجودها عن النظر قطع مع الماهوي ذواا مرتبة في الماهيات إن  وليـست  ةالماهوي
  ٢.واقعية أمور هي بل الوجود حدود عن العقل ينتزعها انتزاعية أمورا
 واقعيـة  ماهية هناك إن أقول لست واقعيا، أمرا صيرورا من أي الوجود من التأبي عدم بذاا ذاا حيث ذاتي  ه

 ولا بعدم ليست ذات فهي. بعدم ليست أا المراد بل تحدان، ي أو فينضمان وجود وهناك الشيئية أنحاء من بنحو شيئية لها
 حـتي  الواقـع  أوعية من وعاء في يتحقق لم ما الماهية إن... الوجود عن منحازة الذات في وواقعية ةيذات لها وليست وجود
 بـالوجود  الانفعـال  بحـت  تكـون  بحيـث  هي بل... عدما تكون أن منه يلزم لا ولكن أبدا الاشياء من شيئا ليست الذهن

  ٣.الخارجية الكونية يةالواقع قبول وصرف
  تمليك ماهيات،

 خـاتم  وجود به يا و كرد موجود خويش وجود به و كشيد بيرون بطلان از آنرا خداوند بود ساكن و باطل ظل، اين
 و ظـل . نمـود  خويش نور مالك و آورد بيرون بودند كه بطلاني از را آا خداوند... بخشيد هستي هدي ائمه يا و الانبيا
 علي نور مالك را حسنين شبح كرد، پيغمبر نور مالك را طالب  ابي بن علي شبح نمود، عظمتش نور مالك را پيغمبر شبح

 طـور  همـين  و نمود هدي ائمه انوار مالك را رسل و انبيا اشباح و دو، آن نور مالك را هدي ائمه اشباح و طالب،  ابي بن
 سـكوت  و سـكون  بـه  را آا اي برهه در كه همچنان" كناسا لجعله شاء ولو "يافت ادامه مفارقات عالم در خلقت نظام

 و اظـلال  بـه  كه را مالكيتي خدا هنگام آن در مطهر شرع بر بنا كه است كبري قيامت از قبل آن و گرداند مي بر نيستي
 كـه  نيست وكسي" اليوم الملك لمن: "فرمايد مي آنگاه و شوند، مي بطلان راهي همه و اندازد مي داده اذن اجسام و اشباح
 بـه  سـال  هزار دو مدت به و كرد مالکيت سلب آنان از خداوند"... القهار الواحد  الله: "فرمايد مي خودش لذا دهد پاسخ

  ٤.گرديدند راجع عدم كتم
 عطـا  كمالات از الانبيا خاتم به لاحد حد به خدا: "گوييم مي چه اگر كه باشيد داشته توجه سخت بايد نكته اين به

 صـريح  حـرف  و ارسطوسـت  سـخن  اين (دارد منافات ابتدايي بي و ازليت با فعل طبع است  االله فعل نچو اما" كند مي
 را دامـاد  مـير  قـول  بتوان شايد و... نيست زماني ابتداي داشتن ابتدا اين دانست بايد و) است شكي قابل غير صحيح

" بود "حقيقتا و نبود حقيقتا كه معناست ناي به آن داشتن ابتدا حال هر به. است شده دهري حدوث به قائل كه پذيرفت
 از الابـد  الي را الانبيـا  خـاتم  متعال خداي ديگر طرف از اما است، بودن فعل لازمه داشتني ابتدا چنين اين. است شده
  ٥.است لايتناهي مدة و شدة و عدة او تمليك و كند مي تمليك قدرتش و جلال و حيات و قدرت و علم

 خـاتم  نـور  مالـك  كـه  آنيم از كوچكتر بلكه باشيم، شده خدا عظمت نور مالك كه آنيم از تر كوچك قطعا شما و من
 ممكن كند پيدا ادامه ساعتي تجريد اين و درآييد انخلاع حالت به اگر.  االله اولياء حتي يا باشيم، شده هدي ائمه يا الانبيا
 امـام  اصـحاب  از يكـي  بـه  است ممكن. يدهست كسي چه به قائم و شده كسي چه نور مالك ماهيتتان كه بفهميد است

 هنـوز  كـه  است هايي حرف اينجا در و. باشيد قائم الشريف فرجه تعالي  االله عجل عصر امام ياران از يكي يا و صادق
  ٦.نيست مصلحت گفتنش

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٧٨٥ الهيه، معارف ١.
 .١٧١ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ٢.
 .٨٥ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني،ال ٣.
 .٧٩٧ الهيه، معارف ٤.
  .٨٣٠ الهيه، معارف ٥.
 .٨٣٣ ـ ٨٣٢ الهيه، معارف ٦.



  99/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 جابح پيامبر و حجابند، خودشان از تر پايين مالك ماهيت به نسبت كدام هر اند شده ولايت نور متملك كه ماهياتي
 هـاي  حجاب شبحيتشان و نورانيت مقام به آا... و واوليا انبيا نيز و ديگرند، هاي حجاب عليهم  االله سلام ائمه و اعظم

 خداونـد  و دارنـد  محاطيـه  مالكيـت  مـتملكين  اين. است متجلي حجاب الف سبعين وراي از خداوند و هستند، نوراني
 و ولـه  سـبب  و الوهيت شؤون از يكي و است غرائب از اين و ستا محفوظ هميشه املكيتش و دارد احاطيه مملوكيت

  ١.است تحير

  السلام عليهم  امامان مورد در ـ جبر از بالاتر بلكه ـ جبر

  االله مـشية  وعـاء  مـا  ماسـت  خاص آيه اين كه دارد روايات در)  االله يشاء أن إلا تشاؤون وما (فرمايد مي هم قرآن
 مـشيت  ذو ما آمد كه خدا مشيت كند مي احداث و ايجاد ما ماهيات در را ودشخ مشيت خدا ديگر عبارت به. هستيم

 در اگر آب شود دقت جدا آن در بايد و است لطيف بسيار نكته اين. نيست كار در چيزي نبود كه مشيت آن شويم، مي
 ـ يك نيست اي آشيانه نيايد آشيانه درون اگر مرغ. است شيشه تكه يك نيست ليواني نباشد ليوان  اسـت  خـالي  وراخس

  .ديگر خالي هاي سوراخ همچون
 خـدا  و خواسـتيم  مـا  خواست خدا يعني هستيم، خدا مشيت وعاء و وكر ما كنيد دقت تشبيه به دانستيد كه را اين

 كـه  اند فرموده مي ائمه اينهاست از بالاتر مطلب خواهد، مي خدا كه را آنچه خواهيم مي ما اينكه نه هيچيم، ما نخواست
  .طورند  اين هستند تسليم و رضا اهل كه آا خواهد مي خدا كه را آنچه مگر واهيمخ نمي ما

 ني. اوسـت  از ماسـت  در آنچـه . نـداريم  هيچ خودمان از ما بفرمايد است مرتبه اين از بلندتري پايه بر مطلب اما
 مـا  در خـدا  كـه  آنست نايبمع ما مشيت نداريم؛ انيت اوست؛ صداي آيد مي بيرون ما از كه صدايي. نايي براي هستيم
  .كند مي مشيت احداث

 خـاتم  گوئيم مي كه وقتي. گردد مي روشن وسلم  آله و  عليه  االله  صلي پيامبر رازقيت و خالقيت شد طور اين كه وقتي
 علي كه است داده اجازه و خواسته يعني ميكند تمليك خودش نور از السلام هيعل طالب ابي بن علي ماهيت به الانبياء

 نـه  خداسـت  خواسـت  را، الـسلام  هيعل علي وسلم  آله و عليه    االله  صلي پيامبر خواست. شود او نور مالك السلام هيعل
 بمالكيـت  داشتن رضايت در خواستن الانبياء، خاتم ماهيت در خداوند. باشد خدا خواست غير ديگري خواست اينكه
 ؟" االله غـير  خـالق  مـن  هـل : "كه شود مي بيان گاهي روايات در لهذا كند مي احداث و ايجاد را نبي ولايت نور از علي

 و اوسـت  بـه  ديگر خالقين خالقيت آاست، احسن او كه كند مي خالقين به اشاره ،"الخالقين احسن  االله تبارك: "وگاهي
 طـير ال كهيئـة  الطـين  من لكم أخلق إني«: فرمايد مي السلام هيعل عيسي حضرت. خلقه عين فخلقهم: او مشيت عين به

 اراده و إذن بـه  أما دهد مي) است ماهيتي و مفهوم خود كه (را حيات مرگ ماهيت به»  االله بإذن طيرا فيكون فيه فأنفخ
 مشيت و اذن ايجاد آا ماهيت در كه است اين خداوند اذن. هستند چنين اين هدي ائمه و الانبياء خاتم همچنانكه. خدا

... ندارد مانعي آا به افعال ساير و بودن محيي و محييت خالقيت، رازقيت اطلاق لذا. هستند  االله مشية وعاء آا. ميكنند
 مـشيت  خودشـان  از هـا  آن.  االله وبمشية  باالله اما) طور همين هم طالب ابي بن علي (است رازق و خالق و معطي پيامبر
  :گويد نمي بد زمينه اين در بلخي محمد ملا. ندارند

  يـردمـم فـوص مرد از شود مگ دميآ رـب ودـش غالب پري چون
  بود هـگفت سري زان نه سري زين ودـب هـگفت ريـپ دـگوي او آنچه
  ودـب چون خود پري اين كردگار بود قانون و دم اين را پري چون

  است كافر نگفته حق گويد كه هر تـاس پيغمبر هـگفت قرآن چه گر

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .يپاورق ،٨٣٥ الهيه، معارف ١.



) بـودم  كارهـا  آن درون هنـوز  كـه  زماني (ام بوده نيز جن احضار مجامع در و كردم مي جن احضار زماني خود من
 بيـشتر  رابطيـت  بـراي  استعدادشان نفوس همه از افتند مي بيهوش و كنند مي غش و زند مي سرشان بر صرع كه كساني
. اسـت  شـده  غالـب  آـا  بـر  پري و خبيثه ارواح و رفته دستشان از قوا چون) گويند مي مديوم را رابطين اين (است

 ولي است كودكانه كارها اين چه گر ـ كرد مي كارها اين از گاهي گاه كه جواني اوايل در من استاد شيخ حاج مرحوم
  ١...كرد مي نقل من براي ـ رود مي شمار به كمالي حال هر به

  ماهيت ، صفتيعصمت تجريد،

 گفتـه  خدا كه طريقي آن زا و دارد نگه را او خدا و بسپارد خدا به را خود كه بفهمد سلامت به تواند مي كسي تنها
 اما بود اينگونه سره قدس جمعي علم صاحب چنانچه برسد معارف هاي قله به تا باشد المراقبه دائم و نكند تخلف قدمي

 و شـود  واگذاشـته  خود به است ممكن كند تخلف آمده فقهي كتب در كه شرع ظواهر از كمي و شود غفلت اندكي اگر
  .گردد تباه

 از سـوزني  سـر  عمر پايان تا العرفاست رئيس كه عليه  االله سلام امير المؤمنين  كه گرفت ساده نبايد را شرع احكام
  ٢.نكرد تخطي و تخلف شرع ظواهر
 مشهودش  االله بصر به و  االله عين به كه سره  االله قدس جمعي علم صاحب جز به اند لغزيده دقيق نكته اين در آا همه
  ٣.كردند
 و مطهر شرع به كامل عمل با هم آن و يافت نخواهيد نكنيد پيدا واقعي تجريد تا) اشباح و اظله عالم (آن حقيقت اما

 صـاحبتان  خداوند. شود گشوده برايتان هايي روزنه تا باشيد  االله حدود ملازم كاملا بايد و آيد مي بدست الهي توفيقات
  ٤.نمايد آشكار شما براي را معارفي چنين تا فرمايد آشكار را

 و گرديـد  منخلع بدن از و نماييد تجريد بتوانيد كه كنيد مي وجدان زماني را آن حقيقت گفتيم و بود لقتخ در درس
 بايد و نيست تجريد خيال واقعي تجريد. است شرعيات دائم مراقبت هم كردن وجدان راه ترين و كنيد وجدان را خود
 و نمودن خدا از دائم اطاعت از و شود مي ناشي خداترسي از واقعي تجريد ،نيفتيد راه اين در كدامتان هيچ كه كنيد دقت
 ـ دانـستن  خـويش  بيروني و دروني افعال و اعمال ناظر را خدا و ديدن حاضر خدا مقدس محضر در را خود  دسـت ه  ب
  ...آيد مي

 وادي خود كه بود هم طلبگي هاي درس قيل و قال در چه اگر بود المراقبه دائم عليه  االله رحمة مهدي ميرزا مرحوم
 را خـدا  باطنـا  و ديـد  مـي  خدا محضر در را خود و بود خدا مراقب غالبا ولي ،گفت مي درس چه اگر و ،است عجيبي

  .باشد خدا مرضي غير كه بكند فكري نبايد كه دانست مي و نگريست مي
 كـردن  خود وجداني شهود و ايستادن خود پاي روي و بدن از شدن كنده و واقعي تجريد براي راه ترين بنابراين

 كـه  خداست عظمت مقابل در حقيقي خشوع و خضوع و زاري و گريه ،خدا از اطاعت خدا، از ترس خدا، از مراقبت
 كنـده  خـودش  بـدن  از شد كنده كه واقعا ها اين از و كند، مي دنيوي علايق و غضب و شهوت از را ما كم كم كار اين

 را خودش توانست و كرد پيدا تكرر حالت اين اگر و رود مي و آيد مي برق چون اي لحظه كه شود مي گاهي شد خواهد
 هـاي  يـافتن  و شـود  مي روشن واقعا او وجدان كه جاست اين در و. است رسيده واقعي تجريد به دارد نگه پايش روي

 و مـد آ مـي  و نمود مي وجدان و يافت مي را خود و نمود مي انخلاع و رفت مي ميرزا مرحوم... دهد مي دست او به واقعي

                                                                                                                                                                                                                                                 
 .٧٦٩ الهيه، معارف ١.
 .٧٧٨ الهيه، معارف ٢.
 .٧٦٠ الهيه، معارف ٣.
 .٨٠٦ الهيه، معارف ٤.



  101/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

 راه از شـب  فـردا  او نمودم مي خسته را او و كردم مي مطرح شيطاني شبهه سه دو اگر من و نمود مي بيان حرف دو يكي
  ...نيست طور  اين خيالي وجدان اما است واقعي وجدان هاي نشانه اينها بست مي من بر را راهها همه و آمد مي ديگري

 و اسـت،  خـويش  نمـودن  وجـدان  و بـدن  خلع و تجريد در منحصر راه واشباح اظله عالم مطالب حقيقي فهم براي
 فقهايتـان  آنچه به و كنيد عمل ديات آخر تا طهارت اول از بايد. باشد مي شرعيات دائم مراقبت هم آن طريقه ترين

 كنيد ررفتا است اخلاقيات و الهي معارف كه اكبر فقه و ،است احكام همين كه اصغر فقه مطابق و شويد مقيد گويند مي
 در بـدن  از انخـلاع  شود پيدا برايتان تجريد خشوع و خضوع حالت اين اگر... شويد نايل خودتان واقعي وجدان به تا

 سـر  بـه  تجريـد  حـال  در اما بود اجتماع درون و مجلس در ره مهدي ميرزا مرحوم كه ديدم مي من. آيد مي اختيارتان
  ١.فهميد خواهيد را اشباح و اظله مقام آن از اي روزنه و كنيد مي وجدان را خودتان حالت اين در برد مي

 را بيـشترش  و كنم مي اشاره بودند فرموده اشاره الشريف مقامه  االله اعلي مهدي ميرزا مرحوم كه اندازه همان به من
 ام شـنيده  را آنچـه  هستم تابع و مقلد من كرد، مي وجدان او و كنم نمي وجدان من يافت، مي او و گويم مي من نيستم بلد
  ٢.گويم مي

 به كه حالي در و گرديده السلام عليهم  البيت اهل علوم متحمل كه است سره  االله قدس جمعي علم صاحب ذوالعينين
 كـه  اسـت  دريافته حال عين در داند مي آن مدار دائر را تأثر و تأثير و است ممكنات ميان سنخيت به قائل آنان تعليم
  ٣.ندارد وجود خلق و خالق ميان سنخيتي گونه هيچ

  !؟برهان و وحيمکتب  طريق يا ،متصوفه و عرفا سلوک

  ٤...تارة اکتسابي به دست ولي و پير دستگير و مرشد و... رياضت کسي به جايي برسد محال است بي
اين مطلب را به شما بگويم که هرگز نه در مسير شريعت و نه در مسير ترقيات نفساني تحقيق نکـرده دنبـال کـسي          

اگر خواستيد دست ارادت به کسي بسپاريد که شما را يک مترل بالا ببرد بسيار تحقيق کنيد تا کسي را بيابيد که . نرويد
  ٥.اعلميتش مسجل و مسلم باشد

 مرحـوم  . بچـه طلبـه اسـت   ،ميرزا مهدي را مواظبش باشيد :م ارباب به مرحوم سيد اسماعيل صدر نوشترحيآقا  
  ٦.و سلوک نبوده ود مرحوم صدر هم بي سير خگذاشته بود وصدر دست روي سر اين 

 ـ والعقـل  الوهم حجب وخرق االله عن الانداد خلع الصعاب فأصعب... التعقل حجاب للمعرفة الحجب أعظم  لاك  وذل
  ٧.ةتعقلي واللا وهمية واللا فكرية باللا إلا يمكن
 از خدا و پاره کـردن       چيزها نفي شريک  ترين    پس سخت ... ترين حجاب معرفت و شناخت حجاب تعقل است       لابا

  . تعقليلاوهمي و لا فکري و لاهاي وهم وعقل است و آن هرگز امکان ندارد مگر به  حجاب
 أـم  وهو واحد أمر الربوبي المعارف الابواب جميع في الغفلة وبحر الاشتباه ورطة في العرفاء أوقع الذي المستسر السر

  ٨.البرهان أهل من كانوا
                                                                                                                                                                                                                                                 

 .٨٠٧ الهيه، معارف ١.

 .٨١٨ الهيه، فمعار ٢.

  .٨٤٣ الهيه، معارف ٣.
  .معارف الهيه، درس چهلم٤. 
  . معارف الهيه، درس چهلم٥.
  . معارف الهيه، دوره دوم، درس دوازدهم٦.
  .٢٣ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ٧.
  .١٠١ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ٨.



جميع ابراب معارف ربوبي در ورطه اشتباه و درياي غفلت انداخته است امر واحدي است               سر اني که عرفا را در       
  !باشند   ميها اهل برهان و آن اين است که آن

فـان  ...  جهالة ومعلومام مجهولات بالحقيقة ومعارفهم ضلالة وان الذي سموه العقل نکراء وشيطنه            ةان العلوم البشري  
  .قدمات اليقينية وظاهر ان اليقين ليس بعلم بالذاتالمرکب من الم البرهان عندهم هو

 هوقد عرفت انه لا ميزان لتشخيص مخالف      ان البراهين الاصطلاحية لا تکون رافعة للاختلاف لکوا مبنية علي اليقين          
  .ولا برهانا کذلک  معصومة بالذاتن فهي لا تکو.هللواقع عن موافق

 بالبرهـان  الـسوق  کون إلي مضافا... اللم و الان البرهان لا العبادة ريقهاوط ،الفطرية المعرفة إلي الشارع دعوة أساس
 ـ بالبرهـان ك  والسلو والمعقولات والمعلومات الموهومات محو عند إلا تحصل لا لاا يالواقع االله معرفة عن حجابا  ياللم
 ستقلي... عقل فکل... نايعل طيالمح الحاضر الشاهد يالخارج االله معرفة عن حجبا تکون ةمعقول صورا إلا ديز ي لا والاني
  ١...البشر أفراد لکل البرهان كسلو بحرمة

 �ـ�ـ��ــ�

  ١..........................................................................................................................................................................!��ـ
�ـ	؟ �ـ�ا��ـ�

 �	
�	..........................................................................................................................................................................................................................١  

 �
  ٢....................................................................................................................................................................................................................اول  �

���ري �� ����� ������  ٢..................................................................................................................................................................ا

�
$#ق؟ و  ��	!................................................................................................................................................................................٢  


�)�ه�   %� ا��،   	�)�ه�  %�  	�&�ل   
او%	�%............................................................................................................................................٥  

���*%  ����  ٥............................................................................................................................................................................................�,�+�   و 

���*%   -�  ٩...................................................................................................................................................................................................	��زا   	.

 �
  ١٣................................................................................................................................................................................................................دوم  �

  ١٣..............................................................................................................................!آ
ام؟  ه�ـ6 �� ،�+4�5 �� ����ن، و �2$+�

  ١٣.............................................................................................................................................:���)� و  $�� 	&)�ي: اول �89

����  و  �,�+�  %*���.........................................................................................................................................................................................١٣  

���*%   -�  ١٤................................................................................................................................................................................................	��زا   	.

١٦......................................................................................................................�#��
   اه8 �;#م   و 	�5$;��   و ���� و �$;�  ا�,م   %*���  


$#<�ت �� �&��� ��ري ذات %��2: دوم �89	.....................................................................................................................١٦  

����  و  �,�+�  %*���.........................................................................................................................................................................................١٦  

���*%   -�  ١٧................................................................................................................................................................................................	��زا   	.

٢٤......................................................................................................................�#��
   اه8 �;#م   و 	�5$;��   و ���� و �$;�  ا�,م   %*���  


$#<�ت   وC#د �#دن  ر�4�5A�  �B،    ک?�ت،  و و�
ت	............................................................................................................................٢٧  

  ٢٧...........................................................................................................................................................................................................................: �Dک�

٢٨......................................................................................................................�#��
   اه8 �;#م   و 	�5$;��   و ���� و $;� � ا�,م   %*���  

                                                                                                                                                                                                                                                 
  .٢٧ تقريرات درس ميرزا مهدي اصفهاني، ١.



  103/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

  ،��

$#ق؟    و  ���  ذات �����  �� �)	 !.....................................................................................................................................................٣٠  


ا   و ا%�2ن  وC#دي  ��2% ............................................................................................................................................................................٣٢  

EBدي  را�#Cو   
  ٣٢..................................................................................................................................ا��G   و �#ا�F  ����  و 	�&�ل   
او%

��H(� و   ���A�........................................................................................................................................................................................................٣٤  

٣٥......................................................................................................................�#��
   اه8 �;#م   و 	�5$;��   و ���� و �$;�  ا�,م   %*���  

�$F ارزش 	&���، و �$F �����: �#م �89 ��J ،ري#K�..........................................................................................٣٥  


ان، 	&)�يCو Lرا � �(G 
�&�ل  
او%	..............................................................................................................................٣٥  

���*%  ����  ٣٥.........................................................................................................................................................................................�,�+�   و 

���*%   -�  ٣٨................................................................................................................................................................................................	��زا   	.

٤٨......................................................................................................................�#��
   اه8 �;#م   و �5$;�� 	  و ���� و �$;�  ا�,م   %*���  


ا%�   	&���  �+��2C٤٨......................................................................................................................................................................................و  

  ٤٨..............................................................................................................................................................................................................: اول �+��2

  ٤٨.............................................................................................................................................................................................................: دوم +���2

M��&�    ��$�.........................................................................................................................................................................................................٥٣  

N��O :........................................................................................................................................................................................................................٥٣  

F���  ٥٥.......................................................................................................................................��P اE��&  P	 	&)�ي    ��Bي،   	&���  ذر،  

  ٥٨......................................................................................................................................................��Bي   	&���  و  ذر ���F  %�در��  �Qو�8

�;�ع   	#S#ع  و ا	.�ن  	&)�ي   ا%.�رCار�+�ع  و ا   ��K��%............................................................................................................................٥٩  

  ٦٢.................................................................................................................................... و ��#ا%�ت  ا�2Cم،  �B�Gن،    وC#د �Gك،  	&)�ي 


 و �G#د و آ��U :MAرم �89��V� ع و,
  ٦٥.......................................................................................................................ا%

����  و  �,�+�  %*���.........................................................................................................................................................................................٦٥  

���*%   -�  ٦٥................................................................................................................................................................................................	��زا   	.

89� FV(O :��C ر و���
$#ق و  ��� در ا 	............................................................................................................................٦٦  

���*%   �+�,�.......................................................................................................................................................................................................٦٦  

���*%  ����...............................................................................................................................................................................................................٦٧  

���*%   -�  ٦٨................................................................................................................................................................................................	��زا   	.

  ٦٩.........................................................................................................................................................................���WQ  و ���$��   و �$��  ا<�2م

٧٣......................................................................................................................�#��
   اه8 �;#م   و 	�5$;��   و ���� و �$;�  ا�,م   %*���  

89� FAG :
(� -��$ ص��- (	��زا 	.F �&;C(.........................................................................................................٧٤  

 L#�G  �;$�5�-   ا���ن  و ���� و 	٧٦...................................................................................................................................................................  

89� F�  ٧٦......................................................................................................................%#ر 	5�- اص�8 	&�رف از %�A%�: ه+

  ٧٦..........................................................................................................................................................................	&���  و �$F   	&)�ي  �����

Z%ص� ��&��  ����	ت  ��  ���� و  اHCا و 	�
ار  داراي   H�U ه����G  6  و ا��،   	9)#�C  �;%   
G��.......................................٧٦  

  ٧٦...............................................................................................................................................................G#د  %;�  ادراك  �&���   
او%
  ذات



  ٧٦.........................................................................................................................................................................................ا��   ��دث �&$� ه�

  ٧٦.......................................................................................................................ک)
   	� ه� :ن ��  	����  ����  �� د\��  	
$#<�ت،  وC#د

�)�ه�   �#دن  	ح�ل	�%..........................................................................................................................................................................................٧٧  


ا   داراي�
م  ��  �#دن،  ا��  ٧٧.....................................................................................................................................G#د  %;�  Z;C �)�ه�  


وث  %�	�)�ه�،   ا%��Kي  �#دن  	ح�ل�   F���..............................................................................................................................................٧٧  

  ٧٧.....................................................................................................................................................................................	حِ
ث    �� 	ح
ث   ا����ج


�&�ل  
او%	 HC از Lل را\
���  #د ا�&�ل وC#د و ��$�، ا� �(G �;% د#G .و `� %+ـس  �ـ9+��  و Gـ�#د  و ا���م ��

  ٧٧.....................................................................................................................................................................................................................ا��   ��`8

  ٧٧..........................................................................................................................................................................................%��2   	حِ
ث   ��دث،



او%    ���&� 
  ٧٧................................................................................................................................................%��2   	�ک-  و ا��،   وا�

���د �B,ن �
او%
   ا�).�  ��  ا   ���&�" F2C \ �2مCb٧٧.....................................................................................................ا��  " آ�  

  ٧٧................................................................................................................%+��J   �2  از %+H��;�  �2   و �&���،   
او%
   ص+�ت 	&)�ي 


د  ا	�)�ع &�   �	
>...................................................................................................................................................................................................٧٧  


ة  �B,ن ��>   
  ٧٨.............................................................................................................................................................................................ا�#ا�

���د �B,ن �  ٧٨.....................................................................................................................................................................و�
ت   در آ?�ت  ��  ا

 E�ح��  ٧٨.........................................................................................................................................................................................	#C#د  إ��Vد  ا�

  ٧٨.....................................................................................................................................................................................ا��   ��دث 	;5)�  ه�



او%     ���&�  L
  ٧٨..........................................................................................................................................................................G#د  %;�  د�

  ٧٨.............................................................................................................................................................................وا�
  �#اي   	� �
وث  ا��Wت

،L٧٨................................................................................................................................................................................................ا��   ��دث  اراد  

Lاراد  
  ٧٨..........................................................................................................................................................او��   �&8  %+س   �&���    
او%

،Lج   اراد��  ٧٨............................................................................................................................................................................%��2   	ح8   �� 	ح

���د  ا��Bل�
م   	#رد  در �,�+�  ا>   F���.....................................................................................................................................................٧٨  


ا  داراي   وC#دش ک� ا��   H�Uي  :ن 
ث، 	ح �  ٧٨..........................................................................................................................ا��   ا�

��ر   <�در از ک�  ا��  H�Uي  :ن �&8، 
  ٧٨...................................................................................................................................G#د   ص�در 	


��ر  <�در �&���    
او%
  ٧٩.......................................................................................................................................................................ا��   	


رت>   
  ٧٩...................................................................................................................................................:ن  �;#	��    و 	&)�  و �&���   
او%



او%     ���&�  
  ٧٩.....................................................................................................................................................................ا��   آ�رL و 	��

F$�   
  ٧٩......................................................................................................................................................:ن  �;#	��   و 	&)�  و �&���   
او%



او%    ���&�  F���  ٧٩..................................................................................................................................................................ا��   �)+�2  

  ٧٩....................................................................................ا��  نا��A  دادن  <�ار W#اب  	&�ض   در و �)
�fن،   	)+&�    $��،  از �Jض

�	   Fر���
	...............................................................................................................................................................................................................٧٩  

  ٧٩...............................................................................................................................................................................................................ه�#\  %+�

  ٧٩................................................................................................................................................................ن : ��J   %� ا��   �W#ت  ه;�ن وC#د،



  105/ برخي از سخنان مکتب تفکيک 

  ٧٩...................................................................................................................................................................................	���Gت   و �#��
   و ا ��اع


\ل، �$�
    �F�$2،   ا��٨٠....................................................................................................................................................................................�  

 �
  ٨٠.............................................................................................................................................................................................................�#م   �


)�ن از �� �� -�.	 4�5+�....................................................................................................................................................٨٠  

� ��  
����  ٨٠................................................................................................"ا���:ن   	&�رف  "ک��ب ا��س   �� اص+��%� 	�
ي   	��زا  

� ��  
  ٨١...............................................................................................ا���:ن  	&�رف  "ک��ب  از اص+��%�  ي	�
   	��زا  ک$;�ت  G#اه

  ٨٦.......................................................................................................................اص+��%�   	�
ي  	��زا  ��Oوان   �
)�ن  از  د�G  �i#اه
ي 

� �(G �(ا  ذات  آ
   
�&�ل    
او%	.............................................................................................................................................................٩٣  

،��$   ��  �B�  ٩٧.............................................................................................................................................................ا��    ���  وC#د از ا

  ٩٧......................................................................................................................................:���)�   و  $��  	&)�ي   �����  دا2%��  	ح�ل

���ري �  ٩٧..........................................................................................................................................................................................	�ه��  �#دن  ا


   وا<&� 	�ه��ت(�
ا ��J  وC#د ��j  از و 	�ه#ي،   وا<&��  ��  ا	� ه2     
(�2�%...........................................................................٩٧  

  ٩٧.................................................................................................................................................................................ا��  ر��B   وC#د 	;�5، 

��C از  ��\�� �$�5  ـ ��C #رد   در  ـ	ن �	�	ا   F��$�  ٩٩........................................................................................................................ا�2,م    

 ،
��V�   �;9�  ،��  ١٠٠....................................................................................................................................................................	�ه��   ص+

k#$�  �����9#��،  و 	  ��  ���`  -�  ١٠١.....................................................................................................................! ��ه�ن؟  و و�� 	.

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  



  

  

  

  

  

  


