56 / فراتر از عرفان
فهرست موضوعات / 55

[image: image1.png]o0



[image: image43.png]&

g)




سلام بر تو

ای کعبه سپید توحید

ای چشمه نور در وادی ظلمات

ای تنهاترین تنها

و ای مسافر بیابان

غربت و تنهایی "توحید" را دیدم

و تنهایی تو را به یاد آوردم

که "تو" خود پیکره توحید و تجلّی معرفتى

و غربت توحید، نشانی از غربت و تنهایی توست

به امید آن روز که بیایى

و خاکیان را درس توحید و معرفت دهى

آن‏سان که افلاکیان را معرفت آموختى

و زمینیان را از ظلمت و تیرگی اوهامشان برهانى

آن‏چنان که سماواتیان را از الحاد و شرک رهایی دادى

فسلام علیک حین تقرء و تبین

و سلام علیک حین تهلّل و تکبّر

و سلام علیک حین تمجد و تمدح

       و السلام علیک بجوامع السلام

اللهمّ أحي بولیک القرآن، و أرنا نوره سرمداً... 

فهرست موضوعات
 [image: image44.jpg]13مقدمه


 [image: image2.png]o0



15فصل اول


 [image: image3.png]


15اركان شناخت صحيـح آفریدگار و آفريدگان


▣ 17اصل اول: هر موجود ممكنى، عددی (= قابل پذيرش كمی و زيادى) است.


▣ 19اصل دوم: هر موجود عددى‏ای متجزّی است.


▣ 23اصل سوم: نامتناهى، محال و موهوم است.


▣ 39اصل چهارم: موجود دارای مقدار و اجزا (= ممكن)، حادث حقيقی (= دارای ابتدای وجود) است.


▣ 42اصل پنجم: زمان و مكان، متجزّی و حادث حقيقی مى‏باشد.


▣ 44اصل ششم: موجود حادث، نيازمند به خالق است.


▣ 44اصل هفتم: موجود مقدارى، خالق نتواند بود.


▣ 46اصل هشتم: ممكن (= مقدارى)، مجرد از زمان نيست.


▣ 47اصل نهم: ذات خداوند متعال هرگز شناخته نمى‏شود


▣ 54اصل دهم: تقابل وجود خالق و خلق، تقابل "متجزی" و "غير متجزی" است.


▣ 55اصل يازدهم: آنچه بر خلق (موجود دارای مقدار و اجزا) روا باشد، ويژه خود آن‏هاست.


▣ 57اصل دوازدهم: اقرار به وجود خالقی كه هم "هست" و هم "بر خلاف همه چيز است"، ضروری است.


 [image: image4.png]o0



65فصل دوم


 [image: image5.png]


65آفرينش و خلقت، نه تطـوّر و صـدور


▣ 72آيا خداوند همانند خلق است؟!


▣ 74تباين، ملاک خالقيت


▣ 82فلسفه و عرفان جدايی و تباين خالق و خلق را انكار مى‏كند


▣ 87فلسفه و عرفان، يك چيز يا دو چيز!؟


 [image: image6.png]o0



97فصل سوم


 [image: image7.png]


97شنـاخت توحيـد بر اساس وحی و برهان نه فلسفه و عرفـان


▣ 97وحدت عددى، وحدت حقيقى، وحدت موهوم


▣ 99وحدت موهوم


▣ 107اشتباه معرفت بشری در شناخت معنای توحيد


▣ 109فلسفه و عرفان خداوند را نامتناهی و عین وجود اشیا مى‏پندارد


▣ 121فعل بى‏نهايت؟!


▣ 128اوهام پيرامون معنای وحدت خداوند


▣ 149نقد برهان فلسفی اثبات واجب الوجود


 [image: image8.png]o0



157فصل چهارم


 [image: image9.png]


157ادعای نابجای ادراک كنــه ذات خــداوند


▣ 159ادعای اهل فلسفه در مورد معرفت كنه ذات خداوند


▣ 165شناخت مخلوقات، تنها راه شناخت خداوند


▣ 172معرفة الله بالله (شناخت خداوند به خودش) یعنی چه؟


▣ 192تفكّر در ذات خداوند گمراهی است


▣ 197فراترين درجه معرفت خداوند


▣ 199فلسفه و عرفان خداوند را شبيه خلق، بلكه عين وجود آن مى‏داند


 [image: image10.png]o0



207فصل پنجم


 [image: image11.png]


207افسانه وجود مجرّدات


▣ 212انحصار موجود، به ذات متجزی و ذات متعالی از اجزاء


▣ 215جز خداوند متعال همه چيز جسم است و جسمانى


▣ 221انگيزه اهل فلسفه در اعتقاد به وجود عالم مجردات


▣ 225كلمات اهل فلسفه پيرامون عالم مجردات


▣ 232نادرستی اعتقاد به تولّد عقول مجرده از ذات متعالی خداوند


▣ 248آيا ملائكه همان موجودات مجردند؟!


 [image: image12.png]o0



253فصل ششم


 [image: image13.png]


253فراتر از زمان و مكان


▣ 257خدای فلسفه و عرفان در گستره زمان و مكان


 [image: image14.png]o0



267فصل هفتم


 [image: image15.png]


267ديدن خداوند! هرگز!


▣ 271ديدن خداوند در پندار فيلسوفان و عارفان


 [image: image16.png]o0



285فصل هشتم


 [image: image17.png]


285اوهام پیرامون اصالة الوجود و اصالة الماهیة


▣ 285معنای حقیقی اصالت وجود (1)


▣ 287معنای حقیقی اصالت وجود (2)


▣ 291نمونه‌ای از مبانی و عبارات فلاسفه و عرفا


▣ 300معنای حقیقی اصالت وجود (3)


▣ 310اصالت وجود (4)


▣ 312نگاهی به ادله اصالت وجود


▣ 342مبنای بحث اصالت یا اعتباریت وجود و ماهیت


 [image: image18.png]


346ملاصدرا و اصالت وجود


▣ 346توضیح نظریه اصالت وجود صدرایی


▣ 348نقد اساس نظریه اصالت وجود صدرایی


 [image: image19.png]o0



367فصل نهم


 [image: image20.png]


367فلسفه و عرفان حدوث عالم را نمی‏پذیرد


▣ 380فلسفه و قدم عالم


 [image: image21.png]o0



401فصل دهم


 [image: image22.png]


401اراده صفت فعل است نه ذات


▣ 411"فعل" فعل است، و "ذات" ذات


 [image: image23.png]o0



423فصل يازدهم


 [image: image24.png]


423ملاک معلولیت


 [image: image25.png]o0



433فصل دوازدهم


 [image: image26.png]


433علم خداوند متعال عین اشیاء نیست


 [image: image27.png]o0



439فصل سيزدهم


 [image: image28.png]


439نسبت خداوند متعال با صفات


 [image: image29.png]o0



451فصل چهاردهم


 [image: image30.png]


451جبر و وحدت وجود


▣ 453تاملی بر مبانی عدل الهی


 [image: image31.png]


463عرفان و جبر


▣ 467چرا جبر؟!


▣ 478معنای جبر چیست؟


▣ 482جبر و اختیار از نگاه وحی


 [image: image32.png]o0



493فصل پانزدهم


 [image: image33.png]


493تكلیف فراتر از قدرت


 [image: image34.png]o0



499فصل شانزدهم


 [image: image35.png]


499اعتقاد به بدا، نشان اهل توحید


▣ 503اندیشه بشری و انكار بدا


 [image: image36.png]o0



509فصل هفدهم


 [image: image37.png]


509نظری اجمالی به كتاب﻿های "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة"


▣ 510مقایسه کوتاهی بین مبانی و مطالب کتاب کشف المراد با نهایه و بدایه


▣ 520نمونه﻿هایی از نصوص و مبانی کتاب "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة" در مقایسه با مبانی عقل و برهان و قرآن:


▣ 520وحدت و عینیت وجود خالق و مخلوق؛ و داخل دانستن وجود همه اشیاء در ذات خدا، و انکار خلقت و آفرینش الهی در دو کتاب مورد اشاره:


▣ 523خداوند مجموعه تمامی اشیاء است یا خالق فراتر از آنها؟!


▣ 524عالم، حاصل اراده و ایجاد باری است یا خود خدا؟!


▣ 524اعتقاد به شریک باری تعالی در دو کتاب مورد اشاره:


▣ 527نفی وجود خالق متعال در دو کتاب مورد اشاره:


▣ 528تحریف معنای حقیقی علت و معلول و خالق و مخلوق


▣ 529آیا خدا یعنی همه موجودات، و کلّ عالم هستی؟!


▣ 529آیا همه ممکنات، واجب الوجود و قدیم و مراتب و اجزای ذات خدایند؟!


▣ 531آیا خلق کردن و رزق دادن خداوند غیر اختیاری است؟!


▣ 531نفی حدوث حقیقی و مخلوقیت و ابتدا داشتن عالم در دو کتاب مورد اشاره:


▣ 533آیا ذات خدای تعالى شبيه یا هم سنخ خلق است؟!


▣ 534اعتقاد به آلهه و خدایان متعدد و ارباب انواع، و نسبت دادن خلقت و ربوبیت به غیر خدا


▣ 536تغیر و تطور ذات خداوند به اطوار و صورت﻿های مختلف:


▣ 537عجز و ناتوانی باری تعالی از خلق و آفرینش بیش از یک چیز:


▣ 537آیا اراده الهی صفت ذات خداوند و به معناى علم اوست یا صفت فعل او؟!


▣ 539آیا قدرت خدای تعالى به معنای مبدء بودن ذات او برای صدور اشیاء است؟!


▣ 540آیا ذات و علم خداوند تعالی دارای اجمال و تفصیل و حدوث است؟!


▣ 542آیا علم خداوند حصولی است؟!


▣ 543آیا ما مجبوريم یا مختار؟ و آیا هر فعلی فعل خداست؟ و آیا اعتقاد به اختیار عقیده شیعة است یا معتزله؟ و آیا شیعیان با پرستندگان بت﻿ها و ستارگان مساویند؟!


▣ 548آیا عقیده به قضا و قدر الهی ملازم با نفی اختیار، و اسناد افعال خلق به خداست؟!


 [image: image38.png]o0



551فصل هجدهم


 [image: image39.png]


551نقد مکتب تفکيک ميرزا مهدی اصفهانی


▣ 552فصل اول: وحدت وجود و انکار معنای حقيقی خلقت


▣ 556فصل دوم: سوفسطائی‌گری و کشف و شهود


▣ 557فصل سوم: نصوص ایشان در ادّعای معرفت ذات خداوند تعالی!


▣ 564سند مکتب ميرزای مهدی اصفهانی و ساير وحدت وجوديان معاصر


▣ 566ميرزای اصفهانی و داستان غير واقعی ديدار امام زمان علیه السلام 


 [image: image40.png]o0



569فصل نوزدهم


 [image: image41.png]


569انديشـــه‏های زمينــى، يا درس‏های آسمانى؟!


▣ 576امام علیه السلام امام است، نه فيلسوف




· مقدمه

آیا وجود خداوند، همان وجود خلق است، یا او موجودی است برتر؟!

آیا برتری وجود خداوند بر خلق را چه معناست؟!

آیا ما صورت‏های وجود خداوندیم یا مخلوقات او؟!

آیا خداوند موجودی نامتناهی است؟! و اگر نیست آیا موجودی ناقص است و محدود؟!

آیا تفاوت وجود خالق و مخلوق به کوچکی این و بزرگی آن، و محدودیت این و سعه وجودی آن است؟!

آیا هر چه در خلق هست، خداوند هم آن را دارد؟! اگر دارد چگونه ممکن است دارای اجزا نباشد؟! و اگر ندارد، چگونه آن را به دیگران اعطا مى‏کند؟!

آیا وجود خداوند متعال هر زمان و مکانی را پر کرده است؟!

آیا زمان و مکان، حادثند و مخلوق؟!

حدوث زمان و مکان چگونه تصور مى‏شود؟!

فاعل افعال بشر کیست؟! آیا ما در افعال خویش مجبوریم یا مختار؟

و آیا...

شناخت شایسته مسائل مبدأ و معاد بر اساس وحی و برهان، والاترین هدف جویندگان سعادت ابدی و ابدیت سعادت است؛ این مختصر به یاری خداوند متعال، با مقدم داشتن توضیحی پیرامون پایه‏های شناخت صحیح خداوند، به نمونه‏هایی از تعالیم مدرسه وحی و برهان در مقابل پرداخته‏های اندیشه‏کاوان مسلک‏های معرفت بشری نگاهی خواهد انداخت.

نیز به بررسی تطبیقی آموزه‏های مکتب وحی با سایر آرا و نظریات معرفتی خواهیم پرداخت که ادعای یکسان بودن رجوع به معلّم عرشی و فرشی در اقامه برهانِ عقلى، خلاف عقل و تجربه روشن و آشکار است، و با نصوص قطعی نیز سر سازش ندارد.

در این نوشته سعی شده است استدلالات عقلی _ در حد وسع این کوتاه _ کامل و تمام باشد، و به بیان نصوص مکتب وحی هم، از جهت اشتمال بر محکم‌ترین براهین، و وضوح مضامین والایی که دارند تیمن جسته‏ایم.

قم، حسن میلانى

· فصل اول

· اركان شناخت صحيـح آفریدگار و آفريدگان

شناخت شایسته و صحیح ذات قدوسی که هرگز شناخته نخواهد شد _ و فراترین درجه شناخت او، تنها علم عالمیان به وجود، و غیرقابل شناخت بودنِ ذات او مى‏باشد
 بر توجه به اصول ذیل استوار است:

اصل اول: هر موجود ممکنى، عددی (= قابل شمارش، و پذیرش کمی و زیادى) است.

اصل دوم: هر موجود عددى‏اى، متجزّی است.

اصل سوم: نامتناهى، محال و موهوم است.

اصل چهارم: موجود دارای مقدار و اجزا (= ممکن)، حادث حقیقی (= دارای ابتدای وجود) است.

اصل پنجم: زمان و مکان، متجزی و متناهی و حادث حقیقی مى‏باشد.

اصل ششم: موجودِ حادث، نیازمند به خالق است.

اصل هفتم: موجود مقدارى، خالق نتواند بود.

اصل هشتم: موجود ممکن (= مقدارى)، مجرد از زمان نیست.

اصل نهم: ذات خداوند متعال هرگز شناخته نمى‏شود چه اینکه:

الف) آنچه شناخته شود متجزی و مخلوق است.

ب) ذات فراتر از مقدار، قابل شناخت و وصول نیست.

ج) تنها راه علم به وجودِ ذاتِ فراتر از مقدار، علم به وجودِ مخلوقات آن است.

اصل دهم: تقابل وجود خالق و خلق، تقابل مقدار و غیر مقدار است.

اصل یازدهم: آنچه بر خلق (= موجود دارای مقدار و اجزا) روا باشد، ویژه خود آن‏هاست.

اصل دوازدهم: اقرار به وجود خالقی که هم "هست"، و هم "بر خلاف همه چیز است"، ضروری است.

اینک به توضیح مختصری پیرامون اصول دوازده‏گانه فوق مى‏پردازیم:

· اصل اول: هر موجود ممكنى، عددی (= قابل پذيرش كمی و زيادى) است.

آنچه پذیرای وجود باشد، وجود مثل و مانند آن نیز ممکن است، براین اساس هر چیزی که ایجاد آن ممکن باشد حقیقتی عددی (= قابل شمارش) بوده، و واقعیتی قابل زیاده و نقصان دارد.
امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند
:

إنّي ما وجدت شيئاً صغيراً ولا كبيراً إلّا وإذا ضمّ إليه مثله صار أكبر.

من هيچ چيز کوچک يا بزرگی نيافتم مگر اينکه هر گاه مثل آن بر آن افزوده گردد بزرگتر خواهد شد.

و مى‏فرمایند:

إنّ الأشياء لو دامت علی صغرها، لكان في الوهم أنّه متی ما ضمّ شيء إلی مثله كان أكبر.

بر فرض که اشيا بر کوچکی خود باقی مى‏ماندند، باز هم در وهم چنان بود که هر گاه چيزی به مثل خود افزوده مى‏شد بزرگتر مى‏گرديد. 

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ ما قدّره عقل أو عرف له مثل فهو محدود.

هر چيزی که عقل آن را در نظر شناسد، يا اينکه برای آن مثل و مانند
شناخته شود دارای حد خواهد بود .

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ محدود متناه إلی حدّ، فإذا احتمل التحديد احتمل الزيادة، وإذا احتمل الزيادة احتمل النقصان.

هر چیزی که قابل شناخت باشد متناهی به حد خاصی است، و چون قابل تحدید باشد قابل افزایش خواهد بود، و هر چیزی که قابل افزایش باشد قابل نقصان است.

امام جواد علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ ما سوی الواحد متجزّئ، واللّه‏ واحد لا متجزّئ ولا متوهّم بالقلّة والكثرة، وكلّ متجزّئ أو متوهّم بالقلّة والكثرة فهو مخلوق دالّ علی خالق له.

همانا جز خداوند یگانه، همه چیز دارای اجزا است، و خداوند یکتا نه دارای اجزا است و نه قابل تصور به کمی و زیادی مى‏باشد. هر چیزی که دارای اجزا بوده یا قابل تصور به کمی و زیادی باشد مخلوق است و دلالت بر این مى‏کند که او را خالقی مى‏باشد.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّه ليس شيء إلّا يبيد أو يتغيّر أو يدخله التغيّر والزوال أو ينتقل من لون إلی لون، ومن هيئة إلی هيئة، ومن صفة إلی صفة، و من زيادة إلی نقصان، ومن نقصان إلی زيادة، إلّا ربّ العالمين.

هيچ چيزی نيست مگر اينکه از ميان مى‏رود و دگرگون مى‏شود، يا اينکه تغيير و زوال را در آن راه است، يا اينکه از رنگی به رنگی ديگر، و از شکلی به شکل ديگر، و از صفتی به صفتی ديگر، و از زياده رو به نقصان، يا از نقصان رو به زيادی مى‏رود مگر پروردگار عالميان.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

... لافتراق الصانع والمصنوع، والحادّ والمحدود.

... زيرا لازم است که آفريدگار و آفريده، و حد نهنده و محدود شده تفاوت داشته باشند.

· اصل دوم: هر موجود عددى‏ای متجزّی است.

هر چیزی که پذیرش وجود، و فرض تعدد و قبول زیاده و نقصان درباره آن امکان داشته باشد (= ممکن الوجود)، دارای مقدار واجزا مى‏باشد
، و عقل به روشنی مى‏یابد که فرض تعدد و تکثّر و زیاده و نقصان از خواصّ کمیت و مقدار بوده، و تصور آن‏ها جز درباره شى‏ء دارای مقدار و اجزا ممکن نیست. به خواست خداوند تعالی در بحث اثبات توحید و یگانگی خالق متعال بیان خواهیم داشت که دلیل بر استحاله تعدد ذات باری این است که: امکان تعدد و تکثّر، فرعِ بر دارای مقدار و اجزا بودنِ شى‏ء است، و از آنجا که خداوند جلّ و تقدس جزء و کلّ و مقدار ندارد محال است که شریک و دوم و سوم برای او بتوان فرض کرد.
امام مجتبی علیه السلام مى‏فرمایند:

الحمد للّه‏ الّذي لم يكن... له شخص فيتجزّئ، ولا اختلاف صفة فيتناهى.

سپاس خداوندی را که... دارای پیکره نیست که متجزّی شود، و دارای صفات گوناگون نیست که تناهی پذیرد.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

فهو الواحد الّذي لا واحد غيره لأنّه لا اختلاف فيه
.

پس او واحد و یکتایی است که جز او واحدی نباشد، زیرا وجود او گونه‏گونه نیست.

[بنابراین اعتقاد به وجود مجرداتی که هم متعدد باشند و هم جزء نداشته باشد عقیده‏ای نادرست است زیرا: اولا: گفتیم که: حکم مذکور (ملازمه فرض تعدد با کمیت و مقدار) از بدیهیات مى‏باشد. ثانیا: در فرض مذکور _ یعنی در صورت فرض تعدد و تکثّر موجوداتی که دارای مقدار و اجزا نباشند _ بدون شک هر یک از افراد چنین مجموعه‏اى، جزئی از کلّ آن‏ها خواهد بود (به گونه‏ای که مثلا مجموع ده فردِ آن‏ها دارای مقداری از وجود است که نه فردِ آن‏ها آن مقدار را ندارد، و هر هشت فرد از آن‏ها دارای مقداری از وجود است که هفت فرد از آن‏ها دارای آن مقدار از وجود نیست و همین‏طور)، پس مجموعه ده فردِ آن‏ها قابل انقسام به ده جزء مى‏باشد، و هر حقیقتی که قابل انقسام به عدد معینی باشد به کمتر و بیشتر از آن نیز قابل تقسیم است، چه اینکه بدیهی است اگر عدم قابلیت انقسام در مورد چیزی ذاتی آن باشد مطلقا قابل انقسام نخواهد بود، و چنانچه ذاتی آن نباشد تفاوتی بین کمی و زیادی انقسامات، و کوچکی و بزرگی اجزای آن نمى‏باشد. در نتیجه، هر فرد از افراد ده‏گانه قابل انقسام به انقسامات مختلف و دارای اجزا خواهد بود.

لازم به ذکر است در مثال مذکور (مجردات ده‏گانه)، فرقی نمى‏کند که وجود هر یک از مجرداتِ فرض‏شده محیط بر مراتب پایین‏تر از خود باشد، یا اینکه هر یک از آن‏ها در مقابل دیگری وجودی مستقل داشته باشند، بلکه در صورت اول _ که عقیده معتقدین به تشکیک وجود نیز بر آن مبنا استوار است _ به طور بدیهی مرتبه دهم، مرکب و متشکل از ده جزء مى‏باشد، چنانکه سایر مراتب نیز نسبت به مراتب پایین‏تر از خود دارای چنین حکمی هستند. از همه اینها گذشته اعتقاد به اینکه یک حقیقت (مانند مثال، یا مانند عقول عشره فلسفى)، تنها به عددی معین قابل تقسیم بوده و به بیشتر از آن قابل تقسیم نباشد مستلزم اعتقاد به وجود جزء لایتجزّی مى‏باشد که بطلان آن در محل خود ثابت است. مضافا بر اینکه باید دانست بین کم متّصل و کم منفصل تفاوت ذاتی وجود نداشته، و تفاوت آنها صرفا امری اعتباری است.

چنانچه کسی خیال کند: "برخی موجودات، دارای حدود وجودى‏ای هستند که آن حدود موجب محدودیت برخى، و سعه وجود برخی دیگر از آن‏ها نسبت به دیگری مى‏باشد، ولی هیچ‏کدام از این موجودات دارای کمیت و مقدار نیست". باید دانست که چنین شخصی به معنای کمیت و مقدار توجه ندارد، بلکه اصل معنای کمیت و مقدار را پذیرفته است، و تنها از آوردن نام آن پرهیز دارد، چنانکه "نهایة الحکمة" مى‏نویسد:
من الواجب في التشكيك أن يشمل الشديد علی الضعيف وزيادة.
 
در تشکيک لازم است که "شديد" مشتمل بر "ضعيف" باشد و زيادت بر آن نيز داشته باشد.
و "تعلیقات کشف المراد" مى‏نویسد:
... وهذا الإطلاق الحقيقيّ الإحاطيّ حائز للجميع، ولا يشذّ عن حيطته شيء.

اطلاق حقيقی فراگير، همه چيز را در بر دارد، و هيچ چيز از دايره وجود آن بيرون نيست. 
"سبزوارى" نیز در مورد معنای شدت و نورانیت وجود مى‏گوید: 
إنّ الكثرة التي من حيث الشدة والضعف والتقدّم والتأخّر وغيرهما في أصل الحقيقة الوجوديّة، كاشفة عن الأشمليّة والأوسعیّة وفقد السلب بما هو سلب الوجود.

کثرت و بيشترى‏ای که در اصل حقيقت وجودى، از حيث شدت و ضعف و پيشی و پسی _ و غير آن دو _ وجود دارد، بيان کننده شمول و وسعت بيشتر، و نداشتن کمبود _ از حيث اينکه کمبود وجود است _ مى‏باشد.
و در "تعلیقه نهایة الحکمة" آمده است:
وأمّا علم العلّة بالمعلوم علماً حضوريّاً فيمكن تعلقّه بالموجود المادّيّ بما أنّه موجود مادّيّ. والإشكال بأنّه: لا حضور للموجود المادّيّ لنفسه فكيف يكون حاضراً للعالم؟ مندفع بأن غيبوبة أجزائه بعضها عن بعض لا تنافي حضورها للفاعل المفيض.

علم حضوری علّت به معلوم، ممکن است که حتّی به موجود مادی هم در عين مادی بودنش تعلّق بگيرد. و اين اشکال که گفته شود: موجود مادی حتّی برای خودش هم حضور ندارد پس چگونه ممکن است که برای عالم حاضر باشد، پاسخ آن اين است که: غايب بودن بعضی از اجزای موجود مادی از بعضی ديگر، منافات با حضور آن برای فاعل مفيض ندارد.
"وحدت از دیدگاه عارف و حکیم" مى‏نویسد:
تشکيک در مرآی عارف و مشهد شهود او به معنای سعه و ضيق مجالی و مظاهر حقيقت واحده است.
 
یکی از شواهد روشن استحاله وجود مجردات این است که خودِ فلسفه به ناچار معنای تجرد و بساطت را از حقیقت آن برگردانده، و به معنای "احاطه ذاتی و وسعت وجودى" که به صراحت مستلزم "ترکیب حقیقى" و "داشتن اجزای مقدارى" و "عدم بساطت و تجرد" است تأویل مى‏کند. به یاری خداوند متعال شواهد روشن این مطلب را در موارد فراوانی از این نوشته نشان خواهیم داد.]
· اصل سوم: نامتناهى، محال و موهوم است.

بر اساس حکم بدیهی عقل، حقیقت مقداری و عددی و دارای جزء و کل، در هر مقداری که موجود شود باز هم قابل زیاده و نقصان مى‏باشد و محال است که افرادی نامتناهی از آن حقیقت محقّق شود.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

ما احتمل الزيادة كان ناقصاً، وما كان ناقصاً لم يكن تامّاً.

هر چیزی که قابل زیادت و فزونی باشد ناقص است، و هر چیزی که ناقص باشد کامل نیست .

أنت الّذي لا تحدّ فتكون محدوداً.

تو آن هستی که وصف نمى‏شوی که در نتیجه محدود باشى.

امام مجتبی علیه السلام مى‏فرمایند:

الّذي لم يكن له... اختلاف صفة فيتناهى.

خداوندی که... دارای صفات مختلف و گوناگون نیست، که در نتیجه متناهی گردد.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ مسمّی بالوحدة غيره قليل.

هر واحدنامی جز او، کوچک و اندک است.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ الكيفيّة جهة الصفة والإحاطة.

همانا کیفیت داشتن، نشانه موصوف شدن و به احاطه درآمدن است.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

ومن قال: متى؟ فقد وقّته، ومن قال: في م؟ فقد ضمّنه، ومن قال: إلی مَ؟ فقد نهّاه، ومن قال: حتّی مَ، فقد غيّاه، ومن غيّاه فقد غاياه، ومن غاياه فقد جزّأه، ومن جزّأه فقد وصفه، ومن وصفه فقد ألحد فيه.

و هر کس از زمان وجود او پرسد او را دارای وقت و زمان دانسته، و هر کس از مکان او پرسد ذات او را دربر گرفته دانسته، و هر کس برای او حدود وجود جوید او را دارای حدود و مقادیر انگاشته، و هر کس او را محدود انگارد او را دارای اجزا دانسته، و هر کس او را متجزّی داند او را قابل وصف پنداشته، و هر کس او را قابل وصف داند ملحد شده است.

و در مناظره رسول اللّه‏؟ص؟ با دهریان آمده است:

أو لستم تشاهدون الليل والنهار وأحدهما بعد الآخر؟ فقالوا: نعم، فقال: أفترونهما لم يزالا ولا يزالون؟ فقالوا: نعم، قال؟ص؟: أفيجوز عندكم اجتماع الليل والنهار؟ فقالوا: لا، فقال: فإذن ينقطع أحدهما عن الآخر فيسبق أحدهما ويكون الثاني جاريّاً بعده. فقالوا: كذالك هو، فقال؟ص؟: قد حكمتم بحدوث ما تقدّم من ليل أو نهار ولم تشاهدوهما، فلا تنكروا للّه‏ قدرته.

آیا نمى‏بینید که وجود شب و روز یکی پس از دیگری است؟ گفتند: چرا. فرمودند: آیا مى‏پندارید که آن‏ها ازلی هستند؟ گفتند: آرى. فرمودند: آیا جایز مى‏دانید که شب و روز هم‏زمان باشند؟ گفتند: نه. فرمودند: پس باید هر یک از آن‏ها تمام شود تا نوبت دیگری برسد؟ گفتند: آرى، چنین است. فرمودند: اینک با اینکه شب و روزهای گذشته را ندیده‏اید، به حدوث آن‏ها اقرار کردید، پس قدرت خداوند را انکار نکنید.

و همان حضرت مى‏فرمایند:

أتقولون ما قبلكم من الليل والنهار متناه أم غير متناه؟ فإن قلتم: غير متناه، فقد وصل إليكم آخر بلا نهاية لأوّله، وإن قلتم: إنّه متناه، فقد كان ولا شيء منهما.

آیا شما مى‏گویید شبها و روزهای قبل از شما متناهی است یا نامتناهى؟ اگر بگویید نامتناهی است، پس آخر چیزی به شما رسیده است که اول آن را نهایتی نیست!! و اگر بگویید متناهی است پس هیچ‏کدام از آن دو موجود نبوده‏اند.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند
:

إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يوصف بزمان ولا مكان، ولا حركة ولا انتقال ولا سكون، بل هو خالق الزمان والمكان والحركة والسكون، تعالی عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً. 

همانا خداوند قابل توصیف به داشتن زمان و مکان و حرکت و انتقال و سکون نیست، او آفریننده زمان و مکان و حرکت و سکون است، فراتر است از آنچه ستمگویان مى‏اندیشند فراتری بزرگى.

إنّه أيّن الأين وكيّف الكيف.

همانا خداوند تعالی "مکان" و "کیفیت" را ایجاد فرموده است.

توضیح بیشتر درباره محال بودن وجود نامتناهی این است که:

حقیقت عددی _ چه کم متّصل فرض شود و چه کم منفصل، و چه حصّه‏های متعدد وجودى، و چه مراتب شدید و ضعیفِ یک حقیقت، محال است که نامتناهی و نامحدود باشد زیرا:

الف) هر عددی که فرض کنیم همان عدد به اضافه یک فراتر از مفروض اول خواهد بود، پس هرگز مرتبه نامتناهی آن تحقّق نخواهد یافت.

ب) عدد، حقیقتی قابل زیاده و نقصان است و چنانچه تحقّق مرتبه نامتناهی آن ممکن باشد لازم مى‏آید آن مرتبه قابل زیاده نباشد، یعنی لازم مى‏آید عدد به آخر رسیده و محدود و متناهی باشد. و این فرض مستلزم خلافِ ذات، و خلافِ فرض، و خلاف بدیهی است
.

ج) از هر حقیقت عددی و شمارشی که آن را نامتناهی فرض کرده‏ایم مقدار معینی مى‏کاهیم، اگر باقى‏مانده با مفروض اولی مساوی باشد تساوی دو مقدار غیرمساوی لازم مى‏آید، و چنانچه باقى‏مانده از مفروض اولی کمتر باشد محدود و متناهی خواهد بود و مفروض اولی نیز که مقدار معینی بر آن افزون دارد باید متناهی و محدود باشد.


[تذکر نکاتی پیرامون موهوم‏بودنِ وجودِ نامتناهی لازم است:

1 . "عدد"، واقعیت خارجی ندارد و نماد معدود مى‏باشد، لذا منظور حقیقی از موضوعِ احکامی که گفتیم تمامی موجودات قابل اتّصاف به وصف "نامتناهى‏بودن"، و همه اشیای دارای اجزای واقعی خارجی مى‏باشد.

2 . مجموعه‏ای را که دائما قابل زیادت است، و افراد آن هر چه زیاد شوند پیوسته محدود و متناهی خواهند بود _ مانند عمر جاویدان اهل بهشت _، "نامتناهی لایقفى" (= غیر ایستا)، مى‏نامند، (گر چه صحیح این است که آن را "متناهی لایقفى" بنامیم). در "شرح تجرید" آمده است:
ولمّا كان التزايد غير متناه بل كلّ مرتبة يفرضها العقل يمكنه أن يزيد عليها واحداً فيحصل عدد آخر مخالف لما تقدّم به بالنوع كانت أنواع العدد غير متناهية.

3 . هنگامی که گفته مى‏شود: "عدد نامتناهی است"، منظور از آن همان "نامتناهی لایقفى" است. و معنای آن این است که: هر عدد یا معدودی که در نظر گرفته شود دائما قابل زیادت و افزایش است، و هرگز واقعیتی نامتناهی و غیرقابل زیادت نخواهد بود.

4 . چنانچه کسی نامتناهی را موجودی حقیقی بداند و در عین حال بگوید:
"این موجود نامتناهی جزء ندارد و قابل فرض زیاده ونقصان نیست"، معنای نامتناهی را نفهمیده است و توجه ندارد که موضوع "تناهی و عدم‏تناهى" مقدار است، و قابلیت زیاده و نقصان خاصیت ذاتی مقدار و شى‏ء دارای اجزا مى‏باشد. این سخن درست مانند این است که کسی معنای جسم را نفهمیده، و نداند که موضوع تصور جسمیت، طول و عرض و عمق است، سپس مثلا در مورد خداوند بگوید: "خداوند جسمی است که نه طول دارد، و نه عرض، و نه ارتفاع، و نه زمان، و نه مکان، و نه...".

 با توجه به آنچه بیان داشتیم پاسخ این سخن روشن است، چه اینکه امور مذکور از مختصّات عدد و کمیت و مقدار است، نه عدد و مقداری که متناهی باشد تا اینکه بتوان وجود نامتناهی موهوم را از آن استثنا کرد.

نیز در تعلیقه "نهایة الحکمة" آمده است:
إنّ النسبة المذكورة [النسبة بين الجزء والكلّ] إنّما هي بين الأمور المتناهية، وأمّا اللا متناهي فليس له مقدار، ولا نسبة مقداريّة بينه وبين أجزائه حتّی يقال إنّ نصفه مثلاً أقلّ من الكلّ بنسبة متناهية.

تنها در بين امور متناهی نسبت جزء و کل وجود دارد، و اما نامتناهی نه دارای مقدار است و نه بين آن و اجزايش نسبت مقداری وجود دارد که بتوان درباره آن مثلا گفت: نصف آن از کل آن، به نسبت متناهی کمتر است. 
پاسخ این گفتار نیز با توجه به آنچه بیان داشتیم آشکار است؛ علاوه بر اینکه اگر این سخن درست باشد، تمامی براهینی که برای ابطال تسلسل آورده شده است باطل مى‏شود، چه اینکه همه آن‏ها متوقّف بر ملاحظه نسبت میان "فرد و مجموع" و "جزء و کل" مى‏باشد. لذا بر اساس سخن فوق هرگز برای ابطال تسلسل نمى‏توان گفت:
"... پس بايد ورای اين سلسله ربطها و تعلّقات وجود مستقلّی باشد که همگی آن‏ها..."


و نیز دیگر نمى‏توان گفت:
"اگر سلسله‏ای از موجودات را فرض کنيم که هر يک از حلقات آن وابسته و متوقّف بر ديگری باشد... کل اين سلسله... و بايد ناچار موجودی را در رأس اين سلسله فرض کرد که..."
 

از جهت معنای لغوی نیز کلمات "متناهى" و "نامتناهى" و "محدود" و "غیرمحدود" تنها در مورد موضوعاتی به کار مى‏رود که دارای کشش و امتداد و اجزا باشند.

در کتاب‏های لغت فارسی نیز "بى‏نهایت" و "نامتناهى" به معنای بى‏کران، پایان‏ناپذیر، بى‏شمار، بى‏حد، تمام‏ناشدنى، چیزی که انتها نداشته باشد، دانسته شده است. تعلیقه "نهایة الحکمة" ادلّه بطلان نامتناهی را نپذیرفته، مى‏نویسد:
إنّ العدد أمر يقبل التنصيف وساير النسب الكسريّة، ولهذا فلا يصدق إلّا علی الأمور المحدودة فالأمور التي لا تتناهی لا تكون معروضة للعدد بما أنّها غير متناهية.

عدد، قابل نصف‏شدن و پذيرش ساير نسبتهای کسری است، لذا جز بر امور متناهی صدق نمى‏کند، پس اموری که نامتناهيند معروض عدد نخواهند بود.
5 . چنانچه کسی حقیقتی را پیش از کم شدن، و بعد از کم شدن مساوی بداند، معلوم مى‏شود که به معنای حقیقی کم شدن و زیاد شدن و قابلیت زیاده و نقصان توجه ندارد.
6 . برخی پنداشته‏اند که در روایات اهل بیت؟عهم؟ خداوند متعال با عنوان "نامتناهى" وصف شده است
. این افراد اشتباها تقابل "متناهى" و "نامتناهى" را تقابل دو معنای نقیض انگاشته‏اند، و روایاتی را که برای بیان فراتری ذاتی خداوند متعال از قابلیت اتّصاف به اوصاف مخلوقات و مقداریات و حقایق قابل زیاده و نقصان وارد شده است، به معنای نامتناهی ساخته اوهام خود _ که وجود آن ذاتا محال است _ حمل کرده‏اند.
7 . خداوند متعال ذات علم و قدرت است، و دارای علم و قدرت عددی و متجزی قابل اتّصاف به تناهی و عدم‏تناهی نمى‏باشد. لذا اگر کسی علم خداوند را به نحو معدولة‏المحمول، "نامتناهى" _ که موضوع آن صرفا مقدار و عدد بوده، و تقابل آن با "متناهى" منحصر به حیثیت زیاده و نقصان است _ بداند، خداوند را دارای صفات متجزی و عددی و مخلوق دانسته است.

8 . اهل فلسفه وجود نامتناهی را در صورتی که افراد آن هم‏زمان ومترتّب بر هم نباشند محال نمى‏دانند. این اعتقاد، نادرست و خلاف واقع مى‏باشد زیرا با توجه به آنچه بیان داشتیم روشن است که فرض وجود بى‏نهایت به طور مطلق ثبوتا ممتنع است.
9 . گاهی گفته مى‏شود: ( = ( + ( و ( =( _ ( و ( =( ×( و 0 = (: 1 و ( =( +(، و... باید دانست که این‏گونه عبارات هیچ ربطی به اثبات وجود "نامتناهى" و "بى‏نهایت" ندارد، و منظور از آوردن آن‏ها محاسبات خاصی است که در واقع به "نامتناهی لایقفى" برمى‏گردد. "دایرة المعارف فارسى" در مورد "بى‏نهایت" در اصطلاح ریاضیات مى‏نویسد: عددی بزرگتر از هر عدد دیگر، یا (به جای "بى‏نهایت دور"). موضعی که نسبت به دستگاه مقایسه در وراء هر حدی واقع است... علامت ( (یا ( +، که به اضافه بى‏نهایت خوانده مى‏شود) که آن را به مجموعه اعداد حقیقی ملحق مى‏کنند، و بزرگتر از هر عدد حقیقی مى‏شمارند... علامت ( _ (بخوانید منهای بى‏نهایت) را نیز به همان مجموعه ملحق مى‏کنند، و آن را کوچکتر از هر عدد حقیقی (اعم از مثبت یا منفى) محسوب مى‏دارند. وارد کردن این علامات به منظور تعمیم و تسهیل بیان احکام است. هیچ‏یک از علامات ( + و ( (به اضافه بى‏نهایت، و منهای بى‏نهایت) در واقع عدد نیستند. ولی گاهی از طریق اهمال آن‏ها را در شمار اعداد به حساب مى‏آورند. و مى‏نویسد: بى‏نهایت کوچک ریاضی اساسا متغیر است، یک مقدار ثابت هر قدر هم کوچک باشد بى‏نهایت کوچک ریاضی نیست].
10 . در طول تاریخ اعتقادی شیعى، اعتقاد به محال‏بودنِ وجود نامتناهی از امور مسلّم و بدیهی بوده است، و اعتقاد به آن به توسط فلسفه یونان و عرفای اهل سنّت در بین برخی از ایشان رخنه کرده است.

· اصل چهارم: موجود دارای مقدار و اجزا (= ممكن)، حادث حقيقی (= دارای ابتدای وجود) است.

موجود دارای مقدار و اجزا و عدد از هر جهت محدود بوده، و از حیث زمان و مکان لزوما متناهی است. علاوه بر اینکه حقیقت متجزی و قابل وجود و عدم، نیازمند به این است که دیگری آن را ایجاد کند، و هرگز نمى‏توان موجودی را که ازلی بوده و عدم نداشته باشد ایجاد کرد، و گرنه تحصیل حاصل لازم مى‏آید.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ ما لم يزل لا يكون مفعولاً... إنّ الفعل كلّه محدث.

آنچه ازلی باشد مفعول و مخلوق نخواهد بود... همانا هر فعلی حادث و مخلوق است .

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّه لو كان معه شيء في بقائه لم يجز أن يكون خالقاً له، لانّه لم يزل معه فكيف يكون خالقاً لمن لم يزل معه؟

اگر چیزی در بقا با خداوند مى‏بود دیگر ممکن نبود که خداوند خالق آن چیز باشد، چه اینکه در این صورت آن چیز پیوسته با خداوند بوده است، پس چگونه ممکن است خداوند آفریننده چیزی باشد که ازلا با او موجود بوده است؟!

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

يقول لما أراد كونه: "كن" فيكون. لا بصورت يقرع ولا نداء يسمع، وإنّما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه ومثّله، لم يكن من قبل ذلك كائناً، ولو كان قديماً لكان إلهاً ثانياً.

آنچه را اراده فرماید، تنها مى‏گوید: "باش"، پس مى‏باشد. نه به وسیله صدایی که شنیده شود، و نه به ندایی که به گوش رسد. و همانا کلام او سبحانه، فعل اوست که پیش از آن موجود نبوده است و او آن را انشا مى‏فرماید و ایجاد مى‏کند، و اگر قدیم بود معبود دومی بود.

امام باقر علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لم يزل عالماً قديماً، خلق الأشياء لا من شيء ومن زعم أنّ اللّه‏ تعالی خلق الأشياء من شيء فقد كفر، لأنّه لو كان ذلك الشيء الّذي خلق منه الأشياء قديماً معه في أزليّته وهويّته كان ذلك أزليّاً، بل خلق اللّه‏ الأشياء كلّها لا من شيء.

همانا خداوند پیوسته عالِم و قدیم بوده است. اشیاء را از چیزی نیافریده است و هر کس معتقد باشد که خداوند اشیاء را از چیزی آفریده است تحقیقا کافر شده است. زیرا اگر آن چیزی که اشیاء از آن آفریده شده‏اند قدیم بوده، در ازلیت و هویت با خداوند وجود داشته است، پس آن چیز ازلی خواهد بود. خداوند تعالی اشیاء را از چیزی نیافریده است.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

... فإن كنت صنعتها وكانت موجودة فقد استغنيت بوجودها عن صنعتها.

... اگر من آن را در حالی که موجود بوده است ایجاد کرده باشم، هیچ نیازی به ایجاد کردن آن نداشته‏ام، چرا که آن خودش موجود بوده است.

و مى‏فرمایند:

إيجاد الموجود محال.

ایجاد کردن چیزی که خودش موجود باشد محال است.

خواجه نصیر الدین طوسی ؟ق؟ در "تجرید الاعتقاد" مى‏فرماید:

ولا قديم سوی اللّه‏ تعالى.

هیچ موجود ازلى‏ای جز خداوند تعالی وجود ندارد.

و علامه حلّی ؟ق؟ در شرح آن مى‏نویسد:

قد خالف في ذلك جماعة كثيرة، أمّا الفلاسفة فظاهر لقولهم بقدم العالم... وكلّ هذه المذاهب باطلة، لأنّ كل ما سوی اللّه‏ ممكن، وكلّ ممكن حادث.

گروه فراوانی با این امر مخالفت کرده‏اند، و مخالفت کردن اهل فلسفه هم روشن و آشکار است، زیرا ایشان اعتقاد دارند که همه چیز ازلی و قدیم است... همه این مذاهب باطل است، زیرا تمامی ماسوای خداوند ممکنند، و هر ممکنی حادث مى‏باشد.

· اصل پنجم: زمان و مكان، متجزّی و حادث حقيقی مى‏باشد.

زمان و مکان، (چه دارای وجودی اصیل فرض شوند و چه انتزاعى) مقداری و عددی و دارای اجزا مى‏باشند و محال است که وجودی نامتناهی و ازلی داشته باشند.

تصدیق به حدوث زمان و مکان، صرفا امری عقلی مى‏باشد و (همانطور که دیدنِ "واحد" برای شخص دوبین، و دریافتِ "موجود سه بعدى" برای تخته‏سیاه، و "زندگی در خارج آب" برای ماهى، و "دیدنِ رنگ سفید" برای شخصی که شیشه عینک او قرمز است، و دریافتِ" صداها ورنگ‏های دارای طول موج ماورا و مادون طول موجی که گوش و چشم بشر قادر به ادراک آن است" برای افراد انسان محال مى‏باشد) تصور عدمِ زمان و مکان، برای مخلوقی که به هر چیزی از دریچه زمان و مکان و مقدار مى‏نگرد، محال است. حقیقت معنای عدم زمان و مکان، تنها به این صورت مورد توجه نفس و تصدیق عقل قرار مى‏گیرد که نقیض معنای زمان و مکان مى‏باشد.

وروي أنّه سئل علیه السلام : أين كان ربّنا قبل أن يخلق سماء وأرضاً؟ فقال علیه السلام : "أين" سؤال عن مكان، وكان اللّه‏ ولا مكان.

و روایت شده است که از آن حضرت [امیر المؤمنین ‍‍‍‍‍‌] علیه السلام سؤال شد: پروردگار ما پیش از آنکه آسمان و زمین را بیافریند کجا بود؟ فرمودند: "کجا" پرسش از مکان است و حال اینکه خداوند بود و مکان نبود.

عن زرارة قال قلت لأبي جعفر علیه السلام : أكان اللّه‏ ولا شيء؟ قال: نعم، كان ولا شيء. قلت: فأين كان يكون؟ قال وكان متّكئاً فاستوی جالساً وقال: أحلت يا زرارة، وسألت عن المكان إذ لا مكان.

زراره گوید به امام صادق علیه السلام عرض کردم: آیا خداوند بود و هیچ چیز دیگری نبود؟ فرمودند: آرى، گفتم: پس در چه مکانی بود؟ در این هنگام آن حضرت که تکیه داده بودند راست نشستند و فرمودند: ای زراره، سخنی محال گفتى، زیرا از مکان پرسیدی در حالی که هیچ مکانی وجود نداشت.

· اصل ششم: موجود حادث، نيازمند به خالق است.

هر چیزی که پدید آمدن آن ممکن باشد، محال است خود به خود پدید آید و ناچار باید ایجادکننده و پدیدآورنده‏ای داشته باشد.

خداوند متعال مى‏فرماید:

<أم خلقوا من غير شيء؟!>

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

ولا بدّ للمخلوق من الخالق.

مخلوق قطعا باید خالق داشته باشد.

و مى‏فرمایند:

كيف يخلق لا شيء شيئاً؟!

چگونه ممکن است که "هیچ"، چیزی بیافریند؟!

و مى‏فرمایند:

إنّك تعلم أنّ المعدوم لا يحدث شيئاً.

تو خود مى‏دانی که "معدوم"، چیزی ایجاد نمى‏کند.

· اصل هفتم: موجود مقدارى، خالق نتواند بود.

شى‏ء مقداری و دارای اجزای معین، محدود به حدودِ وجودِ خود بوده و بنابر حکم بدیهی عقل، قدرت افزودن بر ذات خویش، و به تعبیر دیگر قدرت بر ایجاد مثل خود را ندارد.

خداوند متعال مى‏فرماید:

<أَم هُمُ الخَالِقُونَ>

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

كيف ينشئ الأشياء من لا يمتنع من الإنشاء.

چگونه ممکن است موجودی که خودش قابل آفرینش است، اشیاء را بیافریند؟!

و مى‏فرمایند:

لعجز كلّ مبتدأ عن ابتداء غيره.

... چرا که هر موجود دارای ابتدایى، از وجود دادن به غیر خود عاجز و ناتوان است.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ معط منتقص سواه.

جز خداوند متعال، هر اعطا کننده‏ای از وجودش کاسته مى‏شود.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، واللّه‏ الخالق اللطيف الجليل خلق وصنع لا من شيء.

هر سازنده‏ای اشیاء را از چیزی دیگر مى‏سازد، ولی خداوند آفریدگارِ ناشناخته والامقام بدون اینکه اشیاء را از چیزی بسازد آن‏ها را ایجاد و خلق فرموده است.

· اصل هشتم: ممكن (= مقدارى)، مجرد از زمان نيست.

هر چیزی که حادث و دارای ابتدای وجود باشد، به طور بدیهی زمان بر آن مى‏گذرد و محال است که مجرد از زمان باشد.

امام زین العابدین علیه السلام مى‏فرمایند:

وجعلت لكلّ شيء أمداً، وقدّرت كلّ شيء تقديراً.

و برای هر چیزی پایان و انتهایی قرار دادى، و اندازه هر چیزی را معین و مشخّص فرمودى.

· اصل نهم: ذات خداوند متعال هرگز شناخته نمى‏شود
 چه اينكه:

الف) آنچه شناخته شود متجزی و مخلوق است.

ب) ذات فراتر از داشتن مقدار و اجزا، قابل شناخت و وصول نیست.

ج) تنها راه علم به وجودِ ذاتِ فراتر از مقدار، وجودِ مخلوقات آن است.

موجودی که ذات و صفات و حالات آن، موردِ شناخت مستقیم و بدون واسطه واقع شود دارای تمیز و پیکره خاصّ مخلوقى
 بوده، و حقیقتی عددی و متجزی و حادث و قابل زیاده و نقصان است.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ معروف بنفسه مصنوع.

هر چیزی که شناخته شود، مصنوع و مخلوق است.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

ليس بإله من عرف بنفسه، هو الدالّ بالدليل عليه.

هر ذاتی که در شناخت آید معبود نیست، خداوند به واسطه دلیل بر وجودِ خود راه مى‏نماید.

حضرت سید الشهداء علیه السلام مى‏فرمایند:

ليس بربّ من طرح تحت البلاغ.

هر چیز که بدان توان رسید، پروردگار نیست.

و مى‏فرمایند:

احتجب عن العقول كما احتجب عن الأبصار، و عمّن في السماء احتجابه عمّن في الأرض، قربه كرامته و بعده إهانته.

از عقل‏ها همان‏سان پنهان است که از دیدگان در نهان است، و از اهل آسمان همان‏گونه پوشیده است که از اهل زمین پوشیده است. قربِ او گرامی داشتن اوست، و بُعد و دوری از او خوارکردن اوست.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

... إذاً لقامت فيه آية المصنوع، ولتحوّل دليلاً بعد ما كان مدلولاً عليه.

... وگرنه نشانه مخلوقیت در او پدیدار مى‏شد، و به جای اینکه با دلیل به وجود او رسیده شود خود دلیل بر وجود غیر خویش مى‏شد.

... ولما كان للبارئ معنی غير المبروء.

... و برای حقیقت وجود خالق و آفریدگار، معنایی جز مخلوق و آفریده شده، باقی نمى‏ماند.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ موصوف مصنوع وصانع الأشياء غير موصوف بحدّ مسمّى.

هر موجودِ قابل وصف و شناخت مصنوع است، و آفریننده اشیاء به هیچ بیانی قابل توصیف نیست.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

جلّ أن تحلّه الصفات لشهادة العقول أنّ كلّ من حلّته الصفات مصنوع.

فراتر از این است که صفات بر او درآیند، زیرا عقول گواهند بر اینکه هر کس به حلیه صفات آراسته گردد مصنوع و مخلوق مى‏باشد.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ ما وقع عليه حدّ فهو خلق اللّه.

هر چیز که مورد وصف و بیان واقع شود، خلقِ خداوند است.

و مى‏فرمایند:

واعلم أنّه لا تكون صفة لغير موصوف، ولا اسم لغير معنى، ولا حدّ لغير محدود.

بدانکه صفت جز برای موصوف نباشد، و اسم بدون معنا نشاید، و تنها ذات محدود است که در وصف و بیان آید.

امام امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

وانحسرت الأبصار عن أن تناله فيكون بالعيان موصوفاً وبالذات‏ التي‏ لا يعلمها الّا هو عند خلقه معروفاً.

و دیدگان ناامیدند از اینکه به او رسند تا در نتیجه به آشکار شدن موصوف شده، و به آن ذاتی که جز او آن را نشناسد نزد خلقش معروف و شناخته شده باشد.

... ولا خرقت الأوهام حجب الغيوب فتعتقد فيك محدوداً في عظمتك... ولا كيفيّة في أزليّتك ولا ممكناً في قدمك.

...اوهام و اندیشه‏ها حجاب‏های غیب را نشکافته است که تو را در عظمتت محدود اعتقاد کند.

و مى‏فرمایند:

ولم يعلم لك مائيّة وماهيّة فتكون للأشياء المختلفة مجانساً.

تو با اشیای گوناگون هم‏جنس و شبیه نیستی تا اینکه در نتیجه حقیقت ذات تو در شناخت آمده باشد.

حضرت اباعبداللّه‏ الحسین علیه السلام مى‏فرمایند:

لا تدركه العلماء ولا أهل التفكير بتفكيرهم إلّا بالتحقيق إيقاناً بالغيب.

عالمان به اندیشه خود، و اندیشمندان به تفکر خویش او را ادراک نتوانند، مگر به ایمان یقینی و حقیقى‏ای که به ذات نهان او به دست آورند.

و مى‏فرمایند:

يصيب الفكر منه الإيمان به موجوداً، ووجود الإيمان لا وجود صفة.

فکر درباره او تنها به ایمان به وجود او مى‏رسد، نه اینکه به حقیقت ذات و وصفِ او دست یابد.

متقابلا موجودی که جزء و مقدار نداشته و عددی نباشد، هرگز مورد شناخت واقع نمى‏شود و تنها راه علم به وجودِ غیرقابل شناخت او، وجود آثار و افعال و مخلوقات او مى‏باشد:

امام امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

دليله آياته ووجوده إثباته.

دلیل وجود او نشانه‏های آفرینشش مى‏باشد، و راه‏بردن به وجود او منحصر به اثبات اوست.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

بصنع اللّه‏ يستدلّ عليه.

تنها از راه خلقت و آفرینش خداوند متعال بر وجود او استدلال می‌شود.

و مى‏فرمایند:

وفيها أثبت غيره ومنها أنيط الدليل.

غیریت خود با اشیاء را در خود اشیاء نمایانده است، و دلیل بر وجود او منوط به وجود اشیاء است.

و مى‏فرمایند:

بها تجلّی صانعها للعقول.

نمایان شدن خداوند متعال برای عقول، به واسطه مخلوقات است.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

بها تجلّی صانعها للعقول وبها امتنع من نظر العيون.

خداوند به آفرینش اشیاء خود را برای عقول نمایانده، و به ملاک قابل رؤیت بودن خودِ همانها دیده‏شدن او ممتنع است.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

إلهي بدت قدرتك ولم تبد هيئته فجهلوك وبه قدّروك والتقدير علی غير ما به وصفوك، وإنّي بريء يا إلهي من الذين بالتشبيه طلبوك، ليس كمثلك شيء، إلهي ولن يدركوك، وظاهر ما بهم من نعمك دليلهم عليك لو عرفوك، وفي خلقك يا إلهي مندوحة أن يتناولوك، بل سوّوك بخلقك فمن ثمّ لم يعرفوك، واتّخذوا بعض آياتك ربّاً فبذلك وصفوك، تعاليت ربّي عمّا به المشبّهون نعتوك.

خداوندا، قدرتت نمایان و ذات تو در نهان است، تو را نشناختند و به جهل خویش توصیف کردند، و حقیقت تو غیر از آن است که مى‏گویند. بار خدایا من از آنان که با تشبیه جویای تویند بى‏زارم، هیچ چیز همانند تو نیست. هرگز تو را نخواهند شناخت و اگر تو را درست مى‏شناختند، آثار آفرینش و ظهور نعمت تو بر ایشان برای راهنمائیشان بر وجود تو کافی بود، اما ایشان تو را با خلقت همسان دانستند، لذا تو را نشناخته، برخی از مخلوقات تو را پروردگار انگاشتند و تو را مانند آن پنداشتند. فراتری تو ای پروردگار من از آنچه اهل تشبیه تو را به آن مى‏ستایند.

و مى‏فرمایند:

إنّه الظاهر لمن أراده لا يخفی عليه، لمكان الدليل والبرهان علی وجوده في كل ما دبّره وصنعه مما يرى، فأيّ ظاهر أظهر وأبين أمراً من اللّه‏ تبارك وتعالی فإنّك لا تعدم صنعته حيثما توجّهت وفيك من آثاره ما يغنيك.

همانا او از جهت دلیل و برهانی که در تمامی آنچه ایجاد فرموده و تدبیر مى‏نماید بر وجود او دلالت مى‏کند، برای هر کس که او را قصد کند آشکار است و هرگز مخفی نمى‏شود. پس کدامین ظاهر، امرش از خداوند ظاهرتر است؟ چرا که تو به هر کجا روی کنی آفرینش او را مى‏بینى، و در وجود خودِ تو آن‏قدر از آثار او هست که از همه چیز بى‏نیازت مى‏کند.

امام کاظم علیه السلام مى‏فرمایند:

يا هشام إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی أكمل للناس الحجج بالعقول ونصر النبييّن بالبيان ودلّهم علی ربوبيته بالأدلّة.

ای هشام همانا خداوند در پرتو عقول حجت‏ها را برای بندگان کامل فرموده، و پیامبران را با شرح و بیان به سوی ایشان گسیل داشته، و ایشان را به واسطه ادلّه بر ربوبیت خویش راه نموده است.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

... ولا يعرف إلّا بخلقه تبارك وتعالى.

خداوند متعال جز از طریق مخلوقات خویش شناخته نمى‏شود.

امام باقر علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تعالی أظهر ربوبيّته في إبداع الخلق.

همانا خداوند تعالی ربوبیت خویش را در ابداع خلق ظاهر فرموده است.

حضرت رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

و كيف ينشئ الأشياء من لا يمتنع من الإنشاء، إذاً لقامت فيه آية المصنوع و لتحوّل دليلاً بعد ما كان مدلولاً عليه.

چگونه اشیاء را ایجاد کند آن کسی که خودش از پذیرش وجود امتناعی ندارد؟موجودی که حدوث درباره آن امکان داشته و پذیرای وجود باشد دارای نشان مصنوعیت است، و به جای اینکه [از وجود آثار او] به وجود او پی برده شود، خود دلیل بر وجود غیر خواهد بود.

· اصل دهم: تقابل وجود خالق و خلق، تقابل "متجزی" و "غير متجزی" است.

تقابل
 و تباین وجود خالق و مخلوق از این جهت نیست که اولی (خالق) دارای وجودی نامتناهى
 از حیث زمان و مکان بوده، و دومی (مخلوق) مرتبه‏ای یا حصّه‏ای یا مقداری _ حقیقتا یا اعتبارا _ از آن وجود را دارا باشد. بلکه تباین ذات خالق و مخلوق از این جهت است که مخلوق، موجودی دارای امتداد و مقدار و اجزا و زمان و مکان _ که تمامی آن‏ها لزوما محدود و متناهی است _ مى‏باشد؛ و خالق متعال، فراتر از داشتن جزء و کل و امتداد و مقدار و عدد و زمان و مکان است.

بنابراین، تصور مصاحبت و تعاصر وجود خالق و خلق، و سؤال از قبلیت و بعدیت در مورد آفرینش زمان و مکان _ که هر دو لزوما محدود و متناهی مى‏باشند، تصورا باطل بوده، و موضوعا منتفی مى‏باشد.

· اصل يازدهم: آنچه بر خلق (موجود دارای مقدار و اجزا) روا باشد، ويژه خود آن‏هاست.

زمان و مکان، کوچکی و بزرگى، تناهی و عدم تناهى، دخول و خروج، تولّد و صدور، تجلی و ظهور، تعدد و تکثّر، وجدان
 و فقدان، جزء و کل، اطلاق و تقیید، شدت و ضعف، وقوه و فعل
 از ملکات و ویژگى‏های اشیای دارای مقدار و اجزا و عدد مى‏باشد و ثبوتا به غیر شى‏ء متجزی و عددی و مخلوق نسبت داده نمى‏شود.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

التوحيد أن لا تجوّز علی ربّك ما جاز عليك.

توحید آن است كه هر چه بر تو روا باشد، بر پروردگارت روا ندانى.

و مى‏فرمایند:

كلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه... كيف يجري عليه ما هو أجراه ويعود فيه ما هو ابتدأه.

هر چه در خلق موجود باشد در خالق آن پیدا نمى‏شود، و هر چه در مورد آن ممكن باشد درباره آفریدگارش ناممكن است... چگونه بر او جاری شود آنچه خودِ او آن را جاری نموده است، یا به او باز گردد آنچه او آن را احداث فرموده است؟!

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

تأويل الصمد: لا إسم، ولا جسم، ولا شبه، ولا صورة، ولا تمثال، ولا حدّ، ولا حدود، ولا موضع، ولا مكان، ولا كيف، ولا أين، ولا هنا، ولا ثمّة، ولا خلأ، ولا ملأ، ولا قيام، ولا قعود، ولا سكون، ولا حركة، ولا ظلمانيّ، ولا نورانيّ، ولا روحانيّ، ولا نفسانيّ، ولا يخلو منه موضع، ولا يسعه موضع، ولا علی لون، ولا خطر علی قلب، ولا علی شمّ رائحة، منفيّ عنه هذه الأشياء.

تأویل صمد این است كه [خداوند] نه اسم است و نه جسم، و نه شبیه دارد و نه صورت، و نه تمثال دارد، و نه حد دارد، و نه حدود دارد، و نه موضع دارد، و نه جایگاه دارد، و نه كیفیت دارد، و نه مكان و اینجا و آنجا دارد، و نه خالی است، و نه پر است، و نه قیام وقعود و سكون و حركت دارد، و نه ظلمانی است و نه نورانى، و نه روحانی است و نه نفسانى، و نه جایی از او خالی است، و نه موضعی او را در بردارد، و نه رنگ دارد، و نه بر قلب خطور مى‏كند، و نه بویی دارد، همه اینها از او نفی مى‏شوند.

ليس في الأشياء بوالج، ولا عنها بخارج.

نه در اشیاء فرو رفته، و نه از آن‏ها خارج است.

بدیهی است تمامی موارد مذکور _ مانند ملکه و عدم _ از خواصّ اشیای دارای مقدار و مخلوق بوده، و خداوند فراتر از قابلیت اتّصاف به صفات مخلوقات است.

· اصل دوازدهم: اقرار به وجود خالقی كه هم "هست" و هم "بر خلاف همه چيز است"، ضروری است.

موجود منحصر است به:

الف) موجود دارای اجزا و ابعاض و زمان و مکان (مخلوق)

ب) موجود فراتر از داشتن اجزا و ابعاض و زمان و مکان (خالق)

بین این دو سنخ، تصور وجودِ هر گونه واسطه‏ای محال است.

و مجموعه اشیای دارای جزء و کل و مقدار و عدد را _ که محال است وجود آن‏ها چه از جهت زمان، و چه از جهت مکان نامتناهی باشد _ خالق و آفریننده‏ای است بر خلاف همه آن‏ها که آیتِ مصنوعیت و ملاک مخلوقیت و معلولیت (تجزّی و قابلیت زیاده و نقصان) در او وجود ندارد. او حقیقتِ دارای مقدار و اجزا و زمان و مکان و مراتب و حصص وجودی نداشته، هرگز به صفات مخلوقات متّصف نمى‏گردد، و به ذات متعالی و والای خود قابل تصور و توهّم و شناخت و ادراک و وجدان و وصول و صدور و تولید و تولّد و ظهور و تجلّی و تعدد و تکثّر و وصف شدن به تناهی و عدم تناهی نمى‏باشد.

امام جواد علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ ما سوی الواحد متجزّئ، واللّه‏ واحد لا متجزّئ ولا متوهّم بالقلّة والكثرة، وكلّ متجزّئ أو متوهّم بالقلّة والكثرة فهو مخلوق دالّ علی خالق له.

همانا جز خداوند یگانه، همه چیز دارای اجزا است، و خداوند یكتا نه دارای اجزا است و نه قابل تصور به كمی و زیادی مى‏باشد. هر چیزی كه دارای اجزا بوده یا قابل تصور به كمی و زیادی باشد مخلوق است و دلالت بر این مى‏كند كه او را خالقی مى‏باشد.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

ليس بذي كبر امتدّت به النهايات فكبّرته تجسيماً، ولا بذي عظم تناهت به الغايات فعظّمته تجسيداً، بل كبر شأنا وعظم سلطاناً.

بزرگی او این گونه نیست كه جوانب مختلف، وجودِ او را به اطراف كشانده باشند و گرنه در این صورت تو او را تنها جسمی بزرگ انگاشته‏اى، و دارای آن چنان عظمتی نیست كه همه اطراف به او پایان یافته باشند و گرنه در این صورت تو او را تنها جسدی بزرگ پنداشته‏اى، بلكه او دارای بزرگی شأن و عظمت سلطنت است.

و مى‏فرمایند: 

هو الذي لم يتفاوت في ذاته، ولم يتبعّض بتجزئة العدد في كماله.

او ذاتی كه اجزای گوناگون ندارد، و كمالش تجزیه عددی نمى‏پذیرد.

و مى‏فرمایند:

إنّه أحديّ المعنى، يعني به أنّه لا ينقسم في وجود ولا عقل ولا وهم، كذلك ربّنا.

خداوند حقیقتی واحد است، یعنی نه در وجود، و نه در عقل، و نه در وهم، هرگز قابل انقسام نیست. چنین است پروردگار ما.

و مى‏فرمایند:

ومن جزّأه فقد وصفه، ومن وصفه فقد ألحد فيه.

هر كس خداوند را دارای اجزا بداند او را موصوف دانسته، و هر كس او را وصف كند در معرفت او بر الحاد رفته است.

و مى‏فرمایند:

ومن جزّأه فقد جهله.

و هر كس او را دارای اجزا داند، به تحقیق او را نشناخته است.

و مى‏فرمایند: 

تعالی الملك الجبّار أن يوصف بمقدار.

فراتر است خداوند فرمانروای قدرتمند از اینكه به مقدار وصف شود.

و مى‏فرمایند:

ما تصوّر فهو بخلافه.

هر چه تصور شود، خداوند بر خلاف آن است.

و مى‏فرمایند: 

... الذي لمّا شبّهه العادلون بالخلق المبعّض المحدود في صفاته، ذي الأقطار والنواحي المختلفة في طبقاته _ وكان الموجود بنفسه لا بأداته _ انتفی أن يكون قدروه حقّ قدره.

... همان خداوندی كه هنگامی كه ستمگران او را به خلقی كه دارای اجزا و صفاتِ محدود، و دارای مكان و مراتب مختلف مى‏باشد تشبیه كردند، _ در حالی كه او موجود بنفسه است، نه موجود به ادات (و اجزاى) وجودی _، معلوم شد او را آن‏چنان كه باید نشناخته‏اند.

و مى‏فرمایند:

ولا تناله التجزئة والتبعيض.

جزءداشتن و قسمت‏پذیرفتن را به ساحت او راه نیست.

و مى‏فرمایند:

مبائن لجميع ما أحدث في الصفات.

با اوصاف، تمامی چیزهایی كه خلق نموده، مخالف و مباین است.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند: 

إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع عليه اسم شيء ما خلا اللّه‏ فهو مخلوق، واللّه‏ خالق كلّ شيء، تبارك الذي ليس كمثله شيء.

همانا خداوند جدا از خلقش، و خلقش جدا از او مى‏باشند.و هر چیزی كه نام شى‏ء بر آن توان نهاد مخلوق و آفریده‏شده است مگر خداوند. خداوند آفریننده همه چیز است، بس والاست آنكه هیچ چیز مانند او نیست.

امام کاظم علیه السلام مى‏فرمایند:

هو القديم وما سواه محدث، تعالی عن صفات المخلوقين علوّاً كبيراً.

تنها اوست كه ازلی است و جز او همه اشیاء حادث و مخلوقند، فراتر است از داشتن صفات مخلوقات و از همانندی با آن‏ها فراتری بزرگى.

و مى‏فرمایند:

كلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه... إذاً لتفاوتت ذاته ولتجزّأ كنهه...

هر چه در مخلوق باشد در خالق و آفریدگارش پیدا نمى‏شود، و هر چه در خلق ممكن باشد در آفریننده‏اش ممتنع است... و گرنه وجودش دارای اجزای متعدد مى‏شد.

و مى‏فرمایند:

هو اللطيف الخبير السميع البصير الواحد الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد، منشيء الأشياء ومجسّم الأجسام ومصوّر الصور، لو كان كما يقولون لم يعرف الخالق من المخلوق، ولا المنشيء من المنشأ، لكنّه المنشيء فرق بين من جسّمه وصوّره وأنشأه إذ كان لا يشبهه شيء ولا يشبه هو شيئاً.

اوست خداوند غیرقابل شناخت آگاه شنوای بینای یكتای یگانه بى‏مانندی كه هیچ چیز از او صادر نشده و او خود نیز از هیچ چیزی پدید نیامده است و هیچ چیزی مانند او نیست. آفریننده اشیاء و خالق اجسام و پدید آورنده صور است. اگر چنان بود كه ایشان مى‏پندارند خالق و مخلوق و آفریننده و آفریده شده تفاوتی نداشتند، در حالی كه او آفریننده و خالق است و فرق است بین او و اجسامی كه او آن‏ها را آفریده و صورت داده است. زیرا هیچ چیزی مانند او نیست و او نیز مانند هیچ چیزی نمى‏باشد.

و نیز مى‏فرمایند:

ما سوی اللّه‏ فعل اللّه... وهي كلّها محدثة مربوبة أحدثها من ليس كمثله شيء هدی لقوم يعقلون، فمن زعم أنّهنّ لم يزلن معه فقد أظهر أنّ اللّه‏ ليس بأوّل قديم ولا واحد...
قالت النصاری في المسيح إنّ روحه جزء منه ويرجع فيه، وكذلك قالت المجوس في النار والشمس إنّهما جزء منه وترجع فيه. تعالی ربّنا أن يكون متجزّيّاً أو مختلفاً، وإنّما يختلف ويأتلف المتجزّئ، لأن كلّ متجزّئ متوهّم، والكثرة والقلّة مخلوقة دالّ علی خالق خلقها...
قد كان ولا خلق وهو كما كان إذ لا خلق. لم ينتقل مع المنتقلين... إنّ الأشياء كلّها باب واحد هي فعله...

ويحك، كيف تجترئ أن تصف ربّك بالتغيّر من حال إلی حال وأنّه يجري عليه ما يجري علی المخلوقين، سبحانه لم يزُل مع الزائلين ولم يتغيّر مع المتغيّرين.

جز خداوند متعال، همه اشیاء خلق خداوند هستند... و همه آن‏ها حادث و تحت تدبیر مى‏باشند، آن‏ها را آن كسی كه هیچ همانندی ندارد ایجاد فرموده است تا اینكه راهنما و هدایتی باشد برای كسانی كه تعقّل و اندیشه مى‏كنند.
پس هر كس گمان كند كه اشیاء ازلى‏اند خداوند را قدیم یكتا ندانسته است... مسیحیان درباره عیسی مى‏گویند كه روح او جزء خداست و به وجود خدا باز مى‏گردد، مجوسیان نیز برآنند كه آتش و خورشید جزء خداوندند و به او باز مى‏گردند. والاتر است پروردگار ما از اینكه متجزّی یا دگرگون باشد.
همانا تنها چیزی دارای ذات ناهمگون یا همگون است كه دارای جزء باشد، زیرا هر موجودِ دارای جزئی قابل تصور و توهّم است. كمی و زیادى، مخلوق بوده و دلالت مى‏كند بر اینكه خالقی آن را پدید آورده است... خداوند وجود داشت و هیچ خلقی موجود نبود. هم اكنون نیز او _ همانگونه كه هیچ خلقی وجود نداشت_، با خلقِ دارای انتقال و دگرگونی خود، منتقل و دگرگون نشده است... همه اشیاء از یك بابند و آن این است كه همه فعل پروردگارند... وای بر تو، آیا چگونه جسارت مى‏ورزی كه پروردگار خود را موصوف به تغیر از حالی به حالی دیگر بدانى، و آنچه را كه بر مخلوقات بار مى‏شود بر او بار كنى؟!! منزّه است او؛ نه با موجوداتِ قابل زوال، دگرگونی مى‏پذیرد، و نه با مخلوقات متغیر، تغییرپذیر است.

امام جواد علیه السلام مى‏فرمایند:

جلّ وعزّ عن أداة خلقه وسمات بريّته وتعالی عن ذلك علوّاً كبيراً.

فراتر و والاتر است از داشتن اجزا و نشانه‏های خلقش فراتری بزرگى.

تا اینجا بیان پایه‏های شناخت صحیح خداوند جلّت عظمته را به پایان بردیم و به این نتیجه رسیدیم که: تمامی ماسوای خداوند، حقایقی دارای کمیت و کیفیت، و موجوداتی قابل زیاده(= موجود شدنِ مثل و مانند آن‏ها) و نقصان (= انعدام) مى‏باشند، که به ایجاد و آفرینشِ خالقی که بر خلافِ همه آن‏ها بوده، و فراتر از داشتن جزء و کلّ و مقدار و اجزا است، آفریده شده‏اند، و به مشیت و خواست او موجود و باقى‏اند. 
· فصل دوم

· آفرينش و خلقت، نه تطـوّر و صـدور

فلسفه و عرفان، معنای حقیقی آفرینش و خلقت را نمى‏پذیرد، ابتدا داشتنِ وجود عالم را انکار مى‏کند، و بر این اعتقاد است که: وجود عالم "صادر" و "پدیدآمده از ذات خداوند" _ بلکه عین ذات و هستی او _ است.

در پاورقی "اصول فلسفه و روش رئالیسم" چنین آمده است:

هر حادث و پدیده‏ای به عقیده فلاسفه مسبوق است به ماده قبلى، پس اینکه بشر نمى‏تواند از "هیچ" یک چیز بسازد، مربوط به عجز و ناتوانی بشر نیست، بلکه این کار فی حد ذاته محال و ممتنع است. طبق این نظریه شرط اول پیدایش یک موضوع وجود ماده است.

"ابن سینا" مى‏گوید:
الفيض إنّما يستعمل في الباري والعقول لا غير، لأنّه لمّا كان صدور الموجودات عنه علی سبيل اللزوم لا لإرادة تابعة لغرض بل لذاته، وكان صدورها عنه دائماً بلا منع ولا كلفة تلحقه في ذلك، كان الأولی به أن يسمّی فيضاً:
 

كلمه "فیض و ترشّح" تنها درباره خداوند و عقول مجرد گفته مى‏شود نه درباره غیر آن‏ها، و اطلاق نام "فیض" درباره او اولویت دارد، زیرا صدور موجودات از او به نحو حتمی و لزوم مى‏باشد نه اینكه بر مبنای اراده هدفمند او باشد، بلكه اشیاء به مقتضای ذات او از او پدید مى‏آیند، و این "صدور" امری دائمی و همیشگی و بدون زحمت مى‏باشد.
پاورقی "اصول فلسفه و روش رئالیسم" مى‏نویسد:

صدور موجودات از مبدأ کل و صانع کل که به حکم برهان، بسیط و واحد من جمیع الجهات است بر طبق نظامی معین است، یعنی صدور موجودات به ترتیب است و حتما پای معلول اول (مقصود اولیت زمانی نیست) و بلاواسطه، در کار است و سپس پای معلول معلول اول، و همین‏طور.
 

مخفی نماند که با پذیرش مبانی فلسفی و اعتقاد به ازلیت عالم، "اول" نامیدنِ چیزی به عنوان "معلولِ اول"، به هر معنایی که باشد عین تناقض است.

در کتاب "هزار و یک نکته" آمده است:

عالم قدیم است.

"شرح منظومه" مى‏نویسد:
متکلّمین مى‏گویند: عالم حادث زمانی است به این معنا که اگر به قهقرا برگردیم... بالاخره به لحظه‏ای مى‏رسیم که عالم پدید آمده، و قبل از آن لحظه عالمی نبوده است. مى‏گویند اگر عالم حادث زمانی نباشد قدیم زمانی است و اگر قدیم زمانی باشد بى‏نیاز از علّت و خالق است... اما حکمای الهی معتقدند که عالم قدیم است یعنی اصول و ارکان عالم ازلی است و از لحاظ زمان هر اندازه به عقب برگردیم به مبدأ و آغاز شروعی نمى‏رسیم، زمان ابتدا و انتهایی ندارد. از نظر حکمای الهی "کلّ حادث مسبوق بمادة ومدة: هر چیز تازه‏ای قبلا ماده حامل استعدادی داشته است و هم پیش از او زمانی بوده است".
 

ولی مکتب وحی و برهان، خداوند متعال را خالق و آفریننده تمامی موجودات مى‏داند، و ذات او را "واحد حقیقى" و "موجود متعالی از داشتن جزء و کل" معرفی نموده، اعتقاد به صدور و پدیدار شدن اشیا از ذات متعالی خداوند را باطل و غیر معقول مى‏شمارد.

قرآن کریم مى‏فرماید:

<بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمنِ الرَّحيمِ‏. قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ. اللَّهُ الصَّمَدُ. لَمْ يَلِدْ وَ لَمْ يُولَدْ. وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ>.

به نام خداوند بخشنده مهربان، بگوی اوست خداوند یكتا، خداوند بى‏مانند و بى‏نظیر، هیچ چیز از او پدید نیامده، و او خود نیز از چیزی پدید نیامده است، و هیچ همانند ندارد.

امام رضا علیه السلام در توصیف خداوند مى‏فرمایند:

هو اللطيف الخبير السميع البصير الواحد الأحد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد. منشئ الأشياء ومجسّم الأجسام ومصوّر الصور، لو كان كما يقولون لم يعرف الخالق من المخلوق، ولا المنشئ من المنشأ، لكنّه المنشئ، فرق بين من جسّمه وصوّره وأنشأه، إذ كان لا يشبهه شيء ولا يشبه هو شيئاً.

خداوند ناشناخته خبیر شنوای بینای واحد یكتای بى‏همانندی كه چیزی از او صادر نشده، و خود نیز از چیزی پدید نیامده است و هیچ همانند ندارد، آفریننده اشیاء و اجسام، و صورت‏دهنده همه صورتها، اگر چنان بود كه مى‏گویند بین خالق و مخلوق و ایجاد كننده و ایجادشده تفاوتی نمى‏ماند، و حال اینكه او آفریدگار است، بین او و اشیاء فرق است زیرا هیچ چیز مانند او نیست و او نیز مانند هیچ چیزی نیست.

و در پاسخ سؤال از حقیقت توحید مى‏فرمایند:

كلّ من قرء قل هو اللّه‏ أحد وآمن بها فقد عرف التوحيد. قلت: كيف يقرأها؟ قال: كما يقرأها الناس، وزاد فيه: كذلك اللّه‏ ربّي، كذلك اللّه‏ ربّي، كذلك اللّه‏ ربّي ثلاثاً.

هركس سوره "قل هو اللّه‏" را قرائت كند و به آن ایمان داشته باشد به تحقیق توحید را شناخته است. گفتم: چگونه آن را بخواند؟ فرمودند: همانگونه كه مردمان مى‏خوانند، سپس افزودند: خدای من چنان باشد، خدای من چنان باشد، خدای من چنان باشد.

عمران صابی فیلسوف
 زمان حضرت رضا علیه السلام همانند سایر فیلسوفان بر اساس اعتقاد خود مبتنی بر "صدور اشیا از ذات خداوند" از آن حضرت پرسید:

يا سيّدي، ألا تخبرني عن الخالق إذا كان واحداً لا شيء غيره ولا شيء معه أليس قد تغيّر بخلقه الخلق؟ قال الرضا عليه السلام: قديم، لم يتغيّربخلقه الخلق، ولكنّ الخلق يتغيّر بتغييره.

مولای من، آیا برایم نمى‏گویید خداوندی كه یكتاست و هیچ چیز غیر از او نبود، و هیچ چیز با او وجود نداشت، آیا با آفریدن اشیاء دگرگونی نیافت؟! حضرت رضا علیه السلام فرمودند: خداوند متعال قدیم است، به آفرینش اشیاء تغییر نمى‏یابد بلكه مخلوقات به تغییردادن او تغییر مى‏یابند.

و چون اعتقاد به صدور اشیا از ذات خداوند مستلزم این است که ذات او در معرض تغییر و تغیر و زوال باشد
 لذا فیلسوف مذکور منصفانه اعتراف مى‏کند:

يا سيّدي، فإنّ الذي كان عندي أنّ الكائن قد تغيّر في فعله عن حاله بخلقه الخلق.

قال الرضا علیه السلام : أحلت يا عمران في قولك: إنّ الكائن يتغيّر في وجه من الوجوه حتّی تصيب الذات منه ما يغيّره. يا عمران، هل تجد النار يغيّرها تغيّر نفسها؟ وهل تجد الحرارة تحرق نفسها، أو هل رأيت بصيراً قطّ رأی بصره؟ قال عمران: لم أر هذا. ألا تخبرني يا سيّدي أهو في الخلق أم الخلق فيه؟ قال الرضا علیه السلام : جلّ هو عن ذلك، ليس هو في الخلق ولا الخلق فيه، تعالی عن ذلك وسأعلمك ما تعرفه به ولا حول ولا قوة إلا باللّه.

مولای من، من چنین مى‏پنداشتم كه خداوند با آفرینش خلق دگرگونی یافته است.

حضرت رضا علیه السلام فرمودند: ای عمران، از روی نادانی گفتی كه ذات خداوند همانند اشیای دیگر تغیر مى‏یابد، ای عمران، آیا مى‏یابی كه تغیر آتش خودش را متغیر سازد؟ یا اینكه حرارت خودش را بسوزاند؟ یا اینكه چشمی خودش را ببیند؟! عمران گفت: هرگز چنین چیزی ندیده‏ام، آیا نمى‏گویید كه خداوند در خلق خود است یا خلق در وجود اویند؟ ! حضرت رضا علیه السلام فرمودند: او اجلّ از آن است، نه او در خلق است، و نه خلق در اویند، فراتر از این وصف است، به زودی معرفت او را به تو بیاموزم تا او را بشناسى، ولا حول ولا قوة إلا باللّه‏.

حضرت رضا علیه السلام در رد اعتقاد به "صدور اشیا" از ذات خداوند که "پندار فیلسوفان" است، و در بیان بطلان اعتقاد به "تجلّی ذات خداوند" به صورت کائنات که عقیده "اهل عرفان" است، به ابن‏قره نصرانی مى‏فرمایند:

ما تقول في المسيح؟! قال: يا سيّدي، إنّه من اللّه‏. فقال: وما تريد بقولك "من"، ومن علی أربعة أوجه لا خامس لها؟

أتريد بقولك "من" كالبعض من الكلّ فيكون مبعضاً؟!

أو كالخلّ من الخمر، فيكون علی سبيل الاستحالة؟!

أو كالولد من الوالد فيكون علی سبيل المناكحة؟!

أو كالصنعة من الصانع، فيكون علی سبيل المخلوق من الخالق؟

أو عندك وجه آخر فتعرّفناه؟ فانقطع.

درباره "عیسى" چه عقیده دارى؟!

گفت: مولای من، او را از خدا مى‏دانم، حضرت فرمودند: منظورت از كلمه "از" چیست؟ چه اینكه "از" چهار معنا دارد كه پنجمی برای آن‏ها نیست.آیا منظورت از كلمه "از" مانند معنای "جزء از كل" است، كه در نتیجه خداوند دارای "اجزا" باشد؟ یا مانند "سركه از شراب" است، كه لازم آید خداوند دارای "تغیر" و "دگرگونى" باشد؟ یا مانند "فرزند از پدر" است، كه از راه مناكحت باشد؛ یا مانند "صنعت" و "فعل" از صانع و فاعل را مى‏گویی كه بر روش "خالق و مخلوق" باشد؟

یا وجه پنجمی داری كه برای ما بگویى؟! پس او در جواب فرو ماند.

· آيا خداوند همانند خلق است؟!

اندیشه بشری بر این است که باید بین علّت و معلول و خالق و مخلوق سنخیت و شباهت باشد، این اندیشه از اینجا نشأت مى‏گیرد که فلسفه و عرفان آفرینش خداوند را به تغیرات و تبدلات مخلوقات او قیاس کرده، و اشیا را پدید آمده و صادر شده از ذات خداوند (بلکه عین ذات و هستی او) مى‏انگارد نه آفریده او، فلسفه و عرفان، در این باره مى‏گوید:

من الواجب أن يكون بين المعلول وعلّته سنخيّة ذاتيّه.

لازم است که بين معلول و علّت آن، شباهت و سنخيت و همانندی ذاتی وجود داشته باشد.

إنّ السنخيّة بين الفاعل وفعله ممّا لا يعتريه ريب ولا يتطرّق إليه شائبة دغدغة.

شباهت و همانندی بين فاعل و فعل او، از اموری است که هيچ شک و دغدغه‏ای در آن راه ندارد.

إنّ الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد، ولمّا كان الواجب تعالی واحداً بسيطاً... لا يفيض إلّا واحداً بسيطاً... لمكان المسانخة بين العلّة والمعلول.

از ذات يگانه، جز يک چيز پديد نمى‏آيد،... و چون واجب تعالی يگانه بسيط مى‏باشد، جز يک ذات يگانه بسيط افاضه نمى‏کند... زيرا علّت و معلول بايد شبيه هم باشند.

بر اساس آنچه بیان داشتیم بطلان این اندیشه آشکار است، در رد این پندار به این نصوص نیز اشاره مى‏کنیم:

خداوند متعال مى‏فرماید:

ما آمن بي من فسّر برأيه كلامي، وما عرفني من شبّهني بخلقي.

هر کس کلام مرا بر اساس نظر واندیشه خویش تفسیر کند به من ایمان نیاورده است، و هر کس مرا با خلقم همانند داند مرا نشناخته است.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

من شبّه اللّه‏ تعالی بخلقه فهو مشرك.

هر کس خداوند متعال را همانند خلقش بداند مشرک است.

و مى‏فرمایند:

الهي بدت قدرتك ولم تبد هيئة فجهلوك وقدّروك، والتقدير علی غير ما به وصفوك، وإنّي بريء يا إلهي من الذين بالتشبيه طلبوك، ليس كمثلك شيء، إلهي ولن يدركوك وظاهر ما بهم من نعمك دليلهم عليك لو عرفوك، وفي خلقك يا إلهي مندوحة أن يتناولوك، بل سوّوك بخلقك فمن ثمّ لم يعرفوك، واتّخذوا بعض آياتك ربّا فبذلك وصفوك، فتعاليت ربّي عمّا به المشبّهون نعتوك.

خداوندا، قدرت تو آشکار و ذاتت نهان است، لذا تو را نشناختند و به داشتن اندازه‏ها و اشکال و صور وصف نمودند، در حالی که حقیقت تو بر خلاف آن چیزی است که ایشان تو را به آن توصیف نمودند. و من _ ای خدای من _ از کسانی که تو را از راه تشبیه مى‏جویند بى‏زارم. هیچ چیز همانند تو نیست. خداوندا، هرگز تو را نخواهند شناخت، اگر اهل فهم بودند نعمت‏های آشکاری که به ایشان داده‏ای آنان را برای دلالت بر تو کافی بود. و وجود مخلوقات تو برای ایمان آوردن ایشان به تو کفایتشان مى‏کرد.
ایشان تو را با خلقت یکسان انگاشتند لذا تو را نشناختند، و برخی از مخلوقات تو را خدا پنداشتند و تو را به اوصاف آن‏ها موصوف داشتند، تو فراتری ای خدای من، از آنچه اهل تشبیه درباره تو مى‏گویند فراتری والایى.

· تباين، ملاک خالقيت

فلسفه و عرفان و اندیشه بشرى، آفرینش را به معنای "صدور" و "پدیدارشدن چیزی از چیز دیگر" دانسته، "سنخیت و شباهت" خالق و مخلوق را ملاک تصحیح رابطه آن دو
 مى‏انگارد و مى‏گوید: "اعطا کننده باید آنچه را که اعطا مى‏کند در ذات خود دارا باشد، و محال است موجودی که فاقد چیزی است آن را برای دیگری بیافریند".

اما مکتب وحی و برهان، "تباین" ذاتی خالق و مخلوق، و فراتری وجود آفریننده از شباهت و سنخیت با مخلوق را ملاک امکان خلق و آفرینش مى‏داند و مى‏گوید: "هر چه در خلق باشد در خالق و آفریننده آن نیست چه اینکه مخلوق حقیقتی دارای مقدار و اجزا و قابل زیاده و نقصان است
 و خالق متعال ذاتی است فراتر از داشتن مقدار و اجزا".

بدیهی است موجودی که از ذات خود مایه مى‏گذارد و اعطای او از ذات و حقیقت وجود او سرچشمه مى‏گیرد مخلوق و قابل تجزیه و انقسام است، چنین موجودی هرگز چیز جدیدی پدید نمى‏آورد، بلکه در حقیقت ذات خودش منقسم و متغیر و متبدل مى‏گردد نه اینکه به دیگری چیزی اعطا کند. چنانکه مثلا روغن و نمک هیچ‏گاه به چیزی چربی و شوری اعطا نمى‏کنند، بلکه خود ذرات چرب یا شور آن‏ها تغییر مکان داده و آثار خود را در جایی دیگر ظاهر مى‏سازند، اما خالقآن است که بدون نیاز به خمیرمایه وجودی اشیا، به آن‏ها اعطای وجود نموده، وآن‏ها را پس از عدم و نیستی مطلق بیافریند.
امام باقر علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تعالی خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع عليه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا اللّه‏.

خداوند متعال خالی از خلق خویش، و خلق او خالی از وجود خداوندند، و هر چیز كه نام شى‏ء بر آن توان نهاد مخلوق است به جز خداوند.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

لا يليق بالذي هو خالق كلّ شيء إلّا أن يكون مبائناً لكلّ شيء متعالياً عن كلّ شيء، سبحانه وتعالى.

خالق همه چیز را نمى‏سزد مگر اینكه مخالف با همه چیز، و متعالی از وجودِ همه اشیاء باشد.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه.

آنچه در آفریده‏ها باشد در آفریدگارش وجود ندارد، و هر چه در مورد خلق ممكن باشد در صانع و آفریننده‏اش ممتنع و محال است.

و همان حضرت علیه السلام مى‏فرمایند:

كيف يجري عليه ما هو أجراه، أو يعود فيه ما هو ابتدأه، إذّا لتفاوتت ذاته ولتجزّأ كنهه ولامتنع من الأزل معناه، ولما كان للبارئ معنی غير المبروء.

چگونه بر او جریان یابد آنچه خود آن را جاری فرموده است، یا به او برگردد آنچه خود او آن راآفریده است؟ در این صورت ذاتش دارای اجزای متفاوت شده و ازلیتش محال مى‏گردید، و خالق را معنایی جز مخلوق‏بودن باقی نمى‏ماند.

و مى‏فرمایند: 

ليس في محال القول حجّة، ولا في المسألة عنه جواب، ولا في معناه له تعظيم، ولا في إبانته عن الخلق ضيم إلّا بامتناع الأزليّ أن يثنّى، ولما لا بدء له أن يبتدء.

در سخن محال حجت نباشد، و سؤال از آن را پاسخی نیست، و معنای آن به خداوند عظمت و بزرگی نمى‏دهد، و جدا كردن خداوند از خلقش موجب ستم بر او نمى‏گردد، چرا كه محال است ازلی تعدد پذیرد، و چیزی را كه اول ندارد نقطه شروعی باشد.

و مى‏فرمایند:

بتشعيره المشاعر عرف أن لا مشعر له، وبتجهيره الجواهر عرف أن لا جوهر له، وبمضادّته بين الأشياء عرف أن لا ضدّ له، وبمقارنته بين الأمور عرف أن لا قرين له، ضادّ النور بالظلمة، والجلاية بالبهم، والجسو بالبلل، والصرد بالحرور، مؤلّف بين متعادياتها، مفرّق بين متدانياتها، دالّة بتفريقها علی مفرّقها، وبتأليفها علی مؤلّفها، ذلك قول اللّه‏ تعالى: «<وَ مِنْ كُلِّ شَيْ‏ءٍ خَلَقْنا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُون> ففرق بها بين قبل وبعد ليعلم أن لا قبل له ولا بعد.‌‌‌‌‌‌‌‌‌‌

به اینکه مشاعر و جواهر را آفریده است معلوم مى‏شود که خود او را ذهن و فکر و جوهر نباشد، و به اینکه بین اشیاء تضاد و تقارن قرار داده است معلوم مى‏گردد که خود او را ضد و قرینی نیست، نور را با ظلمت، و فهم را با کودنى، و خشکی را با ترى، و سرما را با گرما مخالف و ضد هم قرار داد، اشیای مخالف را هماهنگ نمود، و بین اشیای نزدیک فاصله انداخت. به این جدایی و هماهنگی نشان از وجود جداکننده و هماهنگ‏کننده داد، و همین است گفتار او که مى‏فرماید: "هر چیزی را زوج بیافریدیم شاید شما متذکر گردید" به واسطه اشیاء "قبل و بعد" را وجود داد تا دانسته شود که خود او را قبل و بعد نیست.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

الدالّ علی قدمه بحدوث خلقه... وباشتباههم علی أن لا شبه له... مستشهد بحدوث الأشياء علی أزليّته، وبما وسمها من العجز علی قدرته، وبما اضطرّها إليه من الفناء علی دوامه.

به حدوث خلق بر قدم خویش، و به همانند داشتن آن‏ها بر همانند نداشتن خود دلالت فرمود، حدوث اشیاء را شاهد ازلیت خود، و عجز آن‏ها را دلیل قدرت خود، و فناپذیری آن‏ها را آیتِ دوام خود قرار داد.

و امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

الدالّ علی وجوده بخلقه، وبحدوث خلقه علی أزليّته، وباشتباههم علی أن لا شبه له... فالحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه مما يمكن في ذواتهم، ولإمكان ذواتهم مما يمتنع منه ذاته، ولافتراق الصانع والمصنوع، والربّ والمربوب، والحادّ والمحدود.

آفرینش را دلیل بر وجود خود قرار داد، و به حدوث خلق بر ازلیت خود، و به همانندبودنِ آن‏ها بر همانند نداشتن خویش دلالت نمود، پس حجاب بین او و خلقش از این است که هر چه در ذات خلق ممکن باشد، در ذاتِ او ناممکن، و هرچه در ذات او غیرممکن باشد در ذات خلق ممکن است. و از این جهت است که باید بین صانع و مصنوع، و آفریدگار و آفریده شده، و محدود کننده با محدود فرق و تفاوت باشد.

امام رضا علیه السلام اعتقاد به سنخیت بین خالق و مخلوق را کاملا بر خلاف تفکر دینى، و مبائن با سنّت وحی معرفی مى‏فرمایند؛ یونس بن عبدالرحمن گوید:

كتبت إلی أبي الحسن الرضا علیه السلام سألته عن آدم هل كان فيه من جوهريّة الربّ شيء، فكتب اليّ جواب كتابي:

ليس صاحب هذه المسألة علی شيء من السنة، زنديق.

در نامه‏ای از امام رضا علیه السلام درباره حضرت آدم علیه السلام پرسیدم که آیا از جوهریت خداوند در او نشانی بود یا خیر؟ امام علیه السلام در پاسخ نگاشتند:

صاحب این سؤال بر راه و روش وحی و نبوت نمى‏اندیشد و زندیق است.

و همان حضرت مى‏فرمایند:

إنّ الخلق يمسك بعضه بعضاً، ويدخل بعضه في بعض ويخرج منه، واللّه‏ جلّ وتقدّس بقدرته يمسك ذلك كلّه، وليس يدخل في شيء ولا يخرج منه، ولا يؤوده حفظه، ولا يعجز عن إمساكه.

خلق، نگهدارنده یکدیگر و قابل دخول و خروج در همدیگرند، و خداوند همه را به قدرت خویش نگه مى‏دارد، نه در چیزی داخل مى‏شود و نه از چیزی خارج مى‏گردد. حفظ اشیاء او را خسته نمى‏کند و از نگهداشتن آن‏ها عاجز نمى‏گردد.

چنانکه بیان داشتیم قاعده معروف فلسفی که مى‏گوید: "معطی شى‏ء فاقد آن نمى‏باشد" کاملا بر خلاف معارف مکتب وحی و عقل و برهان است، و خالق و معطی وجود باید فراتر از ذات مخلوق باشد نه واجد و دارنده آن. "وجدان" و "فقدان" از شؤون ذات دارای مقدار و اجزا است، جزءداشتن ملاک مخلوقیت است، و ذات دارای اجزا و مقدار، مخلوق و متعین به حدود وجود خود بوده، قدرت بر آفرینش غیر ندارد. چنانکه خداوند متعال مى‏فرماید:

<أَمْ هُمُ الْخالِقُون‏؟>

یا ایشان خود خالقند؟!

<إِنَّ الَّذينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذُباباً وَ لَوِ اجْتَمَعُوا لَه>.

آنانکه جز خداوند متعال مى‏خوانید هرگز مگسی نیافرینند ولو اینکه کمک‏کار هم باشند.

و امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

كيف ينشئ الأشياء من لا يمتنع من الإنشاء.

آنکه پذیرای وجود باشد، چگونه ممکن است چیزی بیافریند؟!

و مى‏فرمایند:

لعجز كلّ مبتدء عن ابتداء غيره.

زیرا هر موجود دارای ابتدایى، از آفریدن غیر خود ناتوان است.

و همان حضرت مى‏فرمایند:

إنّما هو اللّه‏ وخلقه، لا ثالث بينهما ولا ثالث غيرهما، فما خلق اللّه‏لم يعد أن يكون خلقه، وقد يكون الخلق ساكناً ومتحرّكاً ومختلفاً ومؤتلفاً ومعلوماً ومتشابهاً، وكلّ ما وقع عليه حدّ فهو خلق اللّه.

بین خداوند و خلق او موجود سومی وجود ندارد. آنچه آفریده است از دایره مخلوقات او بیرون نتواند بود، خلق گاه ساکنند و گاهی متحرک، و برخی همگونند و برخی مختلف، و بعضی شناخته شده‏اند و بعضی ناشناخته و مبهم؛ و هر چیز که دارای حد و اندازه باشد آفریده خداونداست.

· فلسفه و عرفان جدايی و تباين خالق و خلق را انكار مى‏كند

وجوب تباینِ ذاتی خالق و مخلوق، از امور مسلّم مکتب برهان و وحی است، اما معرفت فلسفی و عرفانی صریحا تباین و جدایی خالق و خلق را انکار مى‏کند، و فراتر از اعتقاد به وجوب سنخیت خالق و مخلوق، وجود عینی آن دو را واقعا یکی مى‏داند، در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" آمده است:

كلّ ما عداه فهو فيضه، فلا يكون أمراً مبائناً عنه.

هر چه غير خدا باشد رشحه ذاتِ اوست پس جدا از او نمى‏باشد.

در "تعلیقات کشف المراد" نیز وجود عقلی که در پندار فیلسوفان صادرشده و پدیدآمده از ذات احدیت است، چیزی غیر از وجود خداوند دانسته نشده و در این باره آمده است: 

وما قالوه من أنّ العقل يعقل ذاته... فليس عقلاً مبائناً وموجوداً متمايزاً عن فاعله سبحانه.

اينکه گفته‏اند "عقل"[اول موجودی که در پندار فيلسوفان از ذات خداوند پديدار مى‏شود] ذات خود را مى‏يابد... موجودی مباين و متمايز و جدا از وجود آفريننده خود نيست.

و نیز چنین آمده است:

إنّ الأمر عند النظر التامّ فوق التفوّه بالعلّيّة والمعلوليّة لأنّ الكلّ فيضه.

چون به نظر تام نگريسته شود، امر] وجود خدا و خلق] بالاتر از علّيت و معلوليت است، زيرا همه چيز ترشّح وجود خداوند است.

و نیز:

إنّ التمايز بين الحقّ سبحانه وبين الخلق ليس تمايزاً تقابليّاً، بل التمايز هو تميّز المحيط عن المحاط بالتعيّن الإحاطيّ والشمول الإطلاقيّ... وهذا الإطلاق الحقيقيّ الإحاطيّ حائز للجميع، ولا يشذّ عن حيطته شيء... وكون العلّة والمعلول علی النحو المعهود المتعارف في الأذهان السافلة ليس علی ما ينبغي بعزّ جلاله وعظموته سبحانه وتعالى.

تمايز بين خداوند و خلق، تمايز تقابلی و دوگانگی نيست، بلکه مانند چيزی است که درون ديگری قرار گرفته، و يکی از حيث اطلاق و بى‏قيد و بند بودن شامل ديگری بوده بر آن احاطه داشته باشد. و اين مطلق و بى‏قيد بودنِ فراگير، همه چيزها را در خود دارد و هيچ چيزی از حيطه و دايره وجود آن خارج نخواهد بود. و تصور معنای علّت و معلول به گونه معروف و مشهورِ آن که در اذهان سطح پايين صورت گرفته است سزاوار عظمت و جلال خداوند نيست.

به روشنی پیداست آنچه فلسفه و عرفان درباره معنای علّت و معلول و خالقیت خداوند متعال مى‏گوید جز تحریفی آشکار در معنای علّیت و خالقیت نیست، چه اینکه به مقتضای عقل و برهان و وحی و قرآن و عرف و لغت معنای قطعی علّیت و خالقیت خداوند متعال نسبت به ماسوای او این است که: علّت و معلول و خالق و مخلوق واقعا دو چیزند و خداوند همه چیز را پس از نیستی واقعی آن‏ها ایجاد فرموده است، نه اینکه اشیا و مخلوقات مراتب و یا صورت‏های ظهور ازلی و ابدى ذات او باشند. لذا به هیچ عنوان نمى‏توان پذیرفت که گفته شود:
	هر لحظه به شکلی بت عيار بر آمد 
	دل برد و نهان شد 

	هر دم به لباسی دگر آن يار بر آمد 
	گه پير و جوان شد 

	نه نه که همو بود که مى‏گفت انا الحق 
	در صـورت بلهــا 

	منصور نبود آنکه بر آن دار بر آمد 
	نادان به گمان شد
 


و یا اینکه گفته شود:
	حديث ما سوى‏ اللّه‏ را رها کن 
	به عقل خويش اين را زآن جدا کن 

	چه شک داری در اين کاين چون خيال است 
	 که با وحدت دوئی عين ضلال است 


و یا اینکه گفته شود:

	الكلّ في جنب الوجود المطلق 
	بالذات عين الربط والتعلقّ 

	ففي قبال ذاته القدسيّة 
	روابط ليس لها نفسيّة 

	صرف الوجود ذاته البسيطة 
	بكلّ معلولاته محيطة 

	فإنّه كما اقتضی الشهود 
	كلّ الوجود كلّه الوجود 

	فإنّه بمقتضی الجمعيّة 
	حقيقة الحقايق العينيّة 

	إيجاده عين ظهوره فلا 
	أقوی حضوراً منه عند العقلا 

	وما سواه ممكن تعلّقيّ 
	ومحض ربط بالوجود المطلق 

	والربط في مرحلة الشهود 
	عين ظهور واجب الوجود
 


و یا:

	أنا الحقّ کشف اسرار است مطلق 
	 بجز حق کيست تا گويد انا الحقّ 

	 هر آن کس را که اندر دل شکی نيست 
	يقين داند که هستی جز يکی نيست 

	جناب حضرت حق را دويی نيست 
	 در آن حضرت من و ما وتويی نيست 

	من و ما و تو و او هست يک چيز 
	که در وحدت نباشد هيچ تمييز 

	حلول و اتّحاد اينجا محال است 
	که در وحدت دوئی عین ضلال است 


و یا:

تمام موجودات را حضرت حق دارا بود، در آن زمان که خبر از آسمان نبود آسمان را دارا بود... تمام اشيا در مقام ذات مندرج بوده‏اند... تمام ذرات از آنجا تابش کرده است. عطا کننده قبل از عطا دارد ولی هنوز آن را به نمايش درنياورده است.

و یا:

	والربط في مرحلة الشهود 
	عين ظهور واجب الوجود 

	ولا يعدّ في قبال الظاهر 
	 ظهوره فضلاً عن المظاهر
 


و یا:

	آن‏ها که طلبکار خداييد خود آييد 
	حاجت به طلب نيست شماييد شماييد 

	 ذاتيد و صفاتيد و گهی عرش و گهی فرش 
	 باقی ز خداييد و مبرا ز فناييد
 


در پاورقی "اصول فلسفه و روش رئالیسم" نیز آمده است:

قرآن مخلوقات را به نام آيات مى‏خواند... يعنی حقيقت آن‏ها عين ظهور و تجلّی ذات حق است،... از نظر اهل عرفان و همچنين فيلسوفانی که حکمت متعاليه را شناخته‏اند و مخصوصا مسائل وجود را آنچنانکه بايد ادراک کرده‏اند، دلالت مخلوقات بالاتر از اين است، طبق اين مشرب فلسفى، مخلوقات عين ظهور و نمايش ذات خداوندند، نه چيزهايی که ظاهر کننده خداوندند... حاجی سبزواری در منظومه معروف خود مى‏گويد:

	با همه پنهانيش هست در اعيان عيان 
	 با همه بى‏رنگيش در همه ز او رنگ و بوست 


تحقيقات عميق صدرالمتألهين در اين زمينه که شاهکار اين مرد بزرگ است و منحصر به شخص خود اوست و از عالى‏ترين انديشه‏های بشری است ثابت کرده که معلول عين نياز و عين ارتباط و عين تعلّق و وابستگی به علّت است، علّت مقوم وجود معلول است. و معلوليت مساوی است با ظهور و تشاًن و جلوه بودن... معلول عين تجلّی و ظهور علّت است... آنچه وجود دارد تنها ذات لايزال الهی است با افعالش که تجلّيات و ظهورات و شؤونات او مى‏باشند.

در کتاب "آموزش فلسفه" نیز درباره عدم تباین و جدایی ذات خالق و خلق چنین آمده است:

وجود عينی معلول، استقلالی از وجود علّت هستى‏بخش به او ندارد و چنان نيست که هر کدام وجود مستقلّی داشته باشند... اين مطلب از شريفترين مطالب فلسفی است که مرحوم صدرالمتألّهين آن را اثبات فرموده و به وسيله آن راهی به سوی حل بسياری از معضلات فلسفی گشوده است، و حقّاً بايد آن را از والاترين و نفيس‏ترين ثمرات فلسفه اسلامی به شمار آورد... بدين ترتيب سراسر هستی را سلسله‏ای از وجودهای عينی تشکيل مى‏دهد که قوام هر حلقه‏ای به حلقه بالاتر، و از نظر مرتبه وجودی نسبت به آن محدودتر و ضعيف‏تر است، و همين ضعف و محدوديت ملاک معلوليت آن مى‏باشد تا برسد به مبدأ هستی که از نظر شدت وجودی نامتناهی و محيط بر همه مراتب امکانی و مقوم وجودی آن‏ها مى‏باشد.

· فلسفه و عرفان، يک چيز يا دو چيز!؟

چنانکه بارها گفته‏ایم باید دانست این عقیده فلسفی (یکی دانستن حقیقتِ علّت و معلول، و منحصر دانستن جهت تعدد آن‏ها به اختلاف در مرتبه) که شاهکار فلسفه محسوب مى‏شود، مطلبی است که بر خلاف حکم بدیهی عقل و وجدان، و بر خلافِ مقتضای دلالت نصوص فراوان، و نیز بر خلاف اعتقادات قطعی اهل ادیان، تنها برای تبیین و توجیه عقیده وحدت وجود و یکى‏دانستن حقیقت وجود خالق و خلق ارائه شده است، و البتّه اعتقاد به آن صریحا مستلزم پوچ و باطل‏دانستن دین و تکلیف و جزا و پاداش و غیر آن مى‏باشد.

مضافا بر اینکه مطلب مذکور به هیچ عنوان اختراع جدیدی نبوده، و جوهره مسالک و مکاتب عقیدتی بشری در مقابل عقاید الهیین در تمام گستره تاریخ چیزی جز آن نبوده است.

این مطلبی کاملا نادرست و برداشتی کاملا سطحی است که برخی مى‏پندارند بین نظریه فلسفی ملاصدرا و عقیده اهل عرفان این تفاوت موجود است که اهل فلسفه وجود را دارای مراتب مختلف پنداشته و تفاوت وجود ممکن و واجب را به اختلاف از جهت مراتب مى‏دانند، ولی اهل عرفان اختلاف مراتب تشکیکی را قبول ندارند و خالق و خلق را عینا یکی مى‏شمارند؛ خودِ ملاصدرا نیز به این تفاوت ملتزم نبوده و صرفا مقلّد اهل عرفان و مکاشفات موهوم آن‏ها است، چنانکه در اسفار مى‏نویسد:

إنّ الوجود حقيقة واحدة هي عين الحقّ وليس للماهيّات والأعيان الإمكانيّة وجود حقيقيّ... وإنّ الظاهر في جميع المظاهر والماهيّات والمشهود في كلّ الشؤون والتعيّنات ليس إلّا حقيقة الوجود بل الوجود الحقّ بحسب تفاوت مظاهره وتعدّد شؤونه وتكثّر حيثيّاته... بل الممكنات باطلة الذوات هالكة الماهيّات أزلاً وأبداً والموجود هو ذات الحقّ دائماً وسرمداً... فانكشف حقيقة ما اتّفق عليه أهل الكشف والشهود من أنّ الماهيّات الإمكانيّة أمور عدميّة.... بمعنی أنّها غير موجودة لا في حدّ أنفسها بحسب ذواتها ولا بحسب الواقع... كما قيل شعراً:

	وجود اندر کمال خويش ساری است 
	 تعين‏ها امور اعتباری است 


... وفي كلمات المحقّقين [ومراده منهم هو أهل العرفان [إشارات واضحة بل تصريحات جليّة بعدميّة الممكنات أزلاً وأبداً... فإذن لا موجود إلّا اللّه‏... وكتب العرفاء كالشيخين العربيّ وتلميذه صدر الدين القونويّ مشحونة بتحقيق عدميّة الممكنات وبناء معتقداتهم و مذاهبهم علی المشاهدة والعيان.

همانا "وجود"، حقيقت واحدی است که عين حق مى‏باشد و ماهيات و اعيان امکانی دارای وجود حقيقی نيستند... و آن چيزی که در همه مظاهر و ماهيات ظاهر، و در همه شؤون و تعينات مشهود و آشکار است چيزی جز حقيقت وجود نبوده، بلکه چيزی جز وجود حق به حسب تفاوت مظاهر و تعدد شؤون و تکثّر حيثيات آن نمى‏باشد...
بلکه أزلا و ابدا ممکنات ذاتشان باطل و ماهيتشان هالک است، و آنچه پيوسته و دائما موجود است همان ذات حقّ است... بنابراين حقيقت آنچه اهل کشف و شهود بر آن اتّفاق دارند ظاهر مى‏شود که مى‏گويند ماهيات امکانی اموری عدمی و غيرموجودند... به اين معنا که آن‏ها اصلا موجود نيستند نه در حد نفس خود و به حسب ذاتشان، و نه به حسب واقع... کما اينکه به زبان شعر گفته شده است:

	وجود اندر کمال خويش ساری است 
	 تعين‏ها امور اعتباری است 


... و در کلمات محقّقين[ که مقصودش از آنان همان اهل عرفان است] اشارات آشکارى، بلکه تصريحات روشنی بر اين مطلب است که: ممکنات ازلا و ابدا عدمی هستند... بنابراين هيچ موجودی جز خدا در کار نيست... و کتب عرفا مانند شيخ عربی و شاگردش صدرالدين قونوی پر از تحقيق درباره عدمی بودن ممکنات است، و بنای اعتقادات و مذاهب ايشان بر مشاهده و عيان است.

پیشوای فیلسوفان تصریح مى‏کند:

إنّ لجميع الموجودات أصلاً واحداً أو سنخاً فارداً هو الحقيقة والباقي شؤونه، وهو الذات وغيره و[كذا [أسماؤه ونعوته، وهو الأصل وما سواه أطواره وشؤونه، وهو الموجود وما ورائه جهاته وحيثياته... فما وصفناه أوّلا إنّ في الوجود علّة ومعلولاً بحسب النظر الجليل قد آل آخر الأمر بحسب السلوك العرفانيّ إلی كون العلّة منهما أمراً حقيقيّاً والمعلول جهة من جهاته ورجعت علّيّة المسمّی بالعلّة وتأثيره للمعلول إلی تطوّره وتحيّثه بحيثيّة لا انفصال شيء مباين عنه.

همانا جميع موجودات را ريشه و اصل واحدی است که واقعيت تنها همان است و بقيه همه شؤون آنند، تنها او حقيقت است و غير او اسما و اوصاف او مى‏باشند، اصل او است و ما سوای او صورت‏ها و شؤون اويند، موجود تنها اوست و بعد از آن همه جهات و حيثيات اويند... پس اينکه ما در ابتدای امر بنابر انديشه بزرگ گفتيم که در صحنه وجود علّت و معلولی هست، به اقتضای سلوک عرفانی در پايان به آنجا کشانده شد که: از آن دو، تنها علّت، امرِ حقيقی است و معلول جهتی از جهات آن مى‏باشد، و علّيت و تأثيرِ آن چيزی که علّت ناميده شده است به دگرگون شدن و جهات مختلف پيدا کردن خود او بازگشت، نه به اين که معلول چيزی غير از آن و جدا از آن باشد.
[جای بسی شگفتی است كه در فلسفه، در پذيرش تناقضات اين‏قدر سهل انگاری مى‏شود كه دو عقيده‏ای كه اصلا قابل جمع نيستند، هر دو با هم پذيرفته شده، يكی از آن‏ها محصول نظر جليل شمرده مى‏شود، و ديگری نتيجه سلوك عرفانی و كشف و شهود عينى!!

علاوه بر اینکه ملاصدرا در این کلام خویش چنین مى‏اندیشد که: اشیا یا باید از ذات خدا منفصل و جدا شده باشند و یا اینکه تطور و ظهور و تجلّی و صورت دگرگون شده ذات او باشند، او خیال مى‏کند به دلیل اینکه منفصل شدن اشیا از ذات خدا باطل است پس حتما باید اشیا صورت‏های خودِ ذات خداوند باشند. در حالی که یک شخص الهی که بر اساس برهان و تعالیم مکتبِ وحی مى‏اندیشد، اساس تفکرش با نحوه تفکر فیلسوفان متفاوت است، یک شخص الهى، همانطور که جدا شدن اشیا از ذات خداوند را باطل مى‏داند، تغیر و تطور و صورت پذیری ذات خداوند به صور اشیا را نیز باطل و محال مى‏داند، یک شخص موحّد حقیقی و پاى‏بند حکم عقل و برهان، اشیا را مخلوق خداوند یکتا مى‏داند و مى‏گوید اشیا نه جداشده از ذات خداوندند، و نه تطورات و صورت‏های ذات او، بلکه همه چیز مخلوق خداوند جلّ و علا است که آن‏ها را بدون سابقه و مایه وجودی آن‏ها ایجاد فرموده و از نیستی به هستی آورده است].

همو مى‏گوید:

فالحقيقة واحدة وليس غيرها إلّا شؤونها وفنونها و حيثيّاتها وأطوارها ولمعات نورها و ظلال ضوئها وتجليّات ذاتها،

	کلّ ما في الكون وهم أو خيال 
	 أو عكوس في المرايا أو ضلال [ظلال]
 


پس حقيقت چيز واحدی است و چيزهای ديگر جز شؤون و فنون و حيثيات و دگرگونى‏ها و شعاع‏های نور و سايه‏های پرتو و نمودهای ذات او نيستند. همه موجودات يا وهم و خيالند، و يا صورت‏های آيينه‏ای و يا گمراهى‏ها[سايه‏ها]مى‏باشند.

مضافا بر اینکه اهل فلسفه که وجود را دارای مراتبی مى‏دانند که صرفا اعتباری است و به گونه‏ای مى‏باشد که اصلا موجب تعدد حقیقی نمى‏گردد، هرگز عقیده‏ای غیر از آنچه اهل عرفان مى‏گویند ابراز نداشته‏اند، چنانکه رساله "وحدت از دیدگاه عارف و حکیم" اعتراف مى‏کند که:

... واين[ اعتقاد به شدت و ضعف وجود] بعينه کلام اهل اللّه‏ يعنی عارفان باللّه‏ است چه اينکه آنان بر اين مبنى‏اند که وجود به اعتبار تنزّلش در مراتب اکوان، و ظهورش در حظائر امکان، و به اعتبار کثرت وسائط، خفای آن اشتداد مى‏يابد، لذا ظهور کمالاتش ضعيف مى‏شود و به اعتبار قلّت وسائط خفای آن اشتداد مى‏يابد و ظهورش قوی مى‏گردد... لذا اطلاق وجود بر قوی اولی از اطلاقش بر ضعيف است.

خلاصه اینكه از جهت اصول و مبانی، هیچ تفاوتی بین نحله‏های مختلف فلسفی و عرفانی وجود ندارد. مكتب "مشاء" و "اشراق" و "حكمت متعالیه ملا صدرا" و "عرفان هندی" و "بودایی" و "یونانی" و "ابن‏عربی XE "ابن‏عربي" " و... همه یك چیز می‏گویند.

بدیهی است هر كس نپذیرد كه خداوند تعالی اشیا را بدون سابقه وجودی آن‏ها لا من شی‏ XE "لا من شيء" ء، آفریده است _ كه البته تمامی فیلسوفان و عارفان این چنینند _ باید "ذات خدا و خلق" را عیناً یك چیز بداند، و تعدّد و تغایر آن‏ها را صرفا امری اعتباری و غیر واقعی _ مانند تفاوت بین "كل و اجزای آن" یا "دریا و امواج آن" _ بشمارد.

ملاصدرا صریحاً اعتراف می‏كند كه اعتقاد به دارای مراتب بودن وجود، چیزی است كه فلسفه آن را فقط در مقام بحث و تعلیم عنوان می‏كند و گرنه حقیقت آن چیزی نیست كه با عقیده وحدت وجود XE "وحدت وجود"  و موجود صوفیان و عارفان منافی باشد.

شرح حکمت متعالیه هم می‌نویسد:

نه آن که وحدت شخصی محیی‌‌الدین وحدت خام باشد و با تعقّل فلسفی ناسازگار؛ بلکه عقل ناب بعد از عبور از سر پل تشکیک و ارجاع آن به مظاهر و تنزیه حقیقت هستی از هر گونه تعدد، ولو تعدّد مراتب، به آن نایل می‌‌گردد.

نیز گفته می‌شود:
قول به سریان و جریان وجود در عالم هستی تقریبا از جهت کلی مقبول همه فلاسفه (اعم از مشائیه متأخر وفلاسفه اشراقی) و نیز عرفا (اعم از ناقصان و کاملان) است. این است که متأخرین از حکما، بیش و کم بین گفتار فلاسفه و عرفا جمع کرده‌اند و نظریه تشکیک از جهت کلی مقبولیت عمومی یافته است... مثل مرحوم آقا سید صالح خلخالی از شاگردان مرحوم جلوه که می‌نویسد: " مرجع و مآل مذهب عرفا و صوفیه XE "صوفيه"  قاطبة راجع است به مسلک صدر الحکماء و المتألهین... و بعد از شیوع تحقیقات... صدر الدین شیرازی... چندان مخالفتی در بین دو فریق [قائلان به تشکیک در مراتب و مظاهر] نمانده".

استاد علامه جلال الدین همایی در این باب طی نامه‌ای خطاب به حضرت استاد سید جلال الدین آشتیانی مرقوم فرموده‌اند: "کسی که به غور گفتار عرفا و حکمای فهلوی رسیده باشد، بین اختلاف مراتب و اختلاف مظاهر فرقی نمی‌یابد... والعالم کلّه ظهور الحقّ الأوّل... والتشکیك فی المظاهر هو عین التشکیك فی المراتب.

گرچه ملا صدرا از طرفی به شدت بر ابن سینا می‌تازد که چرا نتایج فلسفه را که البته در همه فلسفه‌ها همان وحدت وجود خالق و مخلوق است نفهمیده است، اما ناخواسته اعتراف می‌کند که او _ بلکه خود ارسطو _ هم به آن نتایج رسیده، و معناى امكان حقیقی و حدوث اشیاء را انکار و تأویل باطل می‌کند، چنانکه می‌گوید:

والعجب من الشَّیخ مع تورُّطه في العلوم وقوَّة حدسه وذكائه في المعارف أنّه قصـر إدراكه عن فهم هذا المعنى. وأعجب من ذلك أنّه ممّا قد تفطّن به في غیر الشَّفاء حیث ذكر في التعلیقات أنّ الأشیاء كلَّها واجبات للأوَّل تعالى ولیس هناك إمكان ألبتّه. وفي كتاب "إثولوجیا" المنسوب إلى المعلّم الأوَّل تصـریحات واضحة بأنّ الممكنات كلَّها حاضـرة عند المبدأ الأوَّل على الضـرورة والبتّ... فإنَّ الزَّوال والغیبة عن بعض الموجودات لا یستلزم الزَّوال والغیبة عن بعض آخر، فكیف عن حقیقة الوجود المحیط بجمیع الأشیاء.

و عجب از شیخ است که با همه مهارتی که در علوم، و با آن قوت حدس و ذكاوتی که در معارف دارد، چگونه ادراكش از فهم این معنا قاصر آمده، و عجیب‌تر از آن این است که خود او در غیر شفاء به آن متفطن شده است، همان‌جا که در تعلیقات گفته که اشیا همگی برای خدای تعالى واجبند و در آنجا اصلا "امكان" وجود ندارد. و در كتاب "إثولوجیا" که منسوب به معلم اول است هم تصـریحات واضحی وجود دارد که ممكنات همگی نزد مبدأ اول به نحو ضـرورت و بتّ حاضرند... چراکه زوال و غیبت از بعضی از موجودات مستلزم زوال و غیبت از بعض دیگر نیست، تا چه رسد به حقیقت وجود که محیط به جمیع اشیا است.
قال الشیخ الرئیس في بعض رسائله: الخیر الأوّل بذاته ظاهر متجلّ لجمیع الموجودات... بل ذاته بذاته متجلّ... ولیس تجلّیه إلّا حقیقة ذاته (لأنّ تجلّیه ظهوره، وظهور الشـیء لیس مبائناً عنه، وإلّا لم یكن ظهور ذاك الشـیء).

شیخ الرئیس در بعضی از رسائل خود گفته است که "خیر اول" به ذات خود برای جمیع موجودات ظاهر و متجلّی است... بلکه ذاتش به ذات خود متجلّی و آشکار است... و تجلّی او نیست مگر حقیقت ذاتش (زیرا تجلّی او ظهورش می‌باشد، و ظهور شـیء، مبائن از خود شیء نیست، وگرنه ظهور آن شـیء نخواند بود).
· فصل سوم

· شنـاخت توحيـد بر اساس وحی و برهان نه فلسفه و عرفـان

شناخت صحیح خداوند متعال، همان شناخت معنای واقعی توحید او جل و علاست به گونه‏ای که اگر معنای وحدت و یگانگی خداوند متعال به طور صحیح شناخته نگردد، اقرار به وجود او با هر گونه بت‏پرستی مى‏سازد. در این فصل به یاری خداوند متعال به توضیح معنای حقیقی توحید بر اساس برهان و تعالیم مکتب وحی پرداخته، و بطلان اندیشه‏های بشری در این مورد را بیان مى‏داریم.

· وحدت عددى، وحدت حقيقى، وحدت موهوم

"وحدت" دارای دو معنا مى‏باشد:

الف) "وحدت اعتبارى" یا "وحدت عددى"

ب) "وحدت حقیقى"

"وحدت اعتبارى" یا "وحدت عددى" آن است که ما مقداری معین از یک حقیقت دارای مقدار و اجزا را (که در حقیقتِ ذات خود متکثّر و متجزّی و غیرواحد است) "واحد" اعتبار کرده و آن را مبنای شمارش قرار دهیم، مانند اینکه هر کره‏ای را (که در حقیقت ذات خود دارای اجزای متعدد است) واحد فرض کرده و کره زمین، کره ماه، کره مریخ، کره خورشید و... را بشماریم. یا مقداری از یک کره را واحد فرض (و اعتبار) کرده و مثلا بگوییم: قاره آسیا، قاره اروپا، قاره آفریقا، و...
یا مقدار معینی از مساحت یک قاره را کشور فرض کرده و کشورها و همچنین پس از آن شهرها و خیابان‏ها و کوچه‏ها را بشماریم،

در موارد مذکور واحدی که آن را مبنای شمارش قرار داده‏ایم واحد حقیقی نبوده و در حقیقتِ ذات خود دارای اجزای متعدد و متکثّر مى‏باشد، لذا آن را "واحد عددى" و "واحد اعتبارى" مى‏نامیم.

در مقابل معنای فوق، معنای دیگری برای "واحد" وجود دارد و آن واقعیتی است که به نفس حقیقت خود جزء نداشته، و به نفس ذات خود قابل تعدد و تکثّر و قبول زیاده و نقصان و تناهی و عدم‏تناهی و داشتنِ دوم و سوم نیست؛ چه اینکه بدیهی است امکان تعدد و تکثّر و داشتن دوم و سوم، فرعِ بر مقداری و متجزّى‏بودن ذات است، و "واحد حقیقى" _ که البتّه مصداقی جز وجود قدوس خداوندندارد _ به نفس ذات متعالی خود فراتر از داشتن شبیه و نظیر و شریک و مثل و مانند و دوم و سوم مى‏باشد.

(امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:
إنّ ما لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد.

موجودی که دوم ندارد در باب اعداد داخل نمى‏شود.)
این معنا "واحد حقیقى" نامیده مى‏شود که وحدت و غیر قابل تعدد بودن، و نیز غیر قابل انقسام بودنِ آن لازمه حقیقت وجود آن است و به اعتبار و فرض ما بستگی ندارد.

· وحدت موهوم

فلسفه و عرفان را پندار بر این است که "واحد عددى" به معنای این است که شى‏ء "محدود" باشد، و "واحد حقیقی و غیر عددى" به معنای این است که شى‏ء "نامحدود و نامتناهى" باشد، لذا وحدت خداوند را از این جهت مى‏داند که مى‏گوید: نامتناهی بودنِ ذات خداوند جایی برای وجود غیر او باقی نگذاشته، و هستی بى‏کرانِ او به جهت سعه وجودی و فراگیری مطلقش ذاتا قابل تعدد نیست.

با توجه به آنچه بیان داشتیم
 معلوم مى‏شود وحدت فلسفی مذکور، "وحدت موهوم" است نه وحدت حقیقى.

خلاصه اینکه فلسفه و عرفان، وحدت خداوند متعال را از جهت بى‏نهایت‏بودن وجود مى‏پندارد و مى‏گوید:

چون ذات خداوند متعال هستی نامتناهی و نامحدود است، پس فرض وجود برای هیچ چیز دیگر در جنب هستی نامتناهی او امکان ندارد؛

در حالی که از دیدگاه برهان و وحى، دلیل "وحدت خداوند" این است که تعدد و تکثّر فرع بر مقدار بوده، و همانند "جزء و کل" و "تناهی و عدم تناهى"، اتّصاف به آن از شؤون ذات متجزی و مخلوق است؛ و خداوند متعال خالق مقادیر، و مبائن با همه اوصاف و اعیان تمامی اشیا مى‏باشد، و به ذات متعالی از داشتنِ مقدار واجزای خود، قابل تعدد و تکثّر و داشتنِ دوم و سوم و شریک نمى‏باشد.

حضرت رضا علیه السلام در توصیف "وحدانیت" خداوند متعال مى‏فرمایند:

هو اللطيف الخبير السميع البصير الواحد الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، منشئ الأشياء، ومجسّم الأجسام، ومصوّر الصور، لو كان كما يقولون لم يعرف الخالق من المخلوق، ولا المنشئ من المنشأ، لكنّه المنشئ فرق بين من جسّمه وصوّره وأنشأه إذ كان لا يشبهه شيء ولا يشبه هو شيئاً.

قلت: أجل، جعلني اللّه‏ فداك، لكنّك قلت: الأحد الصمد، وقلت: لا يشبه شیئاً، واللّه‏ واحد والإنسان واحد، أليس قد تشابهت الوحدانيّة؟ قال: يا فتح، أحلت، ثبّتك اللّه‏ تعالى، إنّما التشبيه في المعاني، فأمّا في الأسماء فهي واحدة وهي دلالة علی المسمّى، وذلك لأن الإنسان وإن قيل: "واحد"، فإنّما يخبر أنّه جثّة واحدة وليس بإثنين، فالإنسان نفسه ليست بواحدة لأنّ أعضائه مختلفة، وألوانه مختلفة كثيرة غير واحدة، وهو أجزاء مجزّأة، ليست بسواء، دمه غير لحمه، و لحمه غير دمه، وعصبه غير عروقه، وشعره غير بشره، وسواده غير بياضه، وكذلك سائر جميع الخلق. فالإنسان واحد في الاسم لا واحد في المعنى، واللّه‏ جلّ جلاله واحد لا واحد غيره، لا اختلاف فيه، ولا تفاوت ولا زيادة ولا نقصان، فأمّا الإنسان المخلوق المصنوع المؤلّف من أجزاء مختلفة وجواهر شتّی غير أنّه بالاجتماع شيء واحد.

اوست خداوند غیرقابل شناخت خبیر شنوای بینای یکتای بى‏مانندی که چیزی از او پدید نیامده، و خود نیز از چیزی پیدا نشده است، و او را هیچ شبیه و همانند نیست. آفریننده اشیاء و اجسام و صور، اگر چنان بود که مى‏گویند خالق و آفریننده با مخلوق و آفریده شده تفاوتی نداشت، و حال اینکه او آفریننده و خالق و صورت دهنده است، و بین او و سایر اشیاء تفاوت است چه اینکه هیچ چیز همانند او نیست و او نیز به هیچ چیزی شباهت ندارد.

گفتم: خداوند مرا فدایتان گرداند شما فرمودید: خداوند یکتای بى‏مانند است و هیچ شبیه و نظیر ندارد، و حال اینکه هم خداوند واحد است و هم انسان واحد است، آیا این دو در وحدانیت شبیه هم نیستند؟!

فرمودند: خداوند تو را ثابت قدم بدارد، همانا تشبیه تنها از جهت معانی است، اما از جهت اسما هر دو یکی هستند و دلالت بر مسمی مى‏کنند. اگر چه به انسان واحد گفته مى‏شود، اما منظور این است که انسان هیکل واحدی است و دو تا نیست، حقیقت وجود انسان واحد نیست زیرا اعضای او مختلفند و او آمیخته از رنگهای متفاوت است و اجزای گوناگون دارد، خون و گوشت و رگ و پیوند و مو و پوست و سپید و سیاهش غیر همند. بقیه مخلوقات نیز چنینند، پس انسان در اسم واحد است و در حقیقتِ وجود و معنا واحد نیست. اما خداوند جل جلاله واحدی است که جز او واحدی وجود ندارد، اجزای مختلف و گوناگون نداشته، و ذات او دارای زیادت و نقصان نیست. انسان مخلوق مصنوع، از اجزای مختلف و مواد گوناگون تشکیل یافته است که از اجتماع و به هم پیوستن آن‏ها چیز واحدی پدید آمده است.

به روشنی مى‏بینید که بر اساس بیان آن حضرت، تصور وحدت و یگانگی ذات خداوند به معنای فراگیری و شمول ذات او نسبت به همه چیز _ که همان نظریه "وحدت وجود" مى‏باشد، و اعتقاد اهل فلسفه و عرفان در مورد حقیقت وجود و وحدت خداوند متعال است مردود و باطل بوده، و امام علیه السلام وحدت خداوند متعال را به معنای فراتر بودن وجود او از داشتن جزء و کل و مقدار و عدد و تناهی و عدم تناهی و زیادت و نقصان بیان مى‏فرمایند.

رسول اکرم؟ص؟ مى‏فرمایند:

اللّه‏ واحد وأحديّ المعنی والإنسان واحد ثنويّ المعنى، جسم، وعرض، وبدن، وروح.

خداوند هم در اسم و هم در معنا واحد است، ولی انسان تنها در اسم واحد است و در معنا دوگانگی دارد. جسم است و عرض، و بدن است و روح.

زندیقی از امام صادق علیه السلام پرسید:

... فكیف هو اللّه‏ الواحد؟

... معنای "وحدت خداوند" چیست؟

امام علیه السلام فرمودند:

واحد في ذاته فلا واحد كواحد، لأنّ ما سواه من الواحد متجزّئ، وهو تبارك وتعالی واحد لا متجزّئ ولا يقع عليه العدّ.

در ذات خود واحد و یکتا است نه اینکه مانند واحدهای دیگر باشد، زیرا هر واحدی غیر از خداوند دارای اجزا است، ولی او واحد است، نه متجزّی است، و نه قابل شمارش.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

واللّه‏ جلّ جلاله هو واحد لا واحد غيره، لا اختلاف فيه ولا تفاوت ولا زيادة ولا نقصان.

خداوند جلّ جلاله واحد است و جز او واحدی وجود ندارد. اجزای مختلف و متفاوت ندارد و زیاده و نقصان را در او راه نیست.

... إنّ أعرابيّاً قام يوم الجمل إلی أمير المؤمنين علیه السلام فقال: يا أمير المؤمنين، أتقول: إنّ اللّه‏ واحد؟ قال: فحمل الناس عليه وقالوا: يا أعرابيّ، أما تری ما فيه أمير المؤمنين من تقسّم القلب؟ فقال أمير المؤمنين علیه السلام : دعوه، فإنّ ما يريده الأعرابيّ هو الذي نريده من القوم، ثمّ قال:

يا أعرابيّ، إنّ القول في "أنّ اللّه‏ واحد" علی أربعة أقسام، فوجهان منها لا يجوزان علی اللّه‏، ووجهان يثبتان فيه، فأمّا اللذان لا يجوزان عليه فقول القائل: "واحد" يقصد به باب الأعداد فهذا ما لا يجوز، لأنّ ما لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد، أما تری أنّه كفر من قال: إنّه ثالث ثلاثة، وقول القائل: هو واحد من الناس، يريد به النوع من الجنس فهذا ما لا يجوز، لأنّه تشبيه وجلّ ربّنا وتعالی عن ذلك. وأمّا الوجهان اللذان يثبتان فيه فقول القائل: هو واحد ليس له في الأشياء شبه، كذلك ربّنا، وقول القائل: إنّه أحديّ المعنی يعني به: أنّه لا ينقسم في وجود، ولا عقل، ولا وهم، كذلك ربّنا.

در هنگامه جنگ جمل مردی از اعراب از امیر المؤمنین علیه السلام پرسید: آیا شما خداوند را واحد مى‏دانید؟ پس مردم از هر طرف به او هجوم آوردند که مگر پریشانی و مشغولیت امیر المؤمنین علیه السلام را نمى‏بینى؟ امیر المؤمنین علیه السلام فرمودند: وایش گذارید چه اینکه ما برای همان چیزی مى‏جنگیم که این عرب در جست‏وجوی آن است. سپس فرمودند: ای مرد عرب، سخن درباره "وحدت خداوند" بر چهار قسم است، دو وجه آن در مورد او جایز نیست، و دو وجه دیگر از آن‏ها برای او ثابت است. آن دو وجهی که درباره او ممکن نیست یکی این است که کسی بگوید: "خدا واحد است"، و مقصودش از آن، معنای باب اعداد باشد. این وجه جایز نیست زیرا موجودی که دوم ندارد در باب اعداد داخل نمى‏شود، مگر نمى‏بینی آن کس که خداوند را "سومی سه تا" دانست کافر شد. معنای دوم این است که کسی بگوید: "خداوند یکی از مردمان است"، و منظورش این باشد که او نوعی از یک جنس است. این هم جایز نیست زیرا آن تشبیه است و پروردگار ما فراتر از آن است. اما آن دو وجهی که برای خداوند ثابت است یکی سخن کسی است که بگوید: "او واحد است، و در میان همه اشیاء هیچ چیزی شبیه او نیست"، و پروردگار ما چنین مى‏باشد. دیگری سخن کسی است که بگوید: "خداوند از جهت معنا واحد است"، به این معنا که خداوند در وجود و در عقل و در وهم، قابل انقسام نیست، و چنین است پروردگار ما.

· اشتباه معرفت بشری در شناخت معنای توحيد

معرفت بشری در پی اشتباه آشکار خویش در مورد تفسیر معنای وحدت حقیقی خداوند، و به اقتضای اعتقاد خود به نامتناهی بودن ذات خالق و اطلاق وجودى‏اش، هیچ چیزی را جدا از هستی او و مبائن با وجود وی نمى‏داند، و حقیقت وجود هر چیز و هر زمان و مکان را جلوه‏ای و حصّه‏ای از وجود خداوند دانسته، ادراک هر چیز را عین ادراک وجود او مى‏شمارد؛ ولی مکتب وحی و برهان، خداوند را خالق و آفریننده همه چیز، و مبائن و مخالف با همه آن‏ها، و فراتر از امکان هر گونه وصول و ادراک و احاطه و شناخت معرفی مى‏نماید. امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

هو أيّن الأين وكان ولا أين، وكيف الكيف وكان ولا كيف، فلا يعرف بكيفوفيّة، ولا بأينونيّة، ولا يدرك بحاسّة، ولا يقاس بشيء.

او "مكان" را مكان نمود او بود در حالی كه مكان وجود نداشت، و "كیفیت" را كیفیت فرمود واو بود در حالی كه كیفیت وجود نداشت، پس او را متّصف به كیفیت و مكان نمى‏توان شناخت، با هیچ حسی ادراك نمى‏شود و با هیچ چیزی مقایسه نمى‏گردد.

امام باقر علیه السلام مى‏فرمایند:

له القدرة والملك أنشأ ما شاء بمشيّته، لا يحدّ، ولا يبعّض، ولا يفنى.

قدرت و سلطنت از آن اوست، هر چه خواست به مشیت خود بیافرید، وصف نمى‏پذیرد، جزء ندارد، و فنا نمى‏پذیرد.

آرى، معرفت بشرى، "عدم تناهى" و "اطلاق وجودى" را ملاک وجوبِ وجود دانسته، و عینیت ذات خداوند با اشیا و "وحدت وجود" را از آن نتیجه مى‏گیرد.

اما معرفت الهى، نفسِ تعالی و فراتری ذاتی خداوند جلّ و علا را ملاک الوهیت و خالقیت او مى‏داند، و معرفت صحیح را در اعتقاد به تباین ذاتی خالق و مخلوق ارائه مى‏دهد:

... قال الرجل: فإذا إنّه لا شيء إذا لم يدرك بحاسّة من الحواسّ. فقال أبوالحسن عليه السلام: ويلك، لمّا عجزت حواسّك عن إدراكه أنكرت ربوبيّته، ونحن إذا عجزت حواسّنا عن إدراكه أيقنّا أنّه ربّنا وأنّه شيء بخلاف الأشياء... هو أجلّ من أن يدركه بصر، أو يحيطه وهم، أو يضبطه عقل، قال: فحدّه لي، قال: لا حدّ له، قال: لم؟ قال: لأنّ كلّ محدود متناه إلی حدّ، فإذا احتمل التحديد احتمل الزيادة، وإذا احتمل الزيادة احتمل النقصان، فهو غير محدود ولا متزائد ولا متناقص، ولا متجزّئ ولا متوهّم.

... آن مرد گفت: اگر خداوند با هیچ حسی از حواس ادراك نمى‏شود، پس اصلا وجود ندارد، حضرت رضا علیه السلام فرمودند: چه مى‏گویى؟! تو همینكه حواست از ادراك او عاجز شد ربوبیتش را انكار كردى؟! و حال اینكه ما هنگامی كه حواسمان از ادراك او عاجز آمد، یقین كردیم كه او پروردگار ماست و بر خلاف همه اشیاء مى‏باشد... او فراتر از این است كه به ادراك بصر آید، یا وهم او را در برگیرد، یا عقل او را بشناسد.

گفت: پس او را برای من وصف فرماى، فرمودند: توصیف او ممكن نباشد. گفت: چرا؟ فرمودند: زیرا هر چیز كه در وصف آید متناهی به حدی خواهد بود، و چون قابل تحدید باشد، قابل زیادت خواهد بود، و اگر قابل زیادت باشد قابل نقصان نیز خواهد بود. پس او نه محدود است و نه قابل زیادت، و نه قابل نقصان، و نه متجزّی و نه قابل توهّم.

"تناهی و عدم تناهى" از شؤون و خواص ذات مقداری و دارای اجزا است و اگر گاهی گفته شود: "خداوند متعال متناهی و محدود نیست"، نباید نتیجه گرفت که ذات او نامحدود و نامتناهی است، بلکه آن‏چنانکه در مورد "ملکه و عدم" گفته مى‏شود، سلب تناهی و حد از ذات متعالی او تنها برای بیان عدم قابلیت اتّصاف او به صفات اشیای متجزی و مخلوق مى‏باشد.

· فلسفه و عرفان خداوند را نامتناهی و عین وجود اشیا مى‏پندارد

چنانکه گفتیم فلسفه و معرفت بشرى، غافل از اینکه اتّصاف به "تناهی و عدم تناهى" از شؤون ویژه اشیای مخلوق و دارای مقدار است، چنین مى‏پندارد که چون ذات خداوند متعال محدود و متناهی نیست، پس باید نامتناهی و نامحدود باشد، لذا هستی را منحصر به وجود خدا دانسته، و وجود خداوند را عین وجود کلّ اشیا مى‏شمارد، و جز وجود او وجود هیچ چیز دیگری را نمى‏پذیرد.

فلسفه و عرفان مى‏گوید:

كلّ ما هو بسيط الحقيقة فهو بوحدته كلّ الأشياء، لا يعوزه شيء منها... إنّ البسيط كلّ الموجودات من حيث الوجود والتمام.

هر موجودی که در ذات خود قيد و بند و محدوديت نداشته باشد به نفس وحدت خود، عينِ همه چيزها است و هيچ‏يک از موجودات خارج از ذات او نيستند... همانا ذاتِ بسيطِ بدون قيد، از حيث وجود و تماميت، نفسِ همه موجودات است.

و مى‏گوید:

كلّ ما ندركه فهو وجود الحقّ في أعيان الممكنات... وإذا كان الأمر علی ما ذكرته لك فالعالم متوهّم ما له وجود حقيقيّ، فهذا حكاية ما ذهب إليه العرفاء الإلهيّون والأولياء المحقّقون.

آنچه ادراک مى‏کنيم، نفسِ وجود حقّ در وجود عينی مخلوقات است... و حال که امر بدين‏سان است که برايت گفتم، نتيجه اين مى‏شود که عالم موجودی وهمی و خيالی است و وجود حقيقی و واقعی ندارد، اين است بيان آنچه که عرفای الهی و اوليای محقّق بدان اعتقاد دارند.

و مى‏گوید:

أمّا الواجب جلّ ذكره فليس له حد محدود... ولا نهاية لوجوده... فلا يخلو عنه سماء ولا أرض ولا سماء ولا برّ ولا بحر ولا عرش ولا فرش.

واجب جل ذکره محدود نيست... و وجود او را نهايتی نباشد... پس نه آسمانی از او خالی است و نه زمينی و نه خشکى‏ای و نه دريايی و نه بلندى‏ای و نه پستى‏اى.

و مى‏گوید:

إنّ وجوده تعالی لا يشوب بعدم شيء من الأشياء.

همانا وجود خداوند تعالی آميخته و مترکب با عدم هيچ‏يک از اشيا و موجودات نيست.

و همچنین مى‏گوید:

إنّ جميع الموجودات عند أهل الحقيقة والحكمة الإلهيّة المتعالية عقلاً كان أو نفساً أو صورة نوعيّة من مراتب أضواء النور الحقيقيّ وتجلّيّات الوجود القيّوميّ.

نزد اهل حقيقت و حکمتِ والامقامِ الهى، همه موجودات اعم از عقل و نفس و صورت نوعيه، همه و همه از طبقات پرتو نور حقيقى، و آشکار شدن وجود قيومی خداوندند.

و مى‏گوید:

ليس في دار الوجود غيره ديّار، وكلّ ما يترائی في عالم الوجود أنّه غير الواجب المعبود فإنّما هو... في الحقيقة عين ذاته.

در صفحه وجود، جز خدا دياری نيست و احدی وجود ندارد، و هر چيزی که در عالم وجود به عنوان غير واجب معبود مى‏نمايد در حقيقت عين ذات اوست.

و مى‏گوید:

إنّ كلّ محدود فهو مخلوق، وإنّ ما ليس بمخلوق فهو ليس بمحدود إلی حدّ، فلا نهاية لوجوده.

هر موجود دارای حد و مقدار و اندازه‏ای مخلوق است، و آنچه که مخلوق نباشد محدود به هيچ حدی نيست، پس وجودِ آن، اندازه‏ای ندارد و نامتناهی است.

و نیز:

واجب الوجود صمد است، هيچ کمی و نبودی در آن راه ندارد... شواهد ربوبيه بدين معنا اشارت دارد که فرمود "کل بسيط الحقيقة من جميع الوجوه فهو بوحدته کلّ الأشياء"... و چون وجود غيرمتناهی است و شامل و جامع جميع خيرات و فعليات است که هيچ چيزی از حيطه وجودی او خارج نيست اشاره بدان نتوان کرد.

و نیز: 

إنّ الإطلاق الذاتيّ لا يشذّ عن شيء ولا يشذّ عنه شيء.

همانا اطلاق ذاتی چنان است که هیچ چیزی از آن بیرون نبوده، و آن نیز از هیچ چیزی خارج و جدا نیست.

و نیز:

إنّ اللّه‏ سبحانه موجود مطلق لا يعزب عن شيء ولا يعزب عنه شيء.

همانا خداوند سبحانه موجود بدون حد و مرز و مطلقی است که از هيچ چيز جدا نبوده، و هيچ چيزی از ذات او خارج نيست.

و نیز:

ليس الموجود الأزليّ إلّا واحداً مطلقاً غير محدود، فلا غير هناك حتّی تباين معه، إذ لا مجال للغير في تجاه الموجود الغير المتناهي.

موجود ازلی جز واحد بدون قيد نامتناهی نيست، پس غير از او چيزی وجود ندارد که با آن مبائن باشد، زيرا در مقابل موجودِ بى‏انتها، مجالی برای وجود غير آن باقی نمى‏ماند.

و نیز:

	 غيرتش غير در جهان نگذاشت 
	 لاجرم عين جمله اشيا شد 


و نیز:

إنّ غير المتناهي قد ملأ الوجود كلّه... فأين المجال لفرض غيره.

همانا موجود نامتناهی همه وجود را پر کرده و فرا گرفته است،... پس چه جايی برای فرض وجودِ غير او باقی مى‏ماند؟!

و نیز:

إنّها [الذات الإلهيّة] هي الظاهرة بصورة الحمار والحيوان.

به تحقيق که آن، [ذات الهى] به صورت الاغ و حيوان ظاهر شده است.

در "تعلیقات کشف المراد" آمده است:

حيث إنّه تعالی وجود صمديّ، فهو الواحد الجميع.

از آنجا که خداوند وجود صمدی است، پس او همان يگانه‏ای است که همه اشيا مى‏باشد.

در کتاب "وحدت از دیدگاه عارف و حکیم" تحت عنوان "تعین اطلاقی و احاطی واجب به بیان کمل اهل توحید" آمده است:

اکنون شايسته است که تعيين موعود را بر مبنای رصين و قويم وحدت شخصيه وجود به بيان کمل اهل توحيد عنوان و تقرير کنيم تا وحدت از ديدگاه عارف با حفظ کثرت مبين شود و در عين حال که غيرتش غير در جهان نگذاشت تميز او از غير معلوم گردد. 
تعين بر دو وجه متصور است يا بر سبيل تقابل، و يا بر سبيل احاطه که از آن تعبير به احاطه شمولی نيز مى‏کنند و امر امتياز از اين دو وجه بدر نيست. زيرا که شى‏ء از مغاير خود ممتاز است به اينکه صفتی خاص در اين شى‏ء است و صفتی ديگر مقابل آن صفت در شى‏ء مغاير آن، چون تمايز مقابلات از يکديگر که در اين تمايز ممتازان تعدد واقعی خارجی از يکديگر دارند چون تمايز زيد از عمرو و بقر از غنم و حجر از شجر و نحو آن‏ها، اين وجه تمايز و تعين بر سبيل تقابل است. 
وجه دوم که بر سبيل احاطه است چنان است که صفتی برای اين متميز ثابت است و برای متميز ديگر ثابت نيست چون تميز کلی از آن حيث که کل است نسبت به اجزايش، و تميز عام از آن حيث که عام است نسبت به جزئياتش. امارات تميز در قسم اول که تميز تقابل بود ناچار خارج از متعين است زيرا که بديهی است آن امارات نسبت‏هايی است که از امور متقابله پديد آمده است. 
اما در قسم دوم ممکن نيست که امارات تميز، امر زائد بر متعين باشد چه اينکه بديهی است به عدم آن امر که فرض زائد بودنش شد حقيقت متعين منتفی مى‏گردد، و به وجود او حقيقت متعين متحقق مى‏گردد.زيرا که حقيقت کل همانا که کليت او به اعتبار احاطه او به اجزايش تحقق مى‏يابد و به اين احاطه از اجزايش امتياز پيدا مى‏کند. 
و همچنين عموم عام، عموم را به اعتبار احاطه او به خصوصيات و جزئيات و جامع بودنش مر آن خصوصيات راست و به اين احاطه از خواص خود امتياز مى‏يابد، و شک نيست که هيئت مجموعيه و صور احاطيه‏ای که اشيا راست برای آن‏ها حقيقتی ورای اين خصوصيات و احديت جمع آن‏ها نيست. 
حال گوييم که تعين واجب تعالی از قبيل قسم دوم است زيرا که در مقابل او چيزی نيست تا تميز تقابلی داشته باشد. 
خلاصه مطلب اين که تمايز و تعين دو چيز و جدای از يکديگر به بودن صفاتی و خصوصياتی در اين يکی است که مقابل آن صفات در آن ديگر هم ثابت است که هر يک از اين دو واجد صفاتی خاص است و به آن صفات از يکديگر متمايزند در اين دو صورت آن دو تمايز تقابلی دارند.و ظاهر است که امارات تميز در اين قسم خارج از متعين است زيرا که آن‏ها نسبت‏هايى‏اند که از امور متقابله پديد مى‏آيند، به مثل چون امارت تشخص زيد از عمرو که هر يک به صفاتی که دارا است متميز از ديگری است. 
اما تعين و تميز متميز محيط و شامل به مادونش چون تميز کل از آن حيث که کل است به صفتی است که برای کل است و از اسماء مستأثره اوست و خارج و زائد از او نيست بلکه به وجود او متحقق و به عدم او منتفی است. 
و چون هيچ جزء مفروض کل بدان حيث که کل است منحاز از کل نيست زيرا که کل نسبت به مادونش احديت جمع دارد، لاجرم تمايز بين دو شى‏ء نيست بلکه يک حقيقت متعين به تعين شمولی است و نسبت حقيقة‏الحقايق با ماسوای مفروض چنين است. 
و اين معنا از سوره مبارکه توحيد به خوبی مستفاد است که چنان نفی را سريان دارد که نام و نشانی برای ماسوی نگذشت تا سخن از دو وجود به ميان آيد و اعتناء و اعتباری به تمايز تقابلی داده شود خواه دو وجود صنفی که از هر يک از لم يلد و لم يولد مستفاد است و خواه دو وجود نوعی که از و لم يکن له کفوا احد 

و در "الهی نامه" چنین آمده است:

صمد فقط تويی که جز تو پُری نيست، و تو همه‏ای که صمدى.

الهى، همه گويند خدا کو، حسن گويد جز خدا کو.

الهى، از من برهان توحيد خواهند، و من دليل تکثير.

الهى، از حسن پرسند توحيد يعنی چه؟ حسن گويد تکثير يعنی چه؟

الهى، دو وجود ندارد، و يکی را قرب و بعد نبود.

الهى، نهر بحر نگردد ولی تواند با وی بپوندد و جدولی از او گردد.

الهى، کی شريک دارد تا تو را شريک باشد؟!

الهى، من واحد بی شريکم، چگونه تو را شريک باشد؟!

الهى، قول و فعل قائل و فاعلند در لباس ديگر که "کلّ يعمل علی شاکلته" در کتاب تدوين و تکوين جز مصنف آن کيست؟!

الهى، عمری کو کو مى‏گفتم و حال هو هو مى‏گويم.

الهى، از من و تو گفتن شرم دارم، انت انت.

الهى، تا به حال مى‏گفتم: "لا تأخذه سنة و لا نوم"، الان مى‏بينم مرا هم "لا تأخذني سنة و لا نوم". (اين جمله در چاپهای بعدی تغيير داده شده است).

الهى، شکرت که دی دليل بر اثبات خالق طلب مى‏کردم و امروز دليل بر اثبات خلق مى‏خواهم.

الهى، حسن تويی و حسن حسن‏نما است.

الهى، تا حال تو را پنهان مى‏پنداشتم حال جز تو را پنهان مى‏دانم.

الهى، چگونه حسن از عهده شکر جودت برآيد که دار نامتناهی وجودت را به او بخشيدى.

الهى، از گفتن نفی و اثبات شرم دارم که اثباتيم، "لا إله إلّا اللّه‏" را ديگران بگويند و "اللّه‏" را حسن.

یادمان نرود که خداوند متعال مى‏فرماید:

<شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ وَ الْمَلائِكَةُ وَ أُولُوا الْعِلْمِ قائِماً بِالْقِسْطِ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزيزُ الْحَكيم>

و مى‏فرماید:

<قُلْ إِنَّما هُوَ إِلهٌ واحِدٌ وَ إِنَّني‏ بَري‏ءٌ مِمَّا تُشْرِكُون‏>.

و رسول خدا؟ص؟ مى‏فرمایند:

ما قلت ولا قال القائلون قبلي مثل "لا إله إلّا اللّه‏".

نه من و نه کسانی که قبل از من بوده‏اند هرگز مانند "لا إله الا اللّه‏" را بر زبان نیاورده‏اند.

و مى‏فرمایند:

كلّ جبّار عنيد من أبی أن يقول "لا إله إلّا اللّه‏".

ستمگر لجوج آن است که از گفتن "لا إله الّا اللّه‏" خودداری کند.

و مى‏فرمایند:

ما من الكلام كلمة أحبّ إلی اللّه‏ من قول "لا إله إلّا اللّه‏".

هیچ گفتاری نزد خداوند از "لا إله الّا اللّه‏" محبوب‏تر نیست.

و مى‏فرمایند:

خير العبادة قول "لا إله إلّا اللّه‏".

گفتن "لا إله الّا اللّه‏" بهترین عبادت است.

و مى‏فرمایند:

قال اللّه‏ لموسی علیه السلام : يا موسى، لو أنّ السموات وعامريهن والأرضين السبع في كفّة و "لا إله إلّا اللّه‏" في كفّة مالت بهن "لا إله إلّا اللّه‏".

خداوند به موسی علیه السلام فرمود: ای موسى، اگر آسمان‏ها و زمین‏های هفتگانه و اهل آن‏ها در یك طرف، و "لا إله الّا اللّه‏" در طرف دیگر باشد، "لا إله الّا اللّه‏" بر همه آن‏ها فزونی دارد.

مخفی نماند اینکه مکتب وحی روی گفتن کلمه "لا إله الّا اللّه‏" تأکید مى‏کند
 و اهل عرفان گاهی اصرار دارند قسمت نفی آن را کنار گذاشته و فقط به قسمت اثبات آن اقرار کنند از این جهت است که از دیدگاه مکتب وحی موجودیت حقیقی دو مصداق دارد یکی "خالق" و دیگری "مخلوق"، لذا باید الوهیت و معبودیت و ازلیت را از یکی نفی کرده و برای دیگری اثبات کرد، اما اهل فلسفه و عرفان هیچ موجودیتی برای غیر خدا قبول نداشته، پرستش هر چیزی را پرستش خدا مى‏دانند و هر گونه بت پرستی را حقیقت توحید و خداپرستی مى‏شمارند و مى‏گویند:

	مسلمان گر بدانستی که بت چیست 
	بدانستی که دین در بت‏پرستی است 


و نیز:

چون به دقّت بنگری آنچه در دار وجود است وجوب است و بحث در امکان برای سرگرمی است.

در کتاب "تلخیص الالهیات" نیز وجود اشیا و مخلوقات، مباین با خداوند و خارج از وجود او دانسته نشده و در این باره چنین آمده است:

المعلول قائم بعلّته المفيضة لوجوده وما هذا شأنه لا يكون خارجاً عن وجود علّته... فلازم الوقوع في حيطته وعدم الخروج عنها كون الأشياء كلّها حاضرة لدي ذاته.

وجود معلول به وجود علّت آفريننده خود قيام دارد، و هر چيزی که اين گونه باشد از وجود علّت خود خارج نيست،... پس لازمه واقع شدن در دايره وجودی آن و خارج نبودن از آن، اين است که همه اشيا در ذات او حضور داشته باشند.

· فعل بى‏نهايت؟!

در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" نه تنها ذات خداوند متعال "بى‏نهایت" دانسته شده، بلکه خلق و تدبیر الهی نیز نامتناهی انگاشته شده و در این مورد چنین آمده است:

إنّ مقتضی التوحيد الربوبيّ، وإطلاق التدبير الغير المتناهي، هو أنّه لا يوجد شيء إلّا بتدبيره تعالى.

مقتضای توحيد ربوبی و بی حد و مرز بودنِ تدبير غير متناهی اين است که هيچ چيزی خارج از تدبير خدای تعالی موجود نشود.

با اینکه بدیهی است تدبیر، یک حقیقت عددی است و حقیقت عددی محال است بى‏نهایت باشد. علاوه بر اینکه اگر تدبیرات الهی بى‏نهایت مى‏بود دیگر جایی برای امکان وجود یافتن چیزی دیگر باقی نمى‏ماند که سخن از دخول یا خروج آن از تدبیر الهی در میان آید.
امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

أمّا الواحد، فلم يزل واحداً كائناً لا شيء معه بلا حدود ولا أعراض ولا يزال كذلك، ثم خلق خلقاً مبتدعاً مختلفاً بأعراض وحدود مختلفة... لا لحاجة كانت منه إلی ذلك. إنّه لو كان خلق ما خلق لحاجة، لم يخلق إلّا من يستعين به علی حاجته، ولكان ينبغي أن يخلق أضعاف ما خلق، لأنّ الأعوان كلّما كثروا كان صاحبهم أقوى.

والحاجة يا عمران، لا يسعها لأنه لم يحدث من الخلق شيئاً إلّا حدثت فيه حاجة أخرى، ولذلك أقول: لم يخلق الخلق لحاجة.

خداوند یگانه، ازلا یکتا و بدون حدود و اعراض بود و هیچ چیزی با او وجود نداشت. سپس خلقی دارای اعراض و حدود مختلف و گوناگون ابداع فرمود... نه به جهت نیازی که به آن‏ها داشت، و اگر قرار بود مخلوقات را به خاطر نیاز خود بیافریند جز کسانی را که به وجود آن‏ها در رفع نیاز خود بکوشد نمى‏آفرید، و سزاوار بود که چندین برابر آنچه آفریده است بیافریند، زیرا کمک‏کاران هر چه بیشتر باشند صاحب آن‏ها نیرومندتر خواهد بود. ای عمران، نیازمندی پایان ندارد، زیرا هیچ چیزی خلق نمى‏شود مگر اینکه موجب حاجت تازه‏ای مى‏گردد، به همین جهت است که مى‏گویم خلق را برای رفع نیاز خویش نیافریده است.

در کتاب مورد اشاره، صفات فعل خداوند متعال در عین کثرت، واحد دانسته شده و در این باره چنین آمده است:

إنّ صفات الفعل _ مع كثرتها _ ترجع إلی فيض واحد متطوّر بأطوار خاصّة، وذلك هو ما مرّ من مولانا الرضا علیه السلام في قوله: "إنّ الواحد... ليس يقال له أكثر من فعل وعمل وصنع"، فليس له ضمير و قصد زائد مع الفعل _ كما في الإنسان المخلوق بل إنّما أمره واحد _ وهو (كن) أي الصنع وإنّما التعدّد في المصنوع، كما أنّ (كن) _ أي الإيجاد أمر بسيط له ثبات، وإنّما التركّب والتغيّر في الموجود المعبّر عنه بـ: (يكون).

"صفات فعل" با وجود فراوانی خود، در اصل جز فيض واحدی نيستند که به صورت‏های مختلف در مى‏آيد، و اين مطلب همان چيزی است که مولايمان حضرت رضا علیه السلام فرمودند که: "همانا درباره واحد تعالی بيشتر از آفريدن يا ساختن يا انجام دادن، چيزی گفته نمى‏شود"، خداوند مانند انسان نيست که فکر و انديشه و قصدی زائد بر فعل داشته باشد، بلکه امر او واحد است و آن همان "آفريدن" است و تعدد تنها در ناحيه مصنوعات و مخلوقات مى‏باشد.

کما اينکه ايجاد و آفريدن نيز امر بسيطی است که دارای ثبات است و ترکب و تغير تنها در موجودی است که از آن ب"مى‏باشد" تعبير مى‏شود.

"قرآن کریم" عقیده فوق را اعتقادی نادرست دانسته و به شدت با آن مبارزه نموده، مى‏فرماید:

<وَقالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْديهِمْ وَ لُعِنُوا بِما قالُوا بَلْ يَداهُ مَبْسُوطَتانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشاء>.

یهودان پندارند که دست خداوند بسته است، دستشان بسته و بر ایشان لعنت باد که چنین گویند، بلکه دست خداوند باز است، هر گونه که بخواهد اعطا مى‏نماید.

و امام صادق علیه السلام در تفسیر آیه فوق مى‏فرمایند:

<وَقالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ>: لم يقولوا: "إنّه هكذا"، ولكنّهم قالوا: "قد فرغ من الامر فلا يزيد ولا ينقص". فقال اللّه‏ جلّ جلاله تكذيباً لقولهم: <غُلَّتْ أَيْديهِمْ وَ لُعِنُوا بِما قالُوا بَلْ يَداهُ مَبْسُوطَتانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشاء>، ألم تسمع اللّه‏ يقول: <يَمْحُو اللَّهُ ما يَشاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتاب>.

"یهودیان گفتند: دست خداوند بسته است"، منظور آنان این نبود که: "این چنین"، بلکه گفتند: "کار خدا پایان یافته است، پس هیچ چیزی کم و زیاد نمى‏کند". خداوند در تکذیب آنان فرمود: "دستشان بسته باد، و به جهت این گفتارشان بر ایشان لعنت باد. بلکه دست خداوند باز است هر گونه بخواهد انفاق مى‏کند". آیا نشنیده‏ای که خداوند عزّ و جل مى‏فرماید: "خداوند هر چه بخواهد محو و اثبات مى‏فرماید و نزد او ام‏الکتاب است"؟

برخی از اشکالات کلام مزبور:

1. صفات فعل خداوند متعال، جز نفس افعال اختیاری او چیزی نیست، و فعل یا واحد است یا کثیر، بنابراین محال است که در عین کثرت خود واحد باشد.

2. افعال خداوند متعال حقیقتا متعدد است، و اعتقاد به اینکه: "از خداوند متعال یک فعل بیشتر صادر نشده است"، اختصاص به اهل فلسفه دارد که آن را بر مبنای قاعده نادرست "الواحد لا یصدر عنه إلا الواحد: از واحد، جز واحد پدید نیاید" گفته‏اند، و عالم را پدید آمده از ذات خداوند متعال پنداشته‏اند، و حال اینکه عالم "مخلوق" خداوند است نه "صادر" و پدید آمده از ذات او.

3. کلام حضرت رضا علیه السلام که به آن اشاره شد، با توجه به قبل و بعد روایت مذکور و با توجه به روایات صریح دیگری که در این باره آمده است بدین معنا است که: "خداوند متعال در فعل خود نیاز به فکر و اندیشه و تصمیم‏گیری و وسیله و آلت و ابزار ندارد و درباره او تنها گفته مى‏شود که: "انجام داد" و "آفرید"، نه اینکه معنایش این باشد که خداوند متعال تنها یک فعل دارد و همان یک فعل به صورت‏های مختلف متطور مى‏شود و جلوه مى‏کند.

... قال عمران... فأخبرني بأيّ شيء علم ما علم، أبضمير أم بغير ذلك؟

قال الرضا علیه السلام ... يا عمران، أليس ينبغي أن تعلم أنّ الواحد ليس يوصف بضمير، وليس يقال له أكثر من "فعل" و"عمل" "صنع"، وليس يتوهّم منه مذاهب وتجزئة كمذاهب المخلوقين وتجزئتهم.

عمران گفت: پس بفرمایید خداوند آنچه را مى‏داند به چه وسیله‏ای مى‏داند؟ آیا با فکر و اندیشه است یا با غیر آن؟! امام رضا علیه السلام فرمودند:... ای عمران باید بدانی که خداوند یکتا متّصف به داشتن مغز و اندیشه نمى‏شود و درباره او بیش از این گفته نمى‏شود که: "انجام داد" و "خلق کرد" و "آفرید". و هرگز درباره او مانند مخلوقات تصور وجود اجزا نشاید.

4. بین معنای مصدری فعل و ایجاد، با ذات موجود خارجی خلط شده است. ایجاد، معنای مصدری و فعلی بوده به معنای آفرینش خداوند مى‏باشد، و هرگز ممکن نیست که عین وجود خارجی مخلوق باشد. مخلوقات و آفریده‏های جهان، نتیجه آفرینش و فعل خداوند مى‏باشند، نه خود معنای آفریدنِ الهى. بساطت و ترکب و تطور به اطوار مختلف نیز از اوصاف مخلوقات خداوند است، و توصیف فعل و آفریدن خداوند _ که معنایی مصدری است _ به این اوصاف بى‏معناست.

5. ایجاد، معنای مصدری است، و ثبات معنای مصدری و فعلی محال است.

در کتاب مذکور آمده است:

وحيث إنّه موجود بسيط وواحد محض، يصحّ القول بأنّ فيضه الصادر منه أمر واحد بسيط مطلق، داخل في الأشياء لا بالممازجة، و خارج عنها لا بالمباينة، من دون أن يراد من الفيض الواحد الفعل الواحد العدديّ، لأنّ العدد وغيره من الكميّات وهكذا سائر الأعراض، إنّما تقع في المراتب النازلة والوسطی من مراتب ذلك الفيض الواحد بالوحدة الإطلاقيّة، فلا مجال للوحدة العدديّة بالنسبة إلی فيضه العميم ولطفه المطلق _ المعبر عنه بوجه اللّه‏ والفيض المنبسط وهذا هو المراد من القاعدة الفلسفيّة الناطقة: بـ: "أنّ الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد".

از آنجا که خداوند موجود بسيط و واحد محض است، پس مى‏توان گفت که رشحه پديد آمده از ذات او، امر واحد بسيط مطلقی است که بدون در آميختگی با اشيا داخل در آن‏هاست، و بدون جدايی از آن‏ها خارج از آن‏ها مى‏باشد.

و مراد از فيض و رشحه واحد نيز واحد عددی نيست، زيرا عدد و کميات و اعراض ديگر در مراتب و طبقات پايين‏تر و وسط‏ترِ آن فيضِ واحدِ دارای وحدتِ اطلاقی مى‏باشند، پس درباره فيض عميم و لطف مطلق او که با عنوان "وجه‏اللّه‏" و "فيض منبسط" از آن ياد مى‏شود مجالی برای وحدت عددی باقی نمى‏ماند. و منظور از قاعده فلسفى‏ای که مى‏گويد: "از ذاتِ واحد جز حقيقت واحد پديد نمى‏آيد"، نيز همين است.

کلام فوق در تباین آشکار با "معارف برهانی و وحیانى" است چرا که:

1. مراد اهل فلسفه و عرفان از موجود بسیط همان نامتناهی است، و چنانکه بارها توضیح داده‏ایم وجود نامتناهی موهوم و غیر معقول است، و با صرف نظر از معنای بساطت در اصطلاح فیلسوفان
 باید دانست که موضوع فرض "بساطت و ترکب" به معنای واقعی آن، _ همانند تناهی و عدم تناهی تنها ذات متجزی و مخلوق است، و خداوند متعال خالق مقادیر و بر خلاف اشیای دارای اجزا بوده، و شأنیت اتّصاف به اوصاف آن‏ها را ندارد، لذا او نه بسیط است و نه مرکب، و نه متناهی است و نه نامتناهى. نیز در جای خود بیان شده است که تحقّق شى‏ء بسیط _ مانند آنچه درباره نامتناهی گفتیم در عالم مقدار نیز محال است.

2. اگر فیض خداوند عین ذات اوست پس صدور آن از ذات خداوند چه معنایی دارد؟ و اگر غیر اوست پس چگونه دو ذات بسیط واحد مطلق پیدا شدند و موجب محدودیت یکدیگر نشدند؟!

3. "دخول بدون ممازجت" و "خروج بدون بینونت"، صفت ذات خداوند متعال است. وصف مذکور بیانگر این است که "دخول امتزاجى" و "خروج بینونى"ملکه و ویژگی حقایق متجزی است. این وصف اشاره به فراتری ذاتی خداوند از داشتن مقدار و اجزا _ که نتیجه تباین ذاتی او با خلق است _ دارد. بنابراین محال است که این وصف، وصف غیر ذات خداوند و صفت فعل او باشد. بدیهی است تمامی ماسوای خداوند متعال اشیایی عددی و متجزی مى‏باشند و دخولشان با ممازجت، و خروجشان با مبائنت است، و اعتقاد به دخول بدون ممازجت، و خروج بدون مباینت، در مورد سنخ حقایق متجزی و عددی ذاتا محال است.

4. غیر از ذات خداوند متعال، همه چیز عددی است؛ و استثنا کردن چیزی که آن را فیض خداوند پنداشته‏اند از مطلق عدد، نادرست است.

5. فرض وجودِ دو واحد غیر عددى، مستلزم جواز اجتماع نقیضین است، چه اینکه فرض دوئیت تنها در مورد حقیقت عددی ممکن است، و فرض وجود فرد دوم برای حقیقت غیرعددی خلاف ذات آن مى‏باشد. بنابراین عقیده مذکور به جای این که پای ماسوای خداوند را به عالم وحدت حقیقی باز کند، وجود متعالی خداوند را به عالم مقدار و عدد و وحدت اعتباری کشانده، و اعتقاد به وحدت حقیقی او را محال مى‏سازد.

6. اعتقاد به صدور اشیا از ذات خداوند متعال باطل است. تمامی اشیا مخلوق و آفریده حقّ متعالند نه صادر از ذات او.

7. ذاتی که در حقیقت وجود خود قابل تنزّل به مراتب و دارا بودن کمیات و اعراض باشد، دیگر ممکن نیست دارای بساطت و وحدت حقیقی نیز باشد.

8. ذاتی که از آن صدور چیزی امکان داشته باشد، دیگر ممکن نیست مرکب نباشد و نام واحد بر آن نهاده شود.

· اوهام پيرامون معنای وحدت خداوند

"فلسفه" مى‏گوید:

إنّ ذات الواجب... صرف الوجود... وصرف الشيء واحد بالوحدة الحقّة التي لا تتثنّي ولا تتكرّر، فكلّ ما فرضت له ثانياً عاد أوّلاً فالواجب لذاته واحد لذاته.

ذات واجب... وجود صرف است... و هر چيز که صرف و خالص باشد واحد حق است و قابل تکرار و دوم داشتن نيست.

و مى‏گوید:

تعدّد الواجب بالذات، هو تعدّد موجودين غير متناهيين بلحاظ الوجود والكمالات الوجوديّة، وهو يستلزم تناهي كلّ واحد منهما.

تعدد واجب بالذات، يعني تعدد دو موجود نامتناهي از لحاظ وجود و کمالات وجودى، و اين مستلزم اين است که هر يک از آن دو متناهي و محدود باشند.

و مى‏گوید:

لا يمكن تعدّد الواجب لأنّه لو تعدّد لكان المفروض واجباً محدود الوجود ثاني اثنين فلم يكن محيطاً بكلّ وجود.

تعدد واجب‏الوجود ممکن نيست زيرا اگر واجب‏الوجود متعدد باشد لازم مى‏آيد که مفروض ما محدود بوده، و شى‏ء دومی باشد، ودر اين صورت محيط به وجود همه اشيا نخواهد بود.

و مى‏گوید:

إنّ معنی تصديق موجود خارجيّ غير محدود بحدّ في مرتبة من مراتب الوجود، ملازم للتصديق بأنّه لا شريك له في الوجود الخارجيّ.

معنای تصدیق به وجود موجود خارجى‏ای که محدود به هیچ مرتبه‏ای از مراتب وجود نباشد، ملازم با این است که برای او را در وجود خارجی هیچ شریکی نباشد.

و مى‏گوید:

	 وليس صرف الشيء إلّا واحداً 
	إذ لم يكن له بوجه فاقداً 

	فهو لقدس ذاته وعزّته 
	صرف وجوده دليل وحدته
 

	ما لم يكن وجود ذات الواجب 
	صرفاً ومحضاً لم يكن بواجب 

	إذ كلّ محدود بحدّ قد غدا 
	مفتقراً والخلف منه قد بدا
 


و مى‏گوید:

إنّ وحدة الوجود إن لم يكن صحيحة فيلزم أن يكون الحقّ تعالی محدوداً.

اگرعقيده وحدت وجود صحيح نباشد، لازم مى‏آيد که حق تعالی محدود و متناهی باشد.

در کتاب "آموزش فلسفه" نیز آمده است:

دليل وحدت واجب الوجود اين است که وجود الهی بى‏نهايت کامل است و چنين وجودی تعدد بردار نيست.

و در کتاب "علي بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیّة" آمده است:

إنّ أمتن البراهين علی توحيد اللّه‏ سبحانه، هو أنّه موجود مطلق غير مقيّد بشيء ولا نهاية لوجوده، فحينئذ لا مجال لفرض إله آخر، لأنّه فرض محال، لا أنّه فرض للمحال، إذ إدراك الموجود المطلق الغير المتناهي لا يدع مجالاً لفرض واجب آخر، حيث إنّ غير المتناهي قد ملأالوجود كلّه، فأينما تولّوا وجوه عقولكم فثمّ وجه الواجب الواحد الغير المحدود؛ فأين المجال لفرض غيره. وهذا الأصل أعني كون الواجب موجوداً صرفاً غير محدود بحدّ وغير متناه إلی نهاية، هو الأساس لغير واحد من المعارف المستفادة من العترة الطاهرة عليهم‏السلام .

والدليل عليه أيضاً، هو أنّه لو كان محدوداً لكان مخلوقاً لأنّ كلّ محدود فله حدّ لا يتعدّاه، وليس واجداً لما وراء حدّه فله حادّ يعيّن حدّه الخاصّ، فكلّ محدود فهو مخلوق، وكلّ مخلوق فله خالق لا يكون مثله محتاجاً إلی خالق. لأنّ وجوده عين ذاته فلا يحتاج إلی غيره _ كما أنّ الحادث يحتاج إلی قديم لا يكون مثله، فمبدء الحادث، هو الممتنع من الحدوث وهو القديم في الأزل. فبهذا التحليل يمكن أنّ يستدلّ لوحدة الخالق بنفس وجوده الغير المتناهي، لأنّ إطلاق الوجود وعدم تناهيه ليس وصفاً زائداً وأمراً خارجاً عن أصل الوجود، بل ليس إلّا تأكّده وشدّة نوريّته، فلا يكون وصفاً زائداً، فحينئذ يكون إطلاقه وعدم تناهيه _ الذي هو عبارة عن أصل وجوده ومتن حقيقته دليلاً علی وحدته.

محکم‏ترين برهان بر توحيد خداوند سبحانه اين است که او موجودی مطلق و رها از هر قيد و بند است، و وجود او را هيچ نهايتی نباشد، لذا جايی برای فرض معبودی ديگر باقی نمى‏ماند، چرا که اين خود فرضی محال است نه اينکه فرض چيز محالی باشد. زيرا ادراک موجود بى‏نهايت مطلق، جايی برای فرض واجبی ديگر باقی نمى‏گذارد. چه اينکه "غيرمتناهى" تمامی وجود را پر کرده است. پس صورت عقلهای خود را به هر طرف آوريد، آنجا وجه واجب واحد غيرمحدود است، پس مجال فرض وجود غير آن کجاست؟ قانون "نامتناهی و صرف الوجود بودن واجب الوجود"، اساس معارف بسياری است که از خاندان نبوت؟عهم؟ استفاده مى‏شود.

دليل ديگر بر وحدت خداوند اين است که اگر او محدود باشد، مخلوق خواهد بود، زيرا هر محدودی را حدی است که از آن تجاوز نمى‏کند، و دارای آنچه خارج از حد اوست نمى‏باشد، پس يک محدود کننده‏ای دارد که آن را محدود به حد معين آن مى‏سازد. پس هر محدودی مخلوق است، وهر مخلوقی را خالقی باشد که مانند آن نيازمند خالق نيست، زيرا وجودش عين ذاتش مى‏باشد پس محتاج به غير نيست. کما اينکه حادث هم محتاج به موجود قديمی است که مانند خودش نباشد. پس مبدء حادث، آن قديم در ازل است که حدوث درباره آن ممکن نيست. و بنابراين تحليل، ممکن است که برای وحدت خالق، به نفس وجود غيرمتناهيش استدلال شود، زيرا اطلاق و عدم تناهی وجود، وصفی زائد و امری خارج از اصل وجود نبوده، بلکه جز تأکد و شدت نوريت آن چيزی نيست. بنابراين اطلاق و نامتناهی بودن او _ که عبارت از اصل وجود و متن حقيقت اوست، دليل بر وحدت او مى‏باشد.

نقد و اشکال:

1. فرض "اطلاق" و "صرافت" و "غیر مقید بودن" برای یک چیز، یا به معنای واقعی و معقول آن در نظر گرفته مى‏شود و یا به معنای تحریف شده آن که منظور از آن همان نامتناهی بودن شى‏ء است، چنانچه معنای اول اراده شده باشد باید گفت که اطلاق و صرافت امری اعتباری است و وجود حقیقی عینی خارجی ندارد؛ بلکه هر مفروض مطلق و غیرمقید، در واقعیت عینی و خارجی خود مقید و غیرمطلق است، و خداوند متعال یک موجود واقعی دارای وحدت حقیقی است نه یک شى‏ء موهوم دارای وحدتِ اعتبارى، که آن معنای اعتباری از فرض وحدت برای مجموعه اشیا حاصل شده باشد، چنانکه اهل عرفان بر این پندارند و مى‏گویند:

وما في الكون أحديّة إلّا أحديّة المجموع.

و در صحنه وجود هيچ احديتی جز احديت مجموع وجود ندارد.

وحدت از دیدگاه عارف وحکیم مى‏نویسد:

شک نيست که هيئت مجموعيه و صور احاطيه‏ای که اشيا راست برای آن‏ها حقيقتی ورای اين خصوصيات و احديت جمع آن‏ها نيست.

و چنانچه منظور از "اطلاق" و "صرافت"، معنای "نامتناهی بودن" باشد، باید گفت که وجود نامتناهی ثبوتا و اثباتا محال است و اعتقاد به آن عقیده‏ای موهوم و نادرست مى‏باشد. در فلسفه به دو وجهی که گفتیم به روشنی اشاره شده است چنانکه "تعلیقه نهایة الحکمة" مى‏نویسد:

"إنّ الصرافة قد تستعمل في الماهيّات و... يقال "صرف الشيء لا يتثنّی ولا يتكرّر" ومفاده أنّ كلّ ماهيّة بصرف النظر عن عوارضها واحدة وحدة ماهويّة ومفهوميّة، وموطن هذه الصرافة والوحدة هو الذهن فقط... وقد تستعمل الصرافة في الوجود فيراد بها خلوصه عن الجهات الماهويّة والعدميّة... ومرجعها إلی الكمال واللاتناهي المطلقين، ويختصّ الوجود الصرف بالواجب تبارك وتعالی... و يستدلّ بصرافة وجوده تعالی علی وحدته... لأنّه لو فرض له ثان كان له كمال استقلاليّ يكون الواجب الأوّل فاقداً لشخصه، فيلزم أن يكون متّصفاً بعدم ذلك الكمال الموجود في الواجب الآخر المفروض، وهذا ينافي صرافه وجوده وعدم اتّصافه بصفة عدميّة. أمّا الكمالات الموجودة في مخلوقاته فليست مستقلّة عنه ولا يكون الواجب فاقداً لها، حتی يلزم من ثبوتها ثبوت ثان له سبحانه.

"صرافت"، گاهی در مورد ماهيات به کار مى‏رود و... گفته مى‏شود: "شى‏ء صرف به جهت صرافت خود قابل تکرار نيست"، و معنای آن اين است که هر ماهيتی با صرف نظر از عوارضِ آن، واحد است به وحدت ماهوی و مفهومى، و جايگاه اين صرافت و وحدت تنها ذهن است... ديگرگاه، "صرافت" در مورد "وجود" استعمال مى‏شود و منظور از آن "خالص بودن وجود از جهات عدمى" است... و مرجع آن به کمال و نامتناهی بودنِ مطلق است. وجودِ صرف مختصّ به واجباست... و به همين صرافتِ وجود خدا، بر وحدتش استدلال مى‏شود... زيرا اگر برای او دومی در نظر گرفته شود بايد آن دوم دارای کمال استقلالى‏ای باشد که آن کمال استقلالی در واجب اول موجود نباشد، پس لازم مى‏آيد که واجب اولی متّصف باشد به نداشتن کمالی که آن کمال را در واجب ديگری _ که وجود آن را فرض کرده‏ايم _ موجود دانسته‏ايم، و اين معنا با صرافت وجودِ او و عدم اتّصافش به صفت عدمی منافات دارد. کمالاتی هم که در مخلوقات اوست مستقل از وجود او نيستند، و واجب فاقد آن کمالات نمى‏باشد که از ثبوت آن‏ها فرد دومی برای وجود خدا لازم آيد.

2. "اطلاق و تقیید" و "تناهی و عدم تناهى" از خواصّ حقیقت متجزی و شى‏ء مخلوق و دارای اجزا است، و خداوند متعال فراتر از آن است که قابل اتّصاف به صفات مخلوقات مى‏باشد.

3. اگر ممکن باشد چیزی که وجود آن "بى‏نهایت" فرض شده است واجب الوجود باشد، دارای بى‏نهایت اجزای مقداری خواهد بود که هیچ دلیلی برای ممکن الوجود دانستن آن اجزا باقی نمى‏ماند و نام هر یک از آن‏ها را خدا مى‏توان گذاشت، _ چه اینکه اعتقاد به وجود "بى‏نهایت غیر مقداری و غیر متجزّى"، به خودی خود متناقض است تا چه رسد به اینکه گفته شود تمامی اشیای دارای جزء و کل در آن ذات بى‏نهایت حضور دارند و هیچ چیزی خارج از ذات آن وجود ندارد!!، و با فرض بى‏نهایت خدایان، چگونه مجال برای وجود دو خدا وجود نخواهد داشت؟!

4. فرض وجود نامتناهی برای همان فردِ اول آن محال مى‏باشد، بنابراین نوبت به این نمى‏رسد که گفته شود: به علّت نامتناهی بودن ذات خداوند، فرض إله دیگر فرض محال است.

5. نتیجه این سخن که گفته شود: "چون وجود غیرمتناهی کل وجود را فرا گرفته است، پس جایی برای غیر باقی نمى‏گذارد"؛ "وحدت وجود" است نه "وحدت آفریدگار عالمیان"؛

و فرق "وحدت وجود" با "وحدت خداوند" این است که مدعی وحدت وجود مى‏گوید: "غیر از ذات واجب‏الوجود هیچ چیز در کار نیست، نه خلقی است و نه مخلوقى، و نه عابدی است و نه عبادتى، و نه آفریده‏ای است و نه موجودى، بلکه حقیقت عالم هستی منحصر است در وجود یک شخص نامتناهی (خداوند) که هر لحظه به صورتی جلوه مى‏کند"؛ ولی معتقد به وحدت خالق متعال مى‏گوید: "عالم حقیقتا موجود است، و جهان هستی واقعا مخلوق و آفریده خداوند مى‏باشد، نه جزء خالق است و نه کلّ او، و نه صورت اوست و نه جلوه او".

6. اعتقاد به نامتناهی بودن ذات خداوند و فراگیری ذات و هستی او نسبت به تمامی اشیا، اساس معارف اهل فلسفه و عرفان است و ربطی به معارف عترت طاهرة صلوات اللّه‏ علیهم ندارد، بلکه از دیدگاه "برهان و عترت"؟عهم؟ اعتقاد به وجود "نامتناهى" و "بى‏نهایت بودن ذات خداوند متعال" کاملا مردود و غیرمعقول است.

7. درست است که هر چیزی محدود باشد مخلوق است، اما از این مطلب نمى‏توان نتیجه گرفت که ذات خالق نامحدود و بى‏نهایت است، بلکه صحیح این است که گفته شود: "محدودیت" و "عدم محدودیت" از خواص و شؤون ذات متجزی و مخلوق است، و وجود خداوند، متعالی از اتّصاف به صفات مخلوقات و اشیای متجزی است، او نه محدود است و نه نامحدود، بلکه او خالق و آفریننده همه اشیا، و مباین و مخالف با همه آن‏هاست.

8. ملاک عدم نیاز خداوند به آفریننده، نامتناهى‏بودنِ او نیست، بلکه ملاک خالقیت آفریدگار متعال و عدم نیازمندی او به خالق و آفریننده، همان فراتری وجود او از قابلیت اتّصاف به تناهی و عدم‏تناهى، به جهتِ نداشتن جزء و کلّ و مقدار و عدد، و تباین ذاتی او با مخلوقات متجزی قابل وجود و عدم است.

9. ذات قدیم محال است که "مبدء" حادث واقع شود، بلکه "خالق" و آفریننده آن است. بدیهی است مبدأ بودن وجود خداوند متعال نسبت به مخلوقات چنانکه قواعد فلسفى_ مانند قاعده "الواحد" و قاعده "وجوب سنخیت بین علّت و معلول" و غیر آن به صراحت گویای آن است تصویری جز معنای "تولّد" و "ترشّح" وجود خلق از وجود خالق متعال نمى‏پذیرد.

10. اهل فلسفه وجود را حقیقی دارای مراتب دانسته و آن را به دو قسم "متناهى" و "غیرمتناهى" تقسیم مى‏کنند. ایشان گاهی ادعا مى‏کنند که به همین جهت مذهب آنان با عارفانِ وحدت وجودی تفاوت دارد. اینک مى‏گوییم: اگر تقسیم فوق تقسیمی واقعی است، پس نفس وجود اشیای متناهی دلیل بر این است که وصف عدم‏تناهی زائد بر اصل وجود مى‏باشد، چه این که اگر وصف عدم‏تناهی وصفی زائد بر حقیقت وجود نمى‏بود، امکانِ وجود شى‏ء متناهی از میان مى‏رفت و جایی برای تقسیم موجود به متناهی و نامتناهی باقی نمى‏ماند؛ و اگر تقسیم مذکور تقسیمی واقعی نیست باید اهل فلسفه بپذیرند که هیچ تفاوتی بین مذهب ایشان و مذهب وحدت وجودِ عارفان که بارها به بطلان آن اعتراف کرده‏اند باقی نمى‏ماند.

11. اگر وصف "عدم تناهى"، وصفی زائد و خارج از حقیقت وجود نامتناهی _ با صرف‏نظر از موهوم بودن آن _ نباشد، لازم آید که وجود هیچ شى‏ء محدودی _ جز همان حقیقت موهوم _ در خارج ممکن نباشد. و التزام به چنین نتیجه‏ای مخالف حکم بدیهی عقل بوده، و انکار وجود حقیقی اشیای محدود و مخلوق، انکار بدیهی مى‏باشد.

12. تشکیک حقیقت وجود و دارای مراتب بودن آن، قابل قبول نیست، و معنای شدت و ضعف در وجود، مانند هر حقیقت عددی دیگر، غیر از معنای تفاوت اشیا از جهت پذیرش زیاده و نقصان، و تفاضل در اجزای وجود آن‏ها هیچ تصویر دیگری نمى‏پذیرد.

فلسفه خود درباره علّت و معلول مى‏گوید:

العلّة هي تمام المعلول.

"علّت"، تمام و کمال معلول است،

وتمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه.

و "تمام بودن"، به معنای نفسِ همان شى‏ء و زائد بر آن بودن است.

"نهایة الحکمة" مى‏نویسد:

لا اشتداد وتضعّف بين المستقيم والمستدير إذ من الواجب فی التشكيك أن يشمل الشديد علی الضعيف وزيادة، وقد تبيّن أنّ المستقيم لا يتضمّن المستدير وبالعكس.

بين خط مستقيم و منحنى، شدت و ضعف نيست؛ زيرا در تشکيک لازم است که شديد مشتمل بر ضعيف باشد و زيادت بر آن نيز داشته باشد، در حالی که روشن شد که خطّ راست در بردارنده خطّ منحنی نبوده، و خطّ منحنی هم خطّ راست را در بر ندارد.

"تعلیقة علی نهایة الحکمة" نیز در تفسیر تشکیک و معنای ضعف وجود معلول نسبت به علّت مى‏نگارد:

فيعرف المعلول بنقص الوجود وشوبه بالأعدام.

نشانه معلولیتِ معلول این است که در وجود نقصان داشته و با عدم‏ها آمیخته است.

و مى‏نویسد:

إنّ حقيقة الوجود لا تقتضي نقصاً ومعنی عدمياً مطلقاً.

حقيقت وجود اقتضای هيچ‏گونه نقصان و کمبود و معنای عدمی ندارد.

"وحدت از دیدگاه عارف و حکیم" مى‏نویسد:

تشکيک در مرآی عارف و مشهد شهود او به معنای سعه و ضيق مجالی و مظاهر حقيقت واحده است.

"تعلیقات کشف المراد" مى‏نویسد:

... وهذا الإطلاق الحقيقيّ الإحاطيّ حائز للجميع، ولا يشذّ عن حيطته شيء.

اطلاق حقیقی فراگیر، همه چیز را در بر دارد، و هیچ چیز از دایره وجود آن بیرون نیست.

"سبزوارى" در مورد معنای شدت و نورانیت وجود مى‏گوید:

الوجود عنده حقيقة واحدة ذات مراتب متفاوتة بالشدة والضعف ونحوهما وهذا التفاوت لا ينافي الوحدة لأنّ ما به التفاوت عين ما به الاتّفاق، بل يؤكّد الوحدة حيث إنّ دائرة إثباته ووجدانه كلّما كان أوسع وأغزر كان سلوبه وفقدانه أقلّ وأعوز، ولذا سمّي هذه الكثرة كثرة نورانيّة، والماهيّات كثرة ظلمانيّة.

در نظر او [ملاصدرا]، "وجود" حقيقت واحدی است که از جهت قوت‏داشتن و ضعيف‏بودن _ و مانند آن _ دارای مراتب متفاوت مى‏باشد، البتّه اين تفاوت‏ها منافاتی با وحدت آن ندارد، زيرا آنچه سبب تفاوت شده است، عينِ همان چيزی است که سبب وحدت مى‏باشد، بلکه معنای وحدت را تأکيد نيز مى‏کند، زيرا هر چه دامنه وجود و دارايی آن وسيع‏تر و جوشنده‏تر باشد، نداشتن‏ها وکمبودهای آن کم‏تر و ناياب‏تر خواهد بود. و به همين جهت است که اين بيشتری را بيشتری نورانی ناميده‏اند، و ماهيات را بيشتری ظلمانى.

و مى‏گوید:

إنّ الكثرة التي من حيث الشدة والضعف والتقدّم والتأخّر وغيرهما في أصل الحقيقة الوجوديّة كاشفة عن الأشمليّة والأوسعیّة وفقد السلب بما هو سلب الوجود.

کثرت و بيشترى‏ای که در اصل حقيقت وجودى، از حيث شدت و ضعف و پيشی و پسی _ و غير آن دو _ وجود دارد، بيان‏کننده شمول و وسعت بيشتر، و نداشتن کمبود _ از حيث اينکه کمبود وجود است _ مى‏باشد.

و در "تعلیقه نهایة الحکمة" آمده است:

وأمّا علم العلّة بالمعلوم علماً حضوريّاً فيمكن تعلقّه بالموجود المادّیّ بما أنّه موجود مادّيّ. والإشكال بأنّه: لا حضور للموجود المادّیّ لنفسه فكيف يكون حاضراً للعالم؟ مندفع بأنّ غيبوبة أجزائه بعضها عن بعض لا تنافی حضورها للفاعل المفيض.

علم حضوری علّت به معلول، ممکن است که حتّی به موجود مادی هم در عين مادی بودنش تعلق بگيرد. و اين اشکال که گفته شود: موجود مادی حتّی برای خودش هم حضور ندارد پس چگونه ممکن است که برای عالم حاضر باشد، پاسخ اين است که: غايب بودن بعضی از اجزای موجود مادی از بعضی ديگر، منافات با حضور آن برای فاعل مفيض ندارد.

إنّ تجرد المعلوم في العلم الحضوريّ بالغير غير لازم، وإنّ غيبوبة الشيء المادّيّ عن ذاته لا يستلزم غيبوبته عن فاعله المفيض، كيف والمعلول مادّيّاً كان أو مجرّداً ليس إلّا عين الربط بالعلّة فهي مهيمنة عليه ومحيطة به بتمام معنی الكلمة، ولا يتمّ ذلك إلّا بحضوره عندها.

در مورد علم حضوری به غير لازم نيست که معلوم مجرد باشد، و غايب بودن شى‏ء مادی از خودش، مستلزم اين نيست که از فاعل مفيضش هم غايب باشد، چه اينکه معلول _ چه مادی باشد و چه مجرد _ جز عين ربط به علّت چيز ديگری نيست؛ بنابراين، علّت _ به تمام معنای کلمه _ مسلّط و محيط و دربردارنده معلول است، و اين امر ممکن نيست مگر اينکه معلول در ذات علّت حضور داشته باشد.

تمامی مثال‏هایی هم که اهل فلسفه و عرفان برای تبیین مسأله تشکیک وجود به آن استناد کرده‏اند مانند حقیقت نور، و عدد، و حرکت، و خط، و... چیزهایی هستند که اختلاف افراد آن‏ها تنها از جهت زیاده و نقصان مى‏باشد.

[با وجود چنین مبانی و قواعد و تصریحاتى، شگفت است که باز هم اهل فلسفه و عرفان مى‏کوشند برای خداوند وجودی مجرد از داشتن جزء و کل و ماده وجسم و زمان و مکان ارائه دهند، چنانکه مى‏گویند:
إنّ بعض الجهلة من المتصوّفين المقلّدين الّذين لم يحصّلوا طريق العلماء العرفاء، ولم يبلغوا مقام العرفان، توهّموا لضعف عقولهم ووهن عقيدتهم وغلبة سلطان الوهم علی نفوسهم، أن لا تحقّق بالفعل للذات الأحديّة المنعوتة بألسنة العرفاء بمقام الأحديّة وغيب الهويّة وغيب الغيوب مجردةً عن المظاهر والمجالي، بل المتحقّق هو عالم الصورة وقواها الروحانيّة والحسيّة، واللّه‏ هو الظاهر المجموع لا بدونه... وذلك القول كفر فضيح وزندقة صرفة، لا يتفوّه به من له أدنی مرتبة من العلم، ونسبة هذا الأمر إلی أكابر الصوفيّة ورؤسائهم افتراء محض وإفك عظيم، يتحاشی عنها أسرارهم وضمائرهم، ولا يبعد أن يكون سبب ظنّ الجهلة بهؤلاء الأكابر إطلاق الوجود تارة علی ذات الحقّ، وتارة علی المطلق الشامل، وتارة علی المعنی العام العقلي، فانّهم كثيراً ما يطلقون الوجود علی المعنی الظلّيّ الكونيّ، فيحملونه علی مراتب التعيّنات والوجودات الخاصّة، فيجري عليه أحكامها.
 

برخی از کسانی که ادعای تصوف دارند ولی نادان و کورند و روش عالمان عارف را به دست نياورده و به مقام عرفان نرسيده‏اند، از روی ضعف عقول و سستی عقيده و غلبه پادشاه وهم بر نفوس خويش، گمان کرده‏اند: ذات احديت _ که در زبان اهل عرفان موصوف به مقام احديت و نهانی هويت و نهانی در نهان است دارای وجودِ فعلی بر کنار از مظهرها و جلوه‏ها نبوده، و آنچه که متحقّق است همان عالم صورت‏ها و قوای روحانی وحسی آن مى‏باشد، و خداوند همان مجموعه ظاهر است و جز آن وجودی ندارد... اين گفتار، کفر رسوا و زندقه‏ی صرف است، کسی که دارای پست‏ترين مرتبه‏ی علم باشد دهان خود را به آن آلوده نمى‏کند، و نسبت دادنِ اين امر به بزرگان و رؤسای صوفيان، افترای محض و تهمت بزرگی است که باطن وجود ايشان از آن برکنار است. بعيد نيست که سبب اين گمان نادانان درباره‏ی بزرگان اين باشد که اطلاق وجود گاهی بر ذات حق مى‏شود، و گاهی بر مطلقی که شامل همه چيز است، و گاهی ديگر بر معنای عام عقلى؛ زيرا ايشان بسيار مى‏شود که وجود را بر معنای وجود سايه‏ای اطلاق کرده، پس آن را بر مراتب تعينات وجودات مخصوص حمل مى‏کنند، لذا احکام آن‏ها بر آن جاری مى‏شود.
بار دیگر در مبانی و تصریحات اهل فلسفه و عرفان در مسائل مذکور تأمل کنید تا به روشنی ببینید که راه فرار از اشکالات فوق بن‏بستی است که ایشان را هرگز از آن رهایی ممکن نیست.
 ابن‏عربی صریحا مى‏گوید:
إنّ الأشياء لم تفارق خزائنها، وخزائن الأشياء لم تفارق عنديّة الحقّ تعالى، وعنديّة الحقّ تعالی لم تفارق ذات الحقّ تعالى، فمن شهد واحدة من هذه الأمور الثلاثة فقد شهد المجموع، وما في الكون أحديّة إلّا أحديّة المجموع.

اشيا، از خزائن خود جدا نشده‏اند. و خزائن اشيا، "نزد حق تعالی بودن" را وانگذاشته‏اند. و "نزد حقّ تعالی بودن"، از ذات حق تعالی مفارقت نجسته است. پس هر کس يکی از اين امور سه گانه را مشاهده کند، هر سه را مشاهده کرده است. و در صحنه وجود هيچ احديتی جز "احديت مجموع" وجود ندارد.
و "وحدت از دیدگاه عارف و حکیم" مى‏نویسد:

شک نيست که هيئت مجموعيه و صور احاطيه‏ای که اشيا راست برای آن‏ها حقيقتی ورای اين خصوصيات و احديت جمع آن‏ها نيست.
]

در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیّة" مطلب چنین ادامه مى‏یابد:

وهذا هو الحريّ بأن يستفاد من قوله تعالى: <شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ هُو>، أي ألوهيّته يشهد بوحدته، لأنّ الألوهيّة المطلقة الغير المتناهية، تكون شاهدة بأنّه لا شريك له تعالى، ولا مجال لفرضه أصلاً.

فهو تعالی دليل نفسه في التوحيد _ كما أنّه كذلك في أصل الثبوت ببرهان الصدّيقين _ لأن الوجود الحقّ الذي لا يشوبه شيء فهو واجب بذاته وجوباً أزليّاً _ كما في محلّه _ وحيث إنّه صرف الوجود وصرف الشيء لا يتكرّر، فالواجب الخالق لا يتثنّی ولا يتكرّر.

وحيث إنّه بسيط محض، والبسيط المحض لا يفقد شيئاً وإلّا صار مركبّاً من وجدان شيء وفقدان شيء آخر، وهذا هو شرّ التراكيب _ كما قيل _
 لعدم رجوعه إلی البساطة أصلاً فلا مجال حينئذ لفرض الواجب الثاني، وإلّا لزم أن يكون كلّ واحد منهما واجداً لنفسه وفاقداً لشقيقه، فيصير مركبّاً لا بسيطاً.

آنچه گفته شد شايسته است که از اين گفته خداوند تعالى: "خداوند شهادت مى‏دهد که جز او معبودی نباشد" استفاده شود. يعنی الوهيتش شاهد بر وحدانيتش مى‏باشد، زيرا الوهيت مطلق غير متناهى، شاهد بر اين است که او را هيچ شريکی نبوده، و مجالی برای فرض وجود غير او باقی نمى‏ماند.

پس خود خدای تعالى، دليل بر توحيد خود است _ چنانکه در اصل ثبوت بر اساس برهان صديقين نيز چنين باشد _ زيرا وجود حقّی که هيچ چيز با او آميخته نيست، چنان که در جای خود نيز گفته شده است _ وجودِ ذاتی ازلی دارد، و چون خداوند وجود صرف است و هر چيزی که صرف باشد قابل تکرار نيست، پس واجب الوجودِ خالق نيز دوم و تکرار نمى‏پذيرد.

و چون خداوند بسيط محض است، و بسيط محض هيچ‏گونه فقدان ندارد و گرنه مرکب از داشتن و نداشتن مى‏شد، که اين داشتن و نداشتن چنانکه گفته شده است _ و گوينده آن حکيم سبزواری در حاشيه اسفار است‏بدترين نوع ترکيب مى‏باشد، زيرا اصلا به بساطت باز نخواهد گشت پس جايی برای فرض وجود واجب دوم باقی نمى‏ماند، وگرنه هر کدام از آن دو دارای وجود خود، و فاقد وجود همتای خود شده، و در نتيجه مرکب مى‏شد نه بسيط.

نقد و اشکال:

1. امکان تعدد و تکثّر، فرع بر وجود مقدار و اجزا است، و ذاتی که مقدار و جزء و کل ندارد خود به خود نمى‏تواند متعدد و متکثّر باشد، و فرض وجود هر گونه شبیه و نظیر و شریک برای او ذاتا محال است.

بنابراین ذات خداوند متعال از این جهت دلیل بر وحدت ذات خویش است که "جزء" و "کل" و "مقدار" و"اجزا" و "تناهى" و "عدم تناهى" و "اطلاق" و "تقیید"را نسبتی با ذات متعالی او نیست، نه اینکه "عدم تناهى" و "سعه وجودى" او جایی برای وجود شریک باقی نگذاشته باشد.

لذا تأویل آیه مذکور به معنای اطلاق و عدم تناهی وجودی خالق صحیح نبوده و آن برهانی که باید "برهان صدیقین" نامیده شود برهانی است که مکتب وحی اقامه فرموده است و بر اساس آن خداوند را متعالی از اتّصاف به صفات مخلوقات و مقادیر مى‏داند، نه برهان "وجوب و امکان" که اختراع اهل فلسفه و عرفان است و خالق و خلق را شبیه و هم‏سنخ بلکه عین یکدیگر دانسته، وجود عالم و همه اشیا را قدیم و ازلی و ملازم با وجود خداوند مى‏انگارد، و معنای واقعی آفرینش و خلقت را انکار مى‏کند و...
2. قاعده "صرف الشیء لا یتکرر"، چنانچه دلیل وحدت خداوند متعال محسوب شود در نفس خود متناقض و غیرمعقول خواهد بود، زیرا تکرر در وجود از خصوصیات مصداق واقعی اشیا است، اما صرافت و اطلاق یک امر اعتباری است و محال است که در خارج مصداق داشته باشد. هر موجودی که قابلیت اطلاق و تقیید را داشته باشد در تحقّق عینی و وجود خارجی خود مقید بوده و قابل تکرر خواهد بود. و موجود مطلق در خارج مصداق ندارد که حکم به امتناع تکرر وجود آن معنا داشته باشد.

3. بدترین نوع ترکیب، بلکه تنها معنای حقیقی ترکیب، همان "متجزّی بودن" شى‏ء در وجود خارجی است، و بزرگترین مصداق شى‏ء مرکب، همان موجودی است که نامتناهی فرض شده و اعیان همه ممکنات را در حیطه وجود خود دارد، و واجد کمالات همه چیز _ و لو به نحو اتم و اعلی شمرده مى‏شود.

و این اشتباه آشکاری است که فلسفه و عرفان بر خلاف مقتضای برهان و حتّی بدون مناسبت با عرف و لغت، "بساطت" را به معنای "عدم محدودیت" و "اطلاق در وجود عینى"، و در نتیجه به معنای "همه اشیا بودن"؛ و "ترکیب" را به معنای "محدودیت" و "تناهى" معنا مى‏کند،و بر اساس این تحریف در معنای ترکیب ادعا مى‏کند که هیچ موجودی حتّی اجسام و مادیاتِ دارای زمان و مکان و اجزای مختلف، از حیطه وجود خداوند خارج نیست، و این حضور و وجود اشیا در ذات خداوند متعال هیچ اشکالی نداشته، با بساطت وجود او به معنای نامتناهى‏بودن او هیچ گونه تنافی ندارد؟! اختلاف بین "مکتب عقل و وحى" با "مکتب فلسفه و عرفان" در مورد معنای بساطت و ترکب ذات خداوند اختلافی لفظی نیست که با تغییر دادن کلمات و تعبیرات بتوان اختلاف بین آن دو را رفع کرد. بدیهی است اگر این راه حل درست مى‏بود هیچ تفاوتی بین حقّ و باطل نمى‏ماند و ممکن بود هر باطلی را با تغییر الفاظ و عباراتِ آن عین حق دانست.

"نهایة الحکمة" مى‏نویسد:
وهذا المعنى... نوع من البساطة والتركيب في الوجود غير البساطة والتركيب... من جهة الأجزاء الخارجيّة أو العقليّة أو الوهميّة... إنّ المرتبة... كلّما عرجت وزادت قرباً من أعلی المراتب قلّت حدودها واتّسع وجودها حتّی يبلغ أعلی المراتب فهی مشتملة علی كلّ كمال وجوديّ من غير تحديد ومطلق من غير نهاية .

اين معنا... نوعی از بساطت و ترکيب در وجود است که غير از بساطت و ترکيب از جهت اجزای خارجی يا عقلی يا وهمی مى‏باشد...
هر چه مرتبه بالاتر رود و به بالاترين مراتب نزديک‏تر شود، حدودش کمتر مى‏شود، و وجودش وسيع‏تر مى‏گردد، تا اينکه به بالاترين مراتب برسد، که آن مشتمل است بر همه کمالات وجودی، بدون هر گونه حد و نهايتی .

4. اگر ذات خداوند "وجود مطلقِ بى‏نهایت" و "واجد همه چیز" باشد، خلقت و آفرینش چه معنای صحیحی مى‏تواند داشته باشد که بر اساس آن بتوان واجب الوجود را مستحقّ عنوان خالقیت هم دانست؟! کتاب مذکور خود مى‏نگارد:

إنّ الخالق واحد لا شريك له، لأنّ المطلق الغير المتناهي قد ملك الوجود كلّه فلا مجال لغيره، إذاً الثاني المفروض لا بدّ وأن يكون له من الوجود سهم، ولا سهم لغير المطلق المذكور منه أصلاً فهو الخالق مطلقاً، كما قال سبحانه: <اللَّهُ خالِقُ كُلِّ شَيْ‏ء> فمن صدق عليه اسم الشيء؛ فهو مخلوق للّه‏ تعالى، ومشمول لسعه رحمته وخلقته.

همانا خالق، واحد است و شريکی ندارد، زيرا مطلق غيرمتناهى، همه وجود را شامل شده و مجالی برای وجود غير او نيست، چرا که آن چيز دومی که فرض کرده‏ايم به ناچار بايد سهمی از وجود داشته باشد، در حالی که غير از آن موجود مطلق بى‏نهايت را هيچ سهمی از وجود نيست پس خالق مطلقا اوست، چنانکه خود او _ سبحانه فرمايد: "خداوند خالق همه چيز است"، پس هر چيز که اسم "شيء" بر آن صادق باشد، مخلوق خدای تعالی است، و مشمول وسعت رحمت و آفرينش او مى‏باشد.

اینک جای این پرسش هست که:

در صورتی که وجود مطلق نامتناهى، همه وجود را پر کرده و جایی برای غیر خود باقی نگذاشته باشد، مخلوق چه سهمی از وجود تواند داشت تا اسم شى‏ء بر آن صادق آید، و مخلوق خداوند متعال باشد و مورد تکلیف و امر و نهی و ثواب و عقاب و جزا و پاداش قرار گیرد.

اگر غیر از ذات خداوند متعال هیچ چیزی سهمی از وجود ندارد، و هیچ مجالی برای وجود غیر خداوند نیست، پس چگونه مى‏توان گفت: هر چیز که نام شى‏ء بر آن توان نهاد مخلوق خداوند است؟!

· نقد برهان فلسفی اثبات واجب الوجود

در اینجا شایسته است نگاهی به نمونه‏ای از آخرین تحقیقات و نظرات فلسفی درباره برهان اثبات وجود خداوند و برخی از اشکالات آن داشته باشیم.

اهل فلسفه مى‏گویند:

وجود، حقیقتی دارای مراتب است و هر مرتبه‏ای از آن را که در نظر بگیریم، مرتبه‏ای از آن بالاتر و مرتبه‏ای از آن پائین‏تر وجود دارد. وجودِ هر مرتبه‏ای معلولِ مرتبه بالاتر از خود، و علّت مرتبه پایین‏تر از خود است. وجودِ هر مرتبه پایینى، خارج از حیطه وجودی مرتبه بالاتر از خود نیست و وجود جدا و مستقل از آن ندارد. بالاترین مرتبه وجود _ که بى‏نهایت، بلکه بى‏نهایت فراتر از بى‏نهایت است _ همان وجود خداوند است که واجب‏الوجود و علّت کل، یعنی محیط بر کل است و هیچ چیزی خارج از وجود آن نیست.

نقد و اشکال:

اشکال اول) حقیقتی که دارای مراتب باشد _ به گونه‏ای که هر مرتبه‏ای از آن که فرض شود مرتبه‏ای فراتر از آن قابل تصور باشد _ سلسله‏ای عددی بوده و نامتناهی لا یقفی (غیر ایستا) نامیده مى‏شود. چنین حقیقتی محال است به وجود مرتبه‏ای منتهی شود که نامتناهی حقیقی (با صرف نظر از محالیت ذاتی وجود نامتناهی حقیقى) باشد، تا اینکه ممکن باشد نام آن را واجب الوجود یا غیر آن بگذاریم، لذا وجودِ موضوعِ واجب الوجودِ فلسفی ذاتا محال است، و برهان ایشان ثبوتا باطل مى‏باشد. فلسفه خود مى‏پذیرد که:

إنّ العدد ليس بمتناه، و معناه أنّه لا يوجد مرتبة من العدد إلّا ويمكن فرض ما يزيد عليها، وكذا فرض ما يزيد علی الزائد، ولا تقف السلسلة حتّی تنقطع بانقطاع الاعتبار، ويسمّی غير المتناهي اللايقفي، ولا يوجد من السلسلة دائماً بالفعل إلّا مقدار متناه و ما يزيد عليه فهو في القوّة. وأمّا ذهاب السلسلة بالفعل إلی غير النهاية علی نحو العدول دون السلب التحصيليّ فغير معقول.

همانا عدد پايان ندارد، و معنای اين سخن اين است که هيچ مرتبه‏ای از عدد پيدا نمى‏شود مگر اينکه فرض فراتر از آن نيز ممکن است، و همچنين فراتر از آن فراتر را نيز مى‏توان مفروض داشت، و اين سلسله جز به انقطاع فرض ما انقطاعی ندارد. و آن، نامتناهی لايقفى] حقيقتی که در هيچ حدی متوقّف نمى‏شود،ولی دائما محدود است] مى‏باشد. از اين سلسله، هيچگاه جز مقداری متناهی و محدود، وجودِ فعلی پيدا نمى‏کند. وآنچه قابل افزايش بر آن است تنها قابل وجود است؛] نه موجودِ فعلی [اما اينکه اين سلسله بالفعل نامتناهی باشد _ به نحو عدول نه به نحو سلب تحصيلی _ غير معقول است.

بنابراین موجب شگفتی بسیار است که چسان مطلب به این سادگی در طول صدها سال تعمق و تفکر از نظر اهل فلسفه دور مانده و ایشان بین احکام نامتناهی لایقفی (که هرگز نامتناهی نخواهد شد)، با نامتناهی حقیقی (که البتّه صرفا موجودی موهوم بوده و وجود آن محال ذاتی است) خلط کرده‏اند.

اشکال دوم) موضوع فرض "تناهی و عدم تناهى" _ مانند "ملکه و عدم"، تنها حقیقت متجزی و عددی است، و نسبت‏دادنِ آن به ذاتی که بر خلاف مقدار و عدد است موضوعا باطل مى‏باشد. لذا فرض موجود نامتناهى‏ای که جزء و کل نداشته باشد به خودی خود متناقض است، و خداوند متعال که جزء و کلّ و مقدار و عدد و زمان و مکان ندارد، ذاتا به کوچکی و بزرگی و کمی و زیادی و تناهی و عدم‏تناهی وصف نمى‏شود. امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

ليس بذي كبر امتدّت به النهايات فكبّرته تجسيماً، ولا بذي عظم تناهت به الغايات فعظّمته تجسيداً، بل كبر شأناً وعظم سلطاناً.

بزرگی او به این گونه نیست که جوانب مختلف، وجودِ او را به اطراف کشانده باشند، و گرنه تو او را تنها جسمی بزرگ انگاشته‏ای، و دارای آن چنان عظمتی نیست که همه اطراف به او پایان یافته باشند، و گرنه در این صورت تو او را تنها جسدی بزرگ پنداشته‏ای، بلکه او دارای بزرگی شأن و عظمت سلطنت است.

اشکال سوم) جز خداوند متعال، همه اشیا، قابل وجود و عدمند؛ و مخلوق، حقیقتی دارای مقدار و اجزا است که نسبت ذاتِ آن با وجود و عدم کاملا یکسان و مساوی است، و فرض هر گونه اولویت وجودی برای آن خلافِ ذاتش مى‏باشد. تفاوت و تعدد و تمایز اشیاى متجزی و مخلوق نیز به نفسِ اجزای عینی و ترکیبی آن‏ها مى‏باشد، و اعتقاد به تعدد و تفاوت اشیا از جهت تشکیک و شدت و ضعف وجود آن‏ها در ضمن یک حقیقت بسیط و بدون جزء و غیرقابل زیاده و نقصان، غیرمعقول و خلاف ذات آن‏ها است. امام جواد علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ ما سوی الواحد متجزّئ، واللّه‏ واحد لا متجزّئ ولا متوهّم بالقلّة والكثرة، وكلّ متجزّئ أو متوهّم بالقلّة والكثرة فهو مخلوق دالّ علی خالق له.

همانا جز خداوند یگانه، همه چیز دارای اجزا است، و خداوند یکتا نه دارای اجزا است و نه قابل تصور به کمی و زیادی مى‏باشد. هر چیزی که دارای اجزا بوده یا قابل تصور به کمی و زیادی باشد مخلوق است و دلالت بر این مى‏کند که او را خالقی مى‏باشد.

شکی نیست که حقیقت دارای مراتب حقیقتی عددی است، وموضوع عدد "کمیت و مقدار و قابلیت زیاده و نقصان" مى‏باشد. فلسفه خود درباره محال بودنِ تشکیک در مورد حقایق دارای کمیت معترف است که:

إنّ الكمّ لا يوجد فيه التشكيك بالشدة والضعف وهو ضروريّ أو قريب منه، نعم يوجد فيه التشكيك بالزيادة والنقص.

همانا در کميت و مقدار، تشکيک از جهت شدت و ضعف وجود ندارد، و اين حکم يا بديهی است و يا نزديک به بديهى. آری در آن تشکيک از جهت زياده و نقصان پيدا مى‏شود.

خودِ اهل فلسفه و عرفان نیز برای عقیده "تفاوت تشکیکی اشیا"،تفسیری جز "تفاوت کمی (مقدارى) آن‏ها" نیافته، و به صراحت پذیرفته‏اندکه: تفاوت وجود خالق و خلق از جهت محدودیتِ خلق، و عدم محدودیت و احاطه وجودی خداوند است، و هیچ چیزی _ حتّی مادیات و اجسام، از حیطه وجود حقّ متعال خارج نمى‏باشد.

ملا هادی سبزواری مى‏گوید:

من لوازم الوجوب، التماميّة وفوق التماميّة بالنسبة إلی الوجودات الّتي دونه، وسيجيء أنّ تمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه؛ وأنّ البسيط كلّ الأشياء دونه بنحو أعلى.

از لوازم واجب‏الوجود بودن، تماميت و فوق تماميت نسبت به وجودات پايين‏تر از آن مى‏باشد. و به زودی خواهيم گفت که "تماميت يک چيز"، خودِ همان چيز مى‏باشد وفزونى‏های بر آن. و نيز خواهيم گفت که: وجودِ بسيط (خداوند)، مساوی با تمامی اشيا و موجودات پايين‏تر از آن به نحو اعلی مى‏باشد.

ملاصدرا نیز تصریح مى‏کند:

إنّ تمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه.

کمال و تمام شى‏ء، يعنی خودِ همان شى‏ء و فزون‏تر بر آن.

بنابراین اعتقاد به تفاوت تشکیکی اشیا از جهت شدت و ضعفِ در وجود، موهوم بوده، و نتیجه مبانی فلسفی در مورد تفاوت خالق و خلق _ که از آن با تعبیر شدت و ضعف یاد مى‏شود _ منحصر به این مى‏شود که: یکی بى‏نهایت از دیگری بزرگتر باشد و دیگری بى‏نهایت از آن کوچکتر! فسبحانه و تعالی عمّا یصفه الواصفون، وینحله المحددون من صفات الأقدار ونهایات الأقطار. بلکه با توجه به اینکه "بى‏نهایت بزرگ"و "بى‏نهایت کوچک" مصداق واقعی نداشته و وجود هر دوی آن‏ها محال ذاتی است، نتیجه این مى‏شود که بر اساس تعریف ایشان خالق و مخلوق هر دو ممتنع‏الوجود (چیزی که وجودِ آن ذاتا محال است) باشند.

اشکال چهارم) بر اساس برهان قطعی عقلی و ضرورت غیرقابل انکارِ مکتب وحی و شرع، آفریننده و خالق و علتّ حقیقی وجود مخلوقات آن است که آن‏ها را ایجاد فرموده باشد، ولی چنانچه بر اساس برهان فلسفی مذکور، علّت و معلول را اینگونه تفسیر کنیم که: معلول مرتبه‏ای از وجود علت است که خارج از حیطه وجود آن نبوده و وجود مستقل و جدا از آن ندارد، بدون شک مخلوقات را اجزای وجود خداوند دانسته‏ایم نه مخلوقات او.

شکی نیست که مخلوقات، در هستی خود، هرگز مستقل نیستند، اما عدمِ استقلالِ وجودی اشیا، به این معنا نیست که وجود آن‏ها خارج از ذات خداوند متعال نیست، بلکه وضوحا به این معنا است که: وجود و بقای آن‏ها وابسته به اراده و مشیت و ایجاد خداوند مى‏باشد و بدون آفرینش و مشیت او وجود و بقا نخواهند داشت.

اشکال پنجم) موجودی که دارای بى‏نهایت مراتب وجودی فرض شده باشد دارای بى‏نهایت اجزا مى‏باشد، و اعتقاد به واجب الوجودی که مرکب از بى‏نهایت اجزا باشد (که تنها معنای واقعی ترکیب نیز همین است، نه ترکیب از وجود و عدم، که صرفا امری اعتباری مى‏باشد و بدون جهت آن را از اقسام ترکیب، بلکه بدترین اقسام ترکیب نامیده‏اند) در حقیقت اعتقاد به بى‏نهایت واجب الوجود مى‏باشد، نه اعتقاد به خدای واحد یگانه بى‏نظیری که ذاتا غیرقابل انقسام و تولید و تولّد و صدور و تجلّی و ظهور و تصور و توهّم است.

اشکال ششم) گرچه اعتقاد به وجود نامتناهى، موهوم و خلاف مقتضای عقل و برهان است، اما اعتقاد به وجود بى‏نهایتی که مرتبه‏ای فراتر از آن، آن‏هم بى‏نهایت فراتر و نامتناهى‏تر از آن!! وجود داشته باشد به هیچ وجه قابل توجیه نیست.

· فصل چهارم
· ادعای نابجای ادراک كنــه ذات خــداوند

از دیدگاه برهان و وحى، امکان "معرفت و شناخت" تنها درباره موجودی است که دارای "مقدار و اجزا" باشد، موجود بر خلاف مقدار ذاتا از حیطه وصول و ادراک و شناخت خارج مى‏باشد. چنین موجودی جز از طریق آثار و مخلوقات خود مورد تصدیق قرار نمى‏گیرد، و هرگز علم به کنه وجود آن حاصل نمى‏شود.

این مطلب درست بر خلاف دیدگاه معرفت بشری است که کنه ذات خداوند را "حقیقت وجود" مى‏داند
 و حقیقت وجود را به "هستی مطلق و بى‏انتها" _ که شامل همه چیز و مجموعه کائنات است _ تفسیر مى‏کند، و ذات خداوند را بدون واسطه و به خودی خود قابل وصول و ادراک و شهود و شناخت مى‏شمارد.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

ممتنع عن الأوهام أن تكتنهه، وعن الأفهام أن تستغرقه، وعن الأذهان أن تمثّله، قد يئست من استنباط الإحاطة به طوامح العقول، ونضبت عن الإشارة إليه بالاكتناه بحار العلوم... قد ضلّت العقول في أمواج تيّار إدراكه، وتحيّرت الأوهام عن إحاطة ذكر أزليّته... ولا وصف يحيط به... فلا إليه حدّ منسوب، ولا له مثل مضروب... تعالی عن ضرب الأمثال والصفات المخلوقة علوّاً كبيراً.

امکان ندارد که وهم‏ها حقیقت وجود او را دریابند، و فهم‏ها به کنه ذات او برسند، و ذهن‏ها او را ممثّل سازند، عقل‏های بلندپرواز از یافتن حقیقت ذات او مأیوسند، و دریاهای علم از اشاره به کنه وجود او مى‏خشکند... عقل‏ها در امواج طوفان ادراک او گمند، و اوهام از یاد ازلیت او در تحیرند، نه وصف، او را درمى‏یابد...و نه زبان، حقیقت او را بیان مى‏دارد، و نه مثالی برای شناساندن او پیدا مى‏شود... فراتر از این است که به وصف‏ها و مثال‏های مخلوق شناخته شود فراتری بزرگى.

و مى‏فرمایند:

...لا إيّاه وحّد من اكتنهه، ولا حقيقته أصاب من مثّله، ولا به صدّق من نهّاه ولا صمد صمده من أشار إليه، ولا إيّاه عنی من شبّهه، ولا له تذلّل من بعّضه، ولا إيّاه أراد من توهّمه.

...آنکه به جستجوی کنه وجود او پردازد از توحید او دور افتاده است، و آن که او را به مثال شناسد به حقیقت شناخت او نرسیده است، و هر کس او را در اندازه آورد ایمان به او نیاورده است، و آنکه ذات او را در نظر آورد یکتایی و صمدانیت و نظیر نداشتن او را از نظر دور داشته است، هر کس او را شبیه و هم‏سنخ خلق داند او را قصد نکرده است، و هر کس او را دارای جزء بداند عظمت او را از میان برده است، و هر کس او را در توهّم آورد او را اراده نکرده است.

· ادعای اهل فلسفه در مورد معرفت كنه ذات خداوند

فلسفه ادعا مى‏کند کنه وجود غیرقابل شناخت خداوند را شناخته، و دانسته است که خدا چیزی جز "حقیقت وجود" نبوده، و حقیقت وجود نیز چیزی جز کلّ موجودات و واقعیات جهان هستی نمى‏باشد، چنانکه ملاصدرا مى‏گوید:

توحيد عرشي: إعلم أنّ ذاته تعالی حقيقة الوجود بلا حدّ، وحقيقة الوجود لا يشوبه عدم، فلابدّ أن يكون بها وجود كلّ الأشياء وأن يكون هو وجود الأشياء كلّها إذ لو كانت تلك الذات وجود الشيء بعينه أو الأشياء بأعيانها ولم تكن وجوداً لشيء آخر أو لأشياء أخری لم تكن حقيقة الوجود، فإذن لمّا كان واجب الوجود محض حقيقة الوجود الصرف الذي لا أتمّ منه فلا خارج عنه إلّا النقائص العدميّة والأعدام، فهو كلّ الذوات ولا يشذّ عنه شيء من الموجودات من حيث كونه موجوداً بل من حيث كونه ناقصاً أو معدوماً.

توحيد عرشی: بدانکه کنه ذات خداوند تعالی "حقيقت وجود نامتناهى"است و حقيقت وجود با هيچ عدمی نمى‏آميزد، پس بايد حتما وجود همه اشيا به آن بوده و آن هم وجود همه اشيا باشد زيرا اگر آن ذات، وجود يک شى‏ء يا چند شى‏ء بوده، و وجود شى‏ء يا اشيايی ديگر نباشد، لازم مى‏آيد که حقيقت وجود نباشد، پس از آنجا که خدا محضِ حقيقت وجود صرف است که هيچ چيز کامل‏تر از او وجود ندارد، هيچ چيزی خارج از وجود او نخواهد بود مگر نقائص عدمى، پس او خود همه چيزها است و هيچ يک از موجودات از حيث موجود بودن از وجود او خارج نيست، بلکه تنها از اين جهت از او خارج است که يا محدود است و يا اصلا وجود ندارد.

و در "تحفة الحکیم" آمده است:
	وحيث إنّه وجود محض 
	فكونه كلّ الوجود فرض 

	 صرف الوجود ذاته البسيطة 
	 بكلّ معلولاته محيطة 

	فإنّه كما اقتضی الشهود 
	 كلّ الوجود كلّه الوجود 

	فذاته بمقتضی الجمعيّة 
	 حقيقة الحقائق العينيّة 

	وكنهه يعرف بالشهود 
	 لا غير كالرسوم والحدود 

	 وهو وجود مطلق كما وصف 
	وكونه خيراً بديهيّاً عرف 

	ما لم يكن وجود ذات الواجب 
	صرفاً ومحضاً لم يكن بواجب
 


باید گفت با صرف نظر از اینکه "وجود صرف" محال است در خارج مصداق داشته باشد، این تناقضی آشکار است که از طرفی گفته شود: "ذات خداوند شناخته نمى‏شود"، و از طرف دیگر گفته شود: "کنه ذات خداوند وجود است و به علم حضوری شناخته مى‏شود"، مضافا بر اینکه در نظر اهل فلسفه و عرفان، این‏گونه غیرقابل شناخت بودن (یعنی غیرقابل شناخت بودن از حیث کنه وجود)، اختصاصی به وجود خداوند متعال نداشته بلکه از دیدگاه آنان همه اشیا از این جهت غیر قابل شناخت مى‏باشند، چنانکه "تعلیقه نهایة الحکمة" مى‏نویسد:

إنّ العقل لا يعرف كنه الوجود الحقيقيّ، وإنّ الموجودات حقايق مجهولة الأسامي، فإنّ شأن العقل إنّما هو إدراك المفاهيم، الذي هو أحد أقسام العلم الحصولي، والوجود الخارجيّ لا يعرف بما أنّه حقيقة عينيّة إلّۀا بالعلم الحضوريّ.

همانا عقل، کنه وجود حقيقی را نمى‏شناسد و موجودات حقايقی بى‏نشانند، زيرا شأن عقل تنها شناخت مفاهيم که يکی از اقسام علم حصولی است مى‏باشد، اما وجود خارجی از حيث اينکه حقيقت عينی است جز به علم حضوری شناخته نمى‏شود.

این را هم بگوییم: چنانکه ادعای شناخت خداوند به وسیله حصول صورت او در ذهن مستلزم این است که خداوند وجودی متجزّی و مخلوق داشته باشد، ادعای شناخت او به علم حضوری نیز دارای مفاسد بیشتری بوده و مستلزم این است که خالق متعال و ماسوای او _ که اشیایی دارای مقدار و اجزا و قابل انقسامند _ عینا یک چیز بوده، و هر کدام عینا در ذات دیگری به نحو جزء و کل حضور داشته باشند، و این مطلب خلاف عقل و نقل و فطرت توحیدی مى‏باشد.

از جهت علم حضوری هم باید دانست که شناخت ذات خداوند و سایر اشیا در نظر اهل فلسفه و عرفان یکسان است، و ایشان معتقدند که هر معلولی در ذات علّت خود حضور داشته و به اندازه وجود خود دارنده وجود علّت خویش است و به آن علم حضوری دارد.

با توجه به آنچه گذشت چنانچه کسی بگوید: درست است که اهل فلسفه مى‏گویند: کنه ذات خداوند همان حقیقتِ وجود است، اما خود ایشان بیان مى‏دارند که حقیقت وجود قابل شناخت نیست، چنانکه ملاهادی سبزواری مى‏گوید:
	مفهومه من أعرف الأشياء 
	وكنهه في غاية الخفاء 


پاسخ این که این پندار با غفلت کامل از مبانی و تصریحات اهل فلسفه در این باره حاصل شده است زیرا اهل فلسفه شناخت حقیقتِ وجود را تنها به علم حصولی محال مى‏دانند نه به علم حضورى، ایشان درباره شناخت حقیقت وجود که آن را همان ذات خداوند مى‏دانند، مى‏گویند: 

ما به حقيقت هستی نمى‏توانيم پی ببريم زيرا... شناختن هر چيزی يا به واسطه ماهيت آن مى‏باشد، و يا به واسطه خواصّ آن، و در حقيقت هستی هيچ‏کدام از اين دو چيز حقيقتا تحقّق ندارد... پس از اين روی بايد گفت ما به هيچ وسيله‏ای واقعيت هستی را نمى‏توانيم بشناسيم و از همين جا روشن است که واقعيت هستی بايد يا بالذات و خود به خود معلوم و يا شناختن وی محال باشد، و چون ما به واقعيت پی برده‏ايم بايد اينگونه نتيجه گرفت که واقعيت بالذات معلوم است و هرگز مجهول نمى‏شود _ يعنی فرض واقعيت مجهوله عينا فرض واقعيت بى‏واقعيت است.

· شناخت مخلوقات، تنها راه شناخت خداوند

معرفت خداوند جز از راه تصدیق عقلی به وجود او از جهت "وجود آثار و مخلوقات" او امکان ندارد، و معرفتِ مستقیم و بدون واسطه، تنها به مخلوقات و اشیای دارای مقدار و اجزا تعلّق مى‏گیرد.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ معروف بنفسه مصنوع... بصنع اللّه‏ يستدلّ عليه، وبالعقول تعتقد معرفته، وبالفطرة تثبت حجّته، خلق اللّه‏ الخلق حجاباً بينه وبينهم.

هر چیزی که مورد شناخت واقع شود مصنوع و مخلوق است...از آفرینش خداوند متعال بر وجود او استدلال مى‏شود، و به واسطه عقول ایمان و معرفت به او حاصل مى‏شود، و به فطرت‏حجت او قرار مى‏یابد، مخلوقیت خلایق خود حجاب بین خالق و خلق است.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

ليس بإله من عرف بنفسه، هو الدالّ بالدليل عليه.

هر چیزی که شناخته شود معبود نیست، خداوند آن است که به وسیله دلیل بر وجود خود راهنمایی مى‏کند.

سید الشّهدا علیه السلام مى‏فرمایند:

ليس بربّ من طرح تحت البلاغ.

آنکه در دسترس وصول و رسیدن باشد، پروردگار نیست.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

ما تصوّر فهو بخلافه.

هر چه در تصور آید، خداوند بر خلاف آن است.

و مى‏فرمایند:

دليله آياته، ووجوده إثباته.

دلیل وجود او آیات و نشانه‏های اویند، و وجود او اثبات اوست.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

ولا يعرف إلّا بخلقه تبارك وتعالى.

خداوند جز به خلق خویش شناخته نمى‏شود.

امام باقر علیه السلام مى‏فرمایند:

لم تره العيون بمشاهدة العيان، ورأته القلوب بحقائق الإيمان، لا يعرف بالقياس، ولا يدرك بالحواسّ، ولا يشبه بالناس، موصوف بالآيات، معروف بالعلامات.

دیدگان او را به مشاهده عیانی ندیده‏اند، و دیده‏های دلها به حقیقت ایمان او را یافته‏اند. با مقایسه شناخته نمى‏شود، و با حواس ادراک نمى‏گردد، و به مردمان شباهت ندارد . تنها به آیات خود وصف مى‏شود، و شناخت او از راه نشانه‏هایش مى‏باشد.

و مى‏فرمایند:

بها تجلّی صانعها للعقول، وبها احتجب عن الرؤية، وإليها تحاكم الأوهام، وفيها أثبت غيره، ومنها أنيط الدليل، وبها عرّفها الإقرار، وبالعقول يعتقد التصديق باللّه‏، وبالإقرار يكمل الإيمان به.

آفریدگارِ اشیاء از راه خود مخلوقات برای آن‏ها تجلّی کرده است. و به _ ملاک قابل رؤیت بودن خودِ آن‏ها_، قابل رؤیت نیست، و تحاکم اوهام را به سوی خود آن‏ها کشانده است، و در خود آن‏ها تباین و غیریت خود با اشیاء را اثبات فرموده است، آن‏ها را دلیل بر وجود خود قرار داده است، و به وجود خودِ آن‏ها ایمان و اقرار به وجود خود را شناسانده است، تصدیق به وجود خداوند به وسیله عقل حاصل مى‏شود، و با اقرار به وجود او ایمان کامل است.

و مى‏فرمایند:

... إذاً لقامت فيه آية المصنوع، ولتحوّل دليلاً بعد ما كان مدلولاً عليه.

... در این صورت نشانه مصنوعیت در وجود او پدیدار مى‏شد، و پس از اینکه باید به واسطه غیرِ او بر وجود او استدلال مى‏شد، گویای نیازمندی خویش بوده، و خودِ او دلیل بر وجود غیرِ خود مى‏گردید.

"عمران صابى" فیلسوف زمان حضرت رضا علیه السلام از آن حضرت پرسید:

يا سيّدي، فبإيّ شيء عرفناه؟ قال: بغيره.قال: فأيّ شيء غيره؟ قال الرضا عليه السلام: مشيّته واسمه وصفته وما أشبه ذلك، وكلّ ذلك محدث مخلوق مدبر.

مولای من، خداوند را به چه چیز مى‏شناسیم؟ امام علیه السلام فرمودند: به وسیله غیر او؛ گفت: غیر او چیست؟ حضرت فرمودند: مشیت و اسم و صفت او و مانند آن. و همه اینها مخلوق و محدث مى‏باشند.

و فرمودند:

ويستدلّ عليه بخلقه حتی لا يحتاج في ذلك الطالب المرتاد إلی رؤية عين، ولا استماع أذن، ولا لمس كفّ، ولا إحاطة بقلب.

به وجود خلق بر وجود او استدلال مى‏شود تا اینکه جوینده را نیاز به دیدن چشم، یا شنیدن گوش، یا لمس دست، و یا احاطه با قلب نباشد.

در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" آمده است:

إنّ التفكّر في أمر اللّه‏ تعالی _ الذي جعله مولانا الرضا علیه السلام أصل العبادة ومغزاها _ إنّما يتمّ بمعرفة آياته النفسيّة وغيرها، عدا ما للوحديّ من أوليائه الذين يعرفونه تعالی به تعالی ويعرفون غيره به، لا أنّهم يعرفونه بغيره _ اذ ليس لغيره من الظهور ما ليس له حتّی يكون ذلك الغير هو المظهر له.

تفکر در امر خدا... _ که مولايمان حضرت رضا علیه السلام آن را اصل و ريشه عبادت قرار داده‏اند _ با معرفت آيات نفسيه الهی و غير آن تمام مى‏شود، جز اينکه اندکی از اوليای خداوند او را به خودش مى‏شناسند، و غير خدا را هم به خداوند مى‏شناسند نه اينکه خداوند را به واسطه غير او بشناسند. زيرا هيچ چيزی غير از خداوند هيچ‏گونه ظهوری ندارد که خداوند آن ظهور را نداشته باشد تا اينکه آن چيز بتواند ظاهر کننده خداوند باشد.

ادعای فوق، مطلب درستی نیست زیرا چنانکه گفتیم راه شناخت خداوند _ که دارای مقدار و اجزا و زمان و مکان و شکل و شبح و... نیست _ منحصر است به تصدیق عقلی به وجود او از طریق وجود آثار و مخلوقاتِ او، و در عرض این راه، راه دیگری وجود ندارد
 که اختصاص به برخی از اولیای خدا داشته باشد، بلکه اولیای حقیقی خداوند متعال، تنها او را از راه آثار و آیات و مخلوقاتش مى‏شناسند که در همین صورت البتّه او را به خودش شناخته‏اند نه به غیر او، زیرا معنای "شناخت خداوند متعال به خودش"، این نیست که ذات او بدون واسطه و از غیر طریق آثارش مورد شناخت قرار گرفته و شهود شده باشد، بلکه معنای صحیح معرفت خداوند به خودش و نه غیر خودش، دارای وجوه دیگری است که به برخی از آن‏ها اشاره مى‏کنیم:

· معرفة الله بالله (شناخت خداوند به خودش) یعنی چه؟

وجه اول) از آنجا که ذات خداوند، متعالی از دارا بودن مقدار و اجزا، و منزّه از داشتن شکل و شبح و شبیه و مثل و مانند و نظیر است:
هو شيء بحقيقة الشيئيّة، وإنّه شيء بخلاف الأشياء.

او شیئی واقعی است، و او چیزی بر خلاف همه چیزها مى‏باشد.

پس هیچ چیزی غیر از خودِ او آینه شناخت و معرفی او واقع نمى‏شود و تنها او را باید به خودش شناخت نه چیزی دیگر:

اميرالمؤمنين علیه السلام می‌فرمايند:
إنّما يشبّه الشيء بعديله، وأمّا ما لا عديل له فكيف يشبّه بغير مثاله.

همانا هر چیزی به همانند خود تشبیه می‌شود، و اما چیزی که هیچ همانندی ندارد چگونه به غیر مثال و همانند خود تشبیه شود؟
لا شبه، ولا مثل ولا ضدّ، ولا ندّ... ولا يعرف الّا بخلقه.

خداوند را نه شبه، و نه مانند، و نه ضدی است... و جز به خلق خود شناخته نشود.
... سئل امير المؤمنين علیه السلام بم عرفت ربّك؟
قال: بما عرّفني نفسه.

قيل: وكيف عرّفك نفسه؟
قال: لا يشبهه صورةٌ ولا يحسّ بالحواسّ، ولا يقاس بالناس، قريب بعده، بعيد في قربه، فوق كلّ شيء ولا يقال شيء تحته، وتحت كلّ شيء ولا يقال شيء فوقه، أمام كلّ شيء ولا يقال شيء خلفه، وخلف كلّ شيء ولا يقال شيء أمامه، داخل في الأشياء لا كشيء في شيء، سبحان من هو هكذا ولا هكذا غيره.

از امیر المؤمنین علیه السلام سؤال شد که پروردگار خود را به چه چیزی شناختید؟

فرمودند: به آنچه خودش خود را به آن به من شناساند.

گفته شد: چگونه خود را به شما شناساند؟
فرمودند: هیچ صورتی شبیه او نیست، و با حواس حس نمی‌شود، و با انسان‌ ها مقایسه نمی‌گردد. در عین دوری خود نزدیک است، و در عین نزدیکی خود دور است، فوق هر چیزی هست و نمی‌توان گفت که چیزی تحت اوست، و تحت هر چیزی هست و نمی‌توان گفت که چیزی فوق اوست، جلو هر چیزی هست و نمی‌توان گفت که چیزی پشت اوست، و پشت هر چیزی هست و نمی‌توان گفت که چیزی جلو اوست،‌داخل در اشیا هست نه مانند چیزی داخل چیز دیگر، منزه است آن که چنین است و هیچ کس جز او چنین نیست.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمايند:
من زعم أنّه يعرف اللّه‏ بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك؛ لأنّ الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنّما هو واحد موحّد، فكيف يوحّد من زعم أنّه عرفه بغيره،
إنّما عرف اللّه‏ من عرفه باللّه، فمن لم يعرفه به فليس يعرفه، إنّما يعرف غيره... يسمّی بأسمائه وهو غير أسمائه والأسماء غيره والموصوف غير الواصف، فمن زعم أنّه يؤمن بما لا يعرف فهو ضالّ عن المعرفة.

هر کس را گمان آن باشد که خدای را به پرده مثال یا صورتی شناسد مشرک است؛ چرا که حجاب و مثال و صورت، غیر او است.

همانا او واحد یکتاست پس چگونه موحّد است آنکه پندارد خداوند را به غیر او مى‏شناسد، تنها کسی خداوند را مى‏شناسد که او را به خودش بشناسد. و هر کس او را به خودش نشناسد پس او را نشناخته، بلکه غیر او را شناخته است، بین خالق و مخلوق چیزی وجود ندارد، و خداوند خالق و آفریننده اشیاء است نه به این‏سان که آن‏ها را از چیزی دیگر آفریده باشد.
امام كاظم علیه السلام مى‏فرمايند:
وليس للّه‏ حدّ ولا يعرف بشيء يشبهه.

خداوند را هیچ تعریفی نیست، و به هیچ چیزی که شبیه او باشد شناخته نشود.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمايند:
فليس اللّه‏ عرف من عرف بالتشبيه ذاته.

پس خدای را نشناخته هر کس که او را به تشبیه شناسد.
امير المؤمنين علیه السلام مى‏فرمايند:
إعرفوا اللّه‏ باللّه، والرسول بالرسالة، وأولي الأمر بالمعروف والعدل والإحسان.

خدا را به خدا، و رسول را به رسول، و اولی الامر را به امر به معروف و عدل و احسان بشناسید.

امام سجاد علیه السلام مى‏فرمايند:
من كان ليس كمثله شيء وهو السميع البصير كان نعته لا يشبه نعت شيء فهو ذاك.
 
آن کس که هیچ چیز همانند او نیست و او سمیع و بصیر است، وصفش مانند هیچ وصفی نیست، او چنان است.

امير المؤمنين علیه السلام مى‏فرمايند:
يا من دلّ علی ذاته بذاته، وتنزّه عن مجانسة مخلوقاته، وجلّ عن ملائمة كيفيّاته.

ای کسی که بر ذات خود به ذات خود دلالت نموده، و از مجانست با مخلوقات خود تنزه جسته، و از همگونی با کیفیات آنها فراتر است.

و مى‏فرمايند:
يا هو، يا من هو هو، يا من ليس هو إلّا هو، يا هو، يا من لا هو إلّا هو.

ای او، ای کسی که او اوست، ای کسی که او نیست مگر او، ای او، ای کسی که اویی نیست مگر او [و جز او، همه چیز مجموعه‌ای از اجزا و صفات و کیفیاتند، اما او ذات است بدون صفاتی که غیر ذات، و قابل سلب از ذات و تبدل به صفات دیگر باشند].
يا هو، يا من لا يعلم ما هو، ولا كيف هو، ولا أين هو، ولا حيث هو إلّا هو.

ای او، ای آن که هرگز دانسته نشود که او چیست، و چسان است، و کجا است مگر او [که برتر از داشتن کیفیت و چگونگی و مکان است].
يا الله، يا هو، يا هو، يا من ليس كهو إلّا هو، يا من لا هو إلّا هو.

ای خدا، ای او، ای آنکه چون او نباشد مگر او، ا‌ی آن که اویی نیست مگر او.
وجه دوم) موجود، در نظر مخلوق منحصر است به ذات دارای مقدار _ حال یا متناهی و یا نامتناهی _ و احتمال وجود ذاتی که مباین با مقدار، و متعالی از جزء و کل باشد صرفا در نظر او منتفی است. 

بنابر این تا هنگامی که خداوند متعال خودش بشر را از این غفلت در فکر، و خطای در تصور و عدم التفات به موضوع لایق برای الوهیت نجات ندهد، و او را به وجود متعالی از مقدار و اجزای خود متوجه نفرماید، موضوع حقیقی خداشناسی، برای مخلوق، مجهول مطلق خواهد بود، و در این حال تکلیف او به معرفت تکلیف به ما لا یطاق می‌باشد.

پس تنها خود اوست که اولا مخلوقات را متوجه وجود خودش _ به عنوان ذاتی که بر خلاف همه اشیا است _ مى‏سازد، و ثانیا از راه وجود مخلوقاتِ خود، وجود خویش را برای عقول اثبات مى‏نماید.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمايند:
فعرّفهم نفسه ولو لا ذلك لن يعرف أحد ربّه.

پس خود را به ایشان شناساند و اگر چنان نمی‌کرد هرگز احدی پروردگار خود را نمی‌شناخت.
همان حضرت مى‏فرمايند:
ولو لا ذلك لم يدر أحد من خالقه ولا من رازقه.

و اگر چنان نبود احدی نمی‌دانست که خالق و رازقش کیست.
امام سجاد علیه السلام مى‏فرمايند:
بك عرفتك وأنت دللتني عليك ودعوتني إليك، ولو لا أنت لم أدر ما أنت.

تو را به تو شناختم، و تو مرا بر خود راه نمودی، و به خود دعوت فرمودی، و اگر چنان نبود نمی‌دانستم که تو چه هستی.

... قلت للعبد الصالح علیه السلام : هل في الناس استطاعة يتعاطون بها المعرفة؟
قال: لا، إنّما هو تطوّل من اللّه.

قلت: أفلهم علی المعرفة ثواب إذا كان ليس فيهم ما يتعاطونه بمنزلة الركوع والسجود الذي أمروا به ففعلوه؟
قال: لا، هو تطوّل من اللّه‏ عليهم وتطوّل بالثواب.

به امام کاظم علیه السلام گفتم: آیا در انسان‌ها توان و قدرتی هست که با آن به معرفت دست یابند؟
فرمودند: خیر، همانا آن تفضلی از خداوند است.

گفتم: پس آیا ایشان را بر آن ثوابی هست در حالی که به منزله رکوع و سجودی که به آن امر شده‌اند و انجام می‌دهند نیست؟
فرمودند: خیر، آن تفضلی از خداوند است، همان طور که به ایشان ثواب را هم تفضل می‌فرماید. 

... قلت لأبي الحسن الرضا علیه السلام : للناس في المعرفة صنع؟
قال: لا.

فقلت: لهم عليها ثواب؟
قال: يتطوّل عليهم بالثواب كما يتطوّل عليهم بالمعرفة.

به امام رضا علیه السلام گفتم که مردمان را در معرفت صنعی است؟
فرمودند: خیر.

گفتم: برای ایشان بر آن ثواب است؟
فرمودند: به ایشان با دادن ثواب تفضل فرماید، همان طور که به ایشان با اعطای معرفت تفضل فرمود.

عن أبي عبد اللّه‏ علیه السلام : أنّه سئل عن المعرفة أمكتسبة هي؟
قال: لا.

فقيل له: فمن صنع اللّه‏ وعطائه هي؟
قال: نعم، وليس للعباد فيها صنع، ولهم اكتساب الأعمال.

از امام صادق علیه السلام در مورد معرفت سؤال شد که آیا اکتسابی است؟
فرمودند: نه.

گفته شد: که پس از صنع و عطای الهی است؟
فرمودند: آری، و بندگان را در آن صنعی نیست، بلکه تنها اکتساب اعمال از ایشان است.

... قلت لأبي عبد اللّه‏ علیه السلام : هل جعل في الناس أداة ينالون بها المعرفة؟
قال: لا، إنّ علی اللّه‏ البيان، <لا يُكَلِّفُ‏ اللَّهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَها ولا يُكَلِّفُ‏ اللَّهُ نَفْساً إِلَّا ما آتاها>.
 
به امام صادق علیه السلام گفتم: آیا در انسان‌ها وسیله‌ای قرار داده شده است که بدان به معرفت رسند؟
فرمودند: خیر، همانا بر خداوند است که بیان فرماید، و خداوند هرگز جز به اندازه توان و قدرت، تکلیف نفرماید، و جز به آن چه داده است تکلیف نکند.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمايند:
لم يكلّف اللّه‏ العباد المعرفة ولم يجعل لهم إليها سبيلاً.

خداوند بندگان را مکلف به معرفت نفرمود، و برای ایشان به سوی آن راهی قرار نداد.

و مى‏فرمايند:
ليس للّه‏ علی خلقه أن يعرفوا، وللخلق علی اللّه‏ أن يعرّفهم، وللّه‏ علی الخلق إذا عرّفهم أن يقبلوا.

برای خداوند بر بندگان نیست که او را بشناسند، و برای خلق بر خداست که خودرا به ایشان بشناساند، و برای خداوند بر خلق است که آنگاه که به ایشان معرفت داد بپذیرند.

امير المؤمنين علیه السلام مى‏فرمايند:
هو الدالّ بالدليل عليه، والمؤدّي بالمعرفة إليه.

خداوند به واسطه دلیل بر وجودِ خود راه مى‏نماید، و خود اوست که به معرفت می رساند.
... المعرفة صنع من هي؟
قال [الصادق علیه السلام ]: من صنع اللّه،‏ ليس للعباد فيه صنع.

... معرفت و شناخت، صنع و ساخته کیست؟
[امام صادق علیه السلام ] فرمودند: از صنع خداوند است، بندگان را در آن هیچ صنعی نیست.

وجه سوم) نسبت هر گونه خیر و نیکی _ که از جمله آن‏ها وجود نعمتِ عقل و معرفت باشد _ به خداوند متعال، اولی از نسبت آن‏ها به مخلوق مى‏باشد:
<لَا حَوْلَ‏ وَ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيم‏ ما أَصابَكَ‏ مِنْ‏ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَ ما
أَصابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِك>‏.

هیچ قدرت و توانی نباشد مگر به خداوند بلند مرتبه بزرگ، هر خوبی که به تو رسد از خداوند، ‌و هر بدی که به تو رسد از خود توست.
<إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ إِلَّا ما رَحِمَ‏ رَبِّي‏>.

همانا نفس به شدت به بدی‌ها فرمان دهد مگر اینکه پروردگارم رحم کند.

<وَ لَوْ لا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ ما زَكى‏ مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ أَبَداً وَ لكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّي مَنْ يَشاء>.

و اگر فضل خداوند و رحمت او بر شما نبود احدی از شما هرگز پاک نمی‌شد، و لکن این خدای است که هر کس را خواهد پاک می‌کند.

<يَمُنُّونَ‏ عَلَيْكَ‏ أَنْ أَسْلَمُوا، قُلْ لا تَمُنُّوا عَلَيَّ إِسْلامَكُمْ بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَداكُمْ لِلْإِيمان‏ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِين>‏.
 
بر تو منت می‌نهند که اسلام آورده‌اند! بگوی: اسلامتان را بر من منت ننهید، بلکه خدای را بر شما منت است که به ایمان هدایتتان کرد اگر صادق هستید. 

امام صادق علیه السلام مى‏فرمايند:
لا يدرك مخلوق شيئاً إلّا باللّه،‏ ولا تدرك معرفة اللّه‏ إلّا باللّه‏.

مخلوق چیزی درک نکند مگر به خدای، و معرفت خداوند ادراک نشود مگر به خداوند.

فليس أحد أن يبلغ شيئاً من وصفك، ولا يعرف شيئاً من نعتك إلّا ما حدّدته له ووفّقته إليه وبلّغته إياه.

هیچ کس به ذره‌ای از وصف تو نرسد و ذره‌ای از وصف تو را نشناسد مگر همان را که تو خود برای او بیان داشته‌ای، و او را به آن رسانده‌ای.

يابن آدم، أنا أولی بحسناتك منك، وأنت أولی بسيّئاتك منّي، عملت المعاصي بقوّتي التي جعلتها فيك.

خداوند عزّ و جلّ می‏فرماید:
زاده آدم، من به خوبی‏هایت از خودت سزاوارترم، ولی نسبت به بدی‏هایت خودت از من سزاوارتری، تو گناهان را به قدرتی که در وجود تو نهاده‏ام انجام می‏دهی.
اميرالمؤمنين علیه السلام مى‏فرمايند:
فجعلت لي سمعاً يسمع آياتك، وعقلاً يفهم إيمانك، وبصراً يری قدرتك، وفؤاداً يعرف عظمتك، وقلباً يعتقد توحيدك.

پس برای من سمعی قرار دادی که آیات تو را بشنود، و عقلی که ایمان به تو را بفهمد، و دیده‌ای که قدرت تو را ببیند، و قلبی که عظمت تو را بشناسد، و دلی که به توحید تو معتقد شود.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمايند:
لم يقدروا علی عمل ولا معالجة في أبدانهم المخلوقة إلّا بربّهم.

در ابدان خلق شده خویش بر هیچ کار و فعالیتی توان ندارند مگر به پروردگارشان.

وفي الدعاء عن النبيّ؟ص؟: يا من فتق العقول بمعرفته، وأطلق الألسن بحمده، وجعل ما امتنّ به علی عباده كفاءاً لتادية حقّه صلّ علی محمّد وآل محمّد و...

و در دعای از پیامبر ؟ص؟ است که ای آن که عقلها را بر معرفت خود آفرید، و زبانها را به حمد خود گویا فرمود، و آن چه را که خود به بندگان عنایت فرمود کفایت بر ادای حق خویش پذیرفت بر محمد و آل او درود فرست و...
امام سيد الشهداء علیه السلام مى‏فرمايند:
به توصف الصفات لا بها يوصف، وبه تعرف المعارف لا بها يعرف.

صفات به او شناخته شوند و او به صفات شناخته نگردد، و معارف به او شناخته شوند و او به آنها در شناخت نیاید.
امام سجاد علیه السلام مى‏فرمايند:
بك عرفتك وأنت دللتني عليك ودعوتني إليك، ولو لا أنت لم أدر ما أنت.

تو را به تو شناختم، و تو مرا بر خود راه نمودی، و به خود دعوت فرمودی، و اگر چنان نبود نمی‌دانستم که تو چه هستی.

ولو لا أنت ربّي ما اهتدينا إلی طاعتك، ولا عرفنا أمرك، ولا سلكنا سبيلك.

اگر تو نبودی ای پروردگار من، به سوی طاعت تو راه نمی‌یافتیم و راه تو را نمی‌پیمودیم.
امام باقر علیه السلام مى‏فرمايند:
يا من أتحفني بإلإقرار بالوحدانيّة، وحباني بمعرفة الربوبيّة، وخلّصني من الشكّ والعمى.

ای کسی که تحفه اقرار به وحدانیت خویش را به من عنایت فرمود، و از معرفت ربوبیت خود مرا بهره‌ور ساخت، و مرا از شک و کوری نجات داد.

اميرالمؤمنين علیه السلام مى‏فرمايند:
عرفت محمّداً ؟ص؟ باللّه‏ حين خلقه وأحدث فيه الحدود من طول وعرض، فعرفت أنّه مدبّر مصنوع باستدلال وإلهام منه وإرادة، كما ألهم الملائكة طاعته وعرّفهم نفسه بلا شبه ولا كيف.

پیامبر ؟ص؟ را به خداوند شناختم که او را خلق فرمود و حدود طول و عرض را در او احداث فرمود، پس به استدلال و الهام و اراده خود او دانستم که او تدبیر شده و مصنوع است، همان طور که به ملائکه‌اش طاعت خود را الهام فرمود، و خود را بدون شبیه و کیفیت به ایشان شناساند.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمايند:
وهكذا جميع الأسماء وإن كنّا لم نسمّها كلّها، فقد تكتفي للاعتبار بما ألقينا إليك؛ واللّه‏ عوننا وعونك في إرشادنا وتوفيقنا.

و همین طور است جمیع اسماء و اگر چه همه آن‌ها را نام نبردیم ولی برای فهمیدن، آن چه برایت بیان داشتیم کافی است، و خداوند در ارشاد و توفیقمان کمک ما و کمک توست.
امام رضا علیه السلام مى‏فرمايند:
... <فَـلَـمَّـا أَفَــلَ‏ الْكَــوْكَــبُ‏ قـــالَ لا أُحِـبُّ الْآفِـلـِيـن>‏، لأنّ الأفول عن صفات المحدث لا من صفات القديم... إنّ العبادة لا تحقّ لمن كان بصفة الزهرة والقمر والشمس، ونّما تحقّ العبادة لخالقها وخالق السموات والأرض، وكان ما احتج به علی قومه ما ألهمه اللّه‏ وآتاه كما قال اللّه‏ تعالی: <وَتِلْكَ حُجَّتُنا آتَيْناها إِبْراهِيمَ عَلى‏ قَوْمِه>‏...

هنگامی که کوکب غروب کرد فرمود غروب کنندگان را دوست نمی‌دارم، ‌زیرا غروب کردن از صفات چیزهای محدث است، نه از صفات قدیم... همانا عبادت برای کسی که به صفت زهره و ماه و خورشید است شایسته نیست، و تنها برای خالق آن‌ها و خالق آسمانها و زمین شایسته است. 
امير المؤمنين و امام باقر و امام صادق؟عهم؟ مى‏فرمايند:
فسبحانك تثيب علی ما بدؤه منك، وانتسابه إليك، والقوّة عليه بك، والإحسان فيه منك، والتوكّل والتوفيق له عليك.

پس منزهی تو، پاداش می‌دهی بر آن چه ابتدای آن از خود توست، و انتساب و توان بر آن از خود تو، و توکل و توفیق بر آن از خود توست.
امير المؤمنين علیه السلام در تفسير آيه: <هَـلْ جَـزاءُ الْإِحْـسـانِ إِلَّا الْإِحْســان> مى‏فرمايند:
سمعت رسول اللّه‏ ؟ص؟ يقول: إنّ اللّه‏ قال: ما جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلّا الجنّة.

از رسول خدا ؟ص؟ شنیدم که می‌فرمودند: همانا خداوند فرماید که پاداش آن کس که نعمت توحیدش ارزانی داشته‌ام جز بهشت چه خواهد بود؟
با توجه به آنچه گفتیم نادرستی این سخن نیز روشن مى‏شود که گفته شده است:

إنّ معرفة اللّه‏ سبحانه تقع علی وجوه بعضها أعرف من بعض، نحو معرفته تعالی به تعالی بدون الافتقار إلی الواسطة _ وذلك منهج الصدّيقين في التوحيد ونحو معرفته تعالی بمعرفة النفس التي هي المرقاة إلی معرفته تعالی _ وذلك منهج من يسلك في نفسه ليصل إلی بارئه ونحو معرفته تعالی بمعرفة الموجودات الآفاقيّة التي هي آيات إلهيّة _ وذلك منهج من يسلك في غيره لينتهي إلی بارئه تعالى.

شناخت خداوند _ سبحانه _ بر وجوه گوناگونی صورت مى‏پذيرد که بعضی از آن‏ها شناخته شده‏تر از ديگری مى‏باشند، مانند اينکه شناخت خداوند تعالی به خودِ او و بدون نياز به واسطه حاصل شود _ که اين راه صديقين در مسير توحيد است _، طريق ديگر شناخت خداوند از راه شناخت نفس است _ و اين راه و روش کسی است که در خويشتن سير مى‏کند تا به پروردگارش برسد _. راه سوم شناخت خداوند از طريق موجودات آفاقی است که آياتی الهی مى‏باشند، _ و اين روش کسی است که در غير خداوند سلوک مى‏کند تا به خدا منتهی شود _.

کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" کلام حضرت رضا علیه السلام : "کلّ معروف بنفسه مصنوع: هر چیزی که مورد شناخت قرار گیرد مخلوق است؛ را چنین معنا مى‏کند که "صانع، به ذات و ماهیت خود شناخته نمى‏شود، بلکه حقیقت ذاتِ او جز وجود محض چیزی نیست و عقل کنه او را درک نمى‏کند زیرا مثال و صورتی ندارد که مساوی با او و حاکی از او باشد."
کتاب مزبور در این باره مى‏نویسد:

ونحو قوله علیه السلام في عدم إمكان الاكتناه بذاته تعالى، وأنّه لا ماهيّة له: "كلّ معروف بنفسه مصنوع". حيث أفاد علیه السلام بأنّ ما لا يكون مصنوعاً لشيء أصلاً، بل هو صانع جميع الأشياء، لا يكون معروفاً بنفسه _ أي بذاته وماهيّته إذ لا ماهيّة له وراء الوجود المحض الذي لا يدركه العقل بالكنه إذ لا صورة له تحكيه، ولا مثال له يحاذيه، لانّه ليس كمثله شيء.

گفتار حضرت رضا علیه السلام در مورد عدم امکان شناخت ذات خداوند متعال و ماهيت نداشتن او که مى‏فرمايند: "هر چه به نفس خود شناخته شود مصنوع و مخلوق است"، مى‏رساند که چيزی که اصلا ساخته چيز ديگر نباشد بلکه صانع جميع اشيا است، به خودش شناخته نمى‏شود _ يعنی به ذات و ماهيت خود شناخته نمى‏شود _ زيرا ورای وجود محضی که عقل به علّت نداشتن صورت و مثال حاکی و مساوی با آن، کنه آن را ادراک نمى‏کند، ماهيتی ندارد.

نقد و اشکال:

1. ادعای این مطلب که: "کنه ذات خداوند متعال وجود محض است"، با این ادعا که: "پی بردن به کنه وجود او محال است" متناقض است، چه اینکه:

اولا: صرف همین سخن که گفته شود: "کنه وجود خداوند متعال وجود محض است"، صریحا ادعای شناخت حقیقت و کنه ذات خداوند متعال است.

ثانیا: صورت و مثال ذهنی نداشتن آن، ربطی به تصحیح این مدعا ندارد که: "کنه ذات او قابل شناخت نیست"، زیرا بر اساس اعتقادات اهل فلسفه و عرفان، شناخت شى‏ء به وسیله صورت و مثالِ آن مربوط به شناخت اشیا از جهت ماهیت آن‏هاست نه کنه وجود آن‏ها. لذا فلسفه صریحا شناخت کنه ذات خداوند را ممکن مى‏داند بلکه در این مورد بین شناخت کنه وجودِ خالق و خلق هیچ تفاوتی قائل نبوده، هر دو را معلوم به علم حضوری (= متّحد در وجود)، مى‏داند.

2. اینکه حقیقت چیزی "وجود محض" باشد _ مخصوصا با توجه به تفسیر فلسفه و عرفان درباره وجود محض که آن را به معنای "هستی مطلق" و "وجود نامتناهی فراگیر" مى‏داند _ غیر معقول است.

"وجود" معنای واضحی دارد و آن حکایت از واقعیت و ثبوت و عدم بطلان شى‏ء مى‏باشد، و در این مورد هیچ فرقی نمى‏کند که چیزی که وجود آن مورد تصدیق قرار گرفته است (موضوع) ذاتی "مقدارى" و "قابل تصور" (مخلوق) باشد یا "حقیقتی بر خلاف آن" (خالق)،
امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّه شيء بحقيقة الشيئيّة.

خداوند یک شى‏ء واقعی و حقیقی است.

و مى‏فرمایند:

لا يثبت الشيء إلاً بإنيّة ومائيّة.

هیچ چیز نیست مگر اینکه دارای هویت و ماهیت است.

توضیح بیشتر اینکه: حقیقت و شیئیت و ماهیت دارای دو مصداق است: یکی حقیقت متجزی قابل تصور و توهّم (مخلوق)، و دیگری ذات بر خلاف آن (خالق)، که درباره هر دوی آن‏ها حکم به وجود مى‏شود؛ و اما اینکه واقعیتی به نام "حقیقت وجود صرف بدون ماهیت" داشته باشیم، از فراورده‏های نامعقول فکر فلسفى، و در نتیجه این است که فلسفه در مرحله‏ای پیش‏تر "ماهیت" را بر خلاف معنای صحیح آن، به معنای "محدودیت شى‏ء" در مقابل "عدم تناهی آن" پنداشته، و پس از آن خطای دیگری مرتکب شده و آن این است که "اطلاق" را که امری "اعتبارى" است امری "واقعی و عینى" پنداشته است، و در مرحله‏ای پس از آن نیز اشتباها "اطلاق" را از معنای واقعی و معقول آن تحریف کرده، و به معنای موهومِ "نامتناهى" برگردانده است.

3. مراد از روایتی که در کلام مذکور به آن استشهاد شده است _ حتّی با صرف نظر از روایات دیگر و ادلّه عقلى‏ای که اقامه شد _ این است که: "هر چیزی که خود به خود و بدون واسطه مورد شناخت قرار بگیرد، حقیقتی مقداری و متجزّی بوده، مصنوع و مخلوق است". لذا وجود خداوند متعال جز از طریق آثار، و جز به واسطه مخلوقاتش مورد تصدیق و شناخت قرار نمى‏گیرد.

معتقدین به "وحدت وجود" هم که ادعا مى‏کنند خداوند را به خودش شناخته‏اند نه به غیر او، در واقع به این جهت است که هیچ چیزی غیر از وجود نامتناهی اشیا _ که همان را ذات خداوند متعال مى‏پندارند _ قبول ندارند تا آن را واسطه شناخت چیزی دیگر قرار دهند، چنانکه از ملاصدرا نقل کردیم که:

كلّ ما ندركه فهو وجود الحقّ في أعيان الممكنات.

هر چیزی که ادراک مى‏کنیم همان وجود حق در اعیان مخلوقات مى‏باشد.

در فلسفه و عرفان هر "ذات" و "وصف" و "فعلى"، فانی در ذات و وصف و فعل الهی دانسته شده، و وجود هر حقیقتی غیر از حقیقت وجود خداوند مورد انکار قرار گرفته، و چنین معرفتی "معرفت خدا به خدا" نام یافته و به اولیای خاصّ خداوند نسبت داده مى‏شود، چنانکه در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" در این باره چنین آمده است:

لا إله إلّا اللّه‏ وحده وحده وحده، ناظر إلی مراتب التوحيد، من التوحيد الذاتيّ والوصفيّ والفعليّ، لفناء جميع الذوات في ذاته تعالى، وفناء جميع الأوصاف في وصفه تعالى، وفناء جميع الأفعال في فعله تعالى، لأن <كُلُّ شَيْ‏ءٍ هالِكٌ إِلاَّ وَجْهَه> و<أَيْنَما تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجْهُ اللَّهِ‏>، حتّی في نفس التولية والأين... لأنّ الإطلاق الذاتيّ لا يشذّ عن شيء ولا يشذّ عنه شيء. ومثل هذه المعرفة والتعريف لا يتيّسر إلّا لخواصّ أوليائه الذين يعرفون اللّه‏ باللّه‏... فحينئذ لا يعرفون شيئاً إلّا ما عرّفهم اللّه‏ إيّاه.

"لا إله إلّا اللّه‏ وحده وحده وحده"، نظر به مراتب سه‏گانه توحيد يعنى: "توحيد ذاتى" و "وصفى" و "فعلى" دارد، زيرا همه اشيا در ذات خداوند فانی و نابودند، و همه صفات در وصف خداوند فانى‏اند، و هيچ فعلی جز فعل خداوند وجود ندارد، چون هر چيزی نابود است جز وجه پروردگار، و هر کجا روی کنيد آنجا روی خداست، حتّی در نفس روی کردن و مکان... زيرا بدون قيد و بند بودنِ ذاتى، هيچ کم نمى‏آورد و هيچ چيزی از آن خارج نيست. چنين معرفت و شناختی جز برای اوليای خاصّ خداوند که خدا را به خدا مى‏شناسند ميسر نمى‏شود... ايشان هيچ چيزی نمى‏شناسند مگر آنچه که خداوند آن را به ايشان شناسانده است.

تذکر نکاتی درباره این کلام ضروری است:

1. "توحید ذاتى" به این معنا نیست که: "همه ذوات در ذات خداوند فانی و نیست مى‏باشند و اطلاق وجودی خداوند جایی برای وجود غیر باقی نگذاشته است و هیچ چیزی خارج از وجود او نیست"،

بلکه به این معنا است که: "خالق و آفریدگار جهان واحد است و شریک و نظیر و مثل و مانند ندارد، و ماسوای او مخلوقات و آفریده‏های اویند، نه شریک و مثل و مانند او، و نه جلوه و صورت او، و نه اشیای صادر شده از ذات او".

2. معنای صحیح "توحید خداوند متعال در صفات" این است که: تنها ذات متجزی و مخلوق است که متّصف به صفات مى‏گردد و خداوند متعال بر خلاف تمامی صفات و موصوفات بوده، ذات علم و قدرت و حیات و سمع و بصر است، صفات اشیا و مخلوقات ویژه خود آن‏ها مى‏باشد، و ادعای فنای آن‏ها (صفات مخلوقات) در صفات خداوند متعال نامعقول و نادرست است.

3. معنای صحیح "توحید فعل" خداوند هم این است که: "خداوند را در فعل و خلق خود شریک و کمکی نیست"، نه اینکه همه افعال مخلوقات، فانی در فعل او بوده و هیچ فعلی جز فعل خداوند وجود نداشته باشد، و تمامی افعال خوب و بد بندگان به ساحت قدس و جلال او نسبت داده شود.

4. آیات مذکور نیز اشاره به این نکته دارد که آنچه برای غیر خداوند است باطل مى‏باشد
 و خداوند متعال هرگز به داشتن مکان متّصف نمى‏شود، و معنای آن‏ها این نیست که هیچ چیز و هیچ جا خارج از ذات خداوند نبوده و هیچ چیزی جز ذات مطلق او وجود ندارد.

5. جمله اخیر یعنى: "پس ایشان چیزی را نمى‏شناسند مگر آنچه را که خداوند به ایشان شناسانده است" نیز سخنی است که مخالف با ماقبل خود بوده مبتنی بر تعدد و غیریت وجود خالق و خلق است و با مبانی وحدت وجود و اعتقاد به اطلاق ذاتی خدا و انحصار وجود به او _ که اساس و پایه اعتقادات اهل فلسفه و عرفان است _ نمى‏سازد.

· تفكّر در ذات خداوند گمراهی است

چنانکه گفتیم فلسفه و عرفان پس از مرحله اثبات وجود خداوند متعال، تفکر و تعمق در شناخت کنه وجود و حقیقت او را جایز دانسته، و بر خلاف مقتضای براهین محکم عقلی _ که وجود نامتناهی را محال مى‏داند _ از این تفکر و تعمق نابجای خود نتیجه مى‏گیرد که: ذات خالق متعال "حقیقت وجود" و "هستی نامتناهى" است!

در حالی که بدیهی است وصف و معرفت و ادراک جز به ذات مخلوق و حقیقت دارای مقدار تعلّق نمى‏گیرد، و البتّه نتیجه نگاه مخلوق به خالق، و کوشش و تعمق او در راه شناخت ذات او جز این نخواهد بود که او را حقیقتی دارای حصص (با نگاه عرفانى)، و حقیقتی دارای مراتب (با نگاه فلسفى) _ حال یا متناهی و یا نامتناهى، بلکه به تصریح سردمداران معرفت بشری بى‏نهایت نامتناهى‏تر از نامتناهى!!؟ _ ببیند و خیال کند که حقیقت وجود خدا را شناخته و به معرفت کنه ذات او دست یافته است لذا مکتب اهل بیت؟عهم؟ ضمن اقامه استوارترین براهین، هر گونه تفکر در راه شناخت کنه وجود و حقیقت ذات خالق متعال را موجب گمراهی و ضلالت مى‏شمارد، و از پایان این تفکرات باطل این گونه خبر مى‏دهد که امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

إيّاكم والتفكّر في اللّه‏، فإن التفكّر في اللّه‏ لا يزيد إلّا تيهاً، إنّ اللّه‏ لا تدركه الأبصار ولا يوصف بمقدار.

از تفکر در ذات خداوند بپرهیزید که تفکر در ذات خداوند جز سرگشتگی و فزونی حیرت و گمراهی نتیجه‏ای ندارد، همانا خداوند قابل ادراک نیست و به داشتن مقدار وصف نمى‏شود.

امام باقر علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ الناس لا يزال لهم المنطق حتّی يتكلّموا في اللّه‏، فإذا سمعتم ذلك فقولوا: لا إله إلّا اللّه‏ الواحد الذي ليس كمثله شيء.

سخن گفتن برای مردمان پیوسته آزاد است تا هنگامی که کلام را به ذات خداوند بکشانند، پس چون دیدید از آن سخن مى‏گویند بگویید: معبودی نیست مگر خداوند واحدی که هیچ چیز مانند او نیست.

امام صادق علیه السلام در تفسیر آیه <وأن إلی ربك المنتهی> مى‏فرمایند:

إذا انتهی الكلام إلی اللّه‏ فأمسكوا... إنّ قوماً تكلّموا في ما فوق العرش فتاهت عقولهم حتّی كان الرجل ينادی من بين يديه فيجيب من خلفه، وينادی من خلفه فيجيب من بين يديه.

هنگامی که سخن به خداوند رسید توقّف کنید... همانا گروهی درباره آنچه مافوق عرش است سخن راندند پس عقل‏هایشان حیران شد تا آنجا که اگر ایشان را از پیش مى‏خواندند از پشت سر جواب مى‏دادند، و اگر آنان را از پشت سر ندا مى‏دادند از رو به رو پاسخ مى‏گفتند.

امام سجاد علیه السلام در مذمت "اهل تفکر و تعمق در ذات الهى" مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تعالی علم أنّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون فأنزل اللّه‏ تعالى: <قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ. اللَّهُ الصَّمَدُ> الآيات. ومن سورة الحديد إلی قوله: <وَهُوَ عَليمٌ بِذاتِ الصُّدُور>، فمن رام وراء ذلك فقد هلك.

خداوند تعالی مى‏دانست که در آخرالزمان گروه‏هایی پیدا مى‏شوند که در شناخت ذات الهی کنکاش و تعمق مى‏کنند، پس خداوند متعال این آیات را فرستاد: "بگو او خدای یکتاست، خداوند بى‏نیاز غیر قابل شناخت است" تا آخر آیات. و آیات سوره حدید تا آنجا که مى‏فرماید: "و او از اسرار درون‏ها آگاه است"، پس هر کس فراتر از آن را قصد کند به تحقیق هلاک خواهد شد.

امیر المؤمنین علیه السلام ترک تعمق در ذات الهی را رسوخ در علم دانسته، مى‏فرمایند:

ما كلّفك الشيطان علمه ممّا ليس عليك في الكتاب فرضه ولا في سنّة الرسول وأئمّة الهداة أثره، فكل علمه إلی اللّه‏ ولا تقدّر عليه عظمة اللّه‏. واعلم يا عبد اللّه‏، أنّ الراسخين في العلم هم الذين أغناهم اللّه‏ عن الاقتحام علی السدد المضروبة دون الغيوب، إقراراً بجهل ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب، فقالوا: <آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنا>، وقد مدح اللّه‏ اعترافهم بالعجز عن تناول ما لم يحيطوا به علماً، وسمّی تركهم التعمّق في ما لم يكلفهم البحث عن كنهه رسوخاً.

اندیشه‏ای را که شیطان تو را به آن وامى‏دارد و در قرآن و سنّت پیامبر و امامان هدی اثری از آن نمى‏یابى، پس علم آن را به خداوند واگذار، و عظمت خداوند را با آن مسنج، و بدان ای بنده خدا که راسخین در علم کسانی هستند که خداوند متعال آنان را از هجوم بردن به دروازه‏های ممنوع شده عالم غیب بى‏نیاز فرموده است، ایشان به ندانستن غیب محجوبی که آن را نمى‏دانند اقرار دارند و مى‏گویند: "به آن ایمان داریم همه از نزد پروردگار ماست". خداوند اعتراف ایشان به عجز از رسیدن به آنچه که به آن احاطه علمی ندارند را ستوده است، و ترک تعمق و اندیشیدن آنان درباره چیزی را که به دانستن کنه آن تکلیف نشده‏اند رسوخ در علم نامیده است.

فلسفه و عرفان مى‏گوید:

للمعرفة درجات حسب درجات العارفين به، لأنّ أدناها _ كما أفاده علیه السلام _ هو: الإقرار بأنّه لا إله غيره، ولا شبه ولا نظير، وأنّه قديم مثبت موجود غير فقيد، وأنّه ليس كمثله شيء. وفوق هذه المرتبة هو ما يستفاد من سورة الإخلاص النازلة لأقوام متعمّقين، حيث سئل مولانا الرضا علیه السلام عن التوحيد: فقال: كلّ من قرء <قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَد> وآمن بها فقد عرف التوحيد، قلت: كيف يقرأها؟ قال: كما يقرء الناس، وزاد فيه: كذلك اللّه‏ ربّي، كذلك اللّه‏ ربّي، كذلك اللّه‏ ربّي. لأنّ في هذه السورة إشارة إلی الهويّة المطلقة والألوهيّة والأحديّة والصمديّة البحتة.

معرفت به تناسب درجات عارفين درجاتی دارد زيرا پايين‏ترين درجه آن چنانکه آن حضرت علیه السلام مى‏فرمايد اقرار به اين است که معبودی جز خداوند نبوده شبيه و نظير ندارد موجودی قديم است و هيچ چيز همانند او نيست، و بالاتر از اين مرتبه آنست که از سوره اخلاص استفاده مى‏شود و مخصوص گروه اهل تعمق و تيزانديشی است چنانکه از مولايمان حضرت رضا علیه السلام درباره توحيد سئوال شد و آن حضرت فرمودند: هر کس قل هو اللّه‏ را بخواند و به آن ايمان داشته باشد هر آينه به توحيد اقرار کرده است. گفتم: چگونه آن را بخواند؟ فرمودند: همان‏گونه که مردمان مى‏خوانند. پس افزودند: چنان است پروردگار من، چنان است پروردگار من، چنان است پروردگار من. زيرا در اين سوره اشاره است به هويت مطلق و الوهيت احدی و صمديت بحت و خالص.

نادرستی این سخن واضح است، چه اینکه چنانکه گفتیم بالاترین درجه معرفت خداوند و پایین‏ترین آن یکی بوده و همان تصدیق به وجود اوست و بس. مخصوصا اینکه آیات مزبور عقاید فیلسوفان درباره خداوند را صریحا تخطئه کرده و اعتقاد به تولّد و صدور اشیا از ذات او و نیز اعتقاد به شباهت و سنخیت و عینیت بین خالق و مخلوق را مردود دانسته و خداوند را خالق و باری و مصور اشیا و موجودی غیرقابل شناخت و فراتر از داشتن زمان و مکان معرفی مى‏فرماید نه حقیقت موهوم نامتناهی متصور به صور و اشکال گوناگون و متجلّی به جلوه‏های مختلف مخلوقات.

روایت مورد اشاره نیز اهل تعمق و تفکر در ذات خداوند را اهل ضلالت دانسته و تجاوز آنان از حدود مدلول آیات مزبور را مذمت فرموده و موجب هلاکت مى‏داند، ولی اهل فلسفه و عرفان _ مانند ملاصدرا _ این مذمت صریح را مدح خود پنداشته و اعتراف نموده‏اند که منظور از افراد مورد اشاره در روایتِ فوق، خودِ ایشان مى‏باشند.

با توجه به آنچه گفتیم روشن است نصوصی که از تفکر درباره ذات خداوند نهی مى‏کند بر اساس ملاک بسیار روشنی صادر شده، تمامی افراد را در بر مى‏گیرد و هرگز صحیح نیست که درباره آن گفته شود:

النهي إرشاديّ متعلّق بمن لا يحسن الورود في المسائل العقليّة العميقة.

نهی از تفکر در ذات خداوند تنها بيانگر اين است که کسی که مسائل عقلی عميق را خوب نمى‏فهمد نبايد در ذات خداوند تفکر کند.

· فراترين درجه معرفت خداوند

مکتب معرفت بشری را پندار بر این است که هر چه اعتقاد به سعه وجودی خداوند فراتر رود معرفت کامل‏تر مى‏باشد، در نظر ایشان انکار وجود مخلوقات و ماسوى‏اللّه‏، و اعتقاد به انحصار وجود به ذات او و وحدت وجود فراترین مرتبه معرفت و شناخت محسوب مى‏شود.

اما در مکتب وحی و معرفت الهی معصومین؟عهم؟ فراترین درجه معرفت خداوند و پایین‏ترین درجه آن یکى، یعنی همان علم به وجود اقدس او بوده، هر گونه تفکر در ذات خداوند اسباب ضلالت و گمراهی شمرده مى‏شود، و ازدیاد معرفت و محبّت الهی جز از طریق تفکر و اندیشه در فعل و صنع و احسان و انعام الهی امکان‏پذیر نیست.

(باید توجه داشت که سیر تکاملی معرفت الهی تنها در مسیر تفکر در فعل او انجام مى‏یابد و در درجات مختلف صبر و تسلیم و توکل و رضا و تفویض و خشوع و محبّت و...تجلّی مى‏کند که سیر در این مسیر را پایانی نبوده و فوق هر درجه‏ای درجه‏ای دیگر است، لذا بسیار نابجاست که گفته شود اگر قرار باشد امر خداشناسی به تصدیق به وجود خداوند تمام شود و تفکر در ذات الهی جایز نباشد لازم مى‏آید که دامنه معارف الهی بسیار محدود گردد. مضافا بر اینکه دامنه مباحث تنزیهی توحیدی در مکتب اهل بیت؟عهم؟ آن‏قدر وسیع است که نه تنها با هیچ تفکر و اندیشه و مکتبی قابل مقایسه نیست، بلکه دیگران همه در این وادی گرفتار تشبیهند و معرفت تنزیهی از اختصاصات مکتب اهل بیت عصمت؟عهم؟ است).

فتح بن یزید جرجانی گوید: از حضرت رضا علیه السلام درباره نازل‏ترین درجه معرفت پرسیدم و آن حضرت فرمودند:

الإقرار بأنّه لا إله غيره ولا شبيه ولا نظير، وأنّه مثبت قديم موجود غير فقيد، وأنّه ليس كمثله شيء.

اقرار به اینکه معبودی جز او نیست، شبیه و نظیر ندارد، موجود و قدیم است، معدوم نیست و هیچ چیز مانند او نباشد.

امیر المؤمنین علیه السلام درباره فراترین درجه معرفت خداوند مى‏فرمایند:

وكمال معرفته التصديق به.

و کمال معرفت خداوند، تصدیق به وجود اوست.

حضرت رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

بالعقول يعتقد التصديق باللّه‏، وبالإقرار يكمل الإيمان به.

در پرتو عقول، ایمان به وجود پروردگار حاصل مى‏شود، و با اقرار به وجود او ایمان کامل است.

· فلسفه و عرفان خداوند را شبيه خلق، بلكه عين وجود آن مى‏داند

در مکتب برهان و دین، مذهب اهل تعطیل در مورد معرفت خداوند باطل است. و معنای تعطیل این است که بشر حتّی از بحث درباره وجود خداوند طفره رفته و یا اینکه وجود او را انکار کند، اما پس از اقرار به وجود خداوند هر گونه تعمق و تحقیق و جستجو درباره معرفت کنه ذات او داخل در مسأله تشبیه است.

فلسفه و عرفان به این مسأله مهم توجه نداشته، پس از بحث اثبات وجود خداوند، در مورد شناخت حقیقت ذات او بحث مى‏کند، و در نهایت کنه وجود او را عین وجود و هستی مطلق و بى‏منتها مى‏داند که به صورت اشیای گوناگون ظهور کرده است. این عقیده مستلزم تشبیه ذات خداوند به ممکنات از حیث ذات و سنخ وجود
 مى‏باشد، بلکه موجب انکار وجود خالق متعال و خالقیت اوست.

اساس معرفت مکتب عقل و برهان و دین، بر تنزیه مطلق خداوند متعال از وجود و صفات مخلوقات استوار است، اما مکتب معرفت بشری نه از تشبیه ذات خداوند ابایی دارد، و نه تنزیه ذات خداوند متعال را لازم مى‏داند، بلکه ترک تفکر در شناخت ذات خداوند متعال را مصداق تعطیل مى‏شمارد، و ذات قدوس خداوند جلّ وعلا را عین اشیا مى‏انگارد.

در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" چنین آمده است:

يجب التحرّز عن التنزيه الصرف، كما يجب التنزّه عن التشبيه المحض، للزوم الاتّقاء عن حدّي التعطيل والتشبيه.

خداوند را نبايد تنزيه صرف کرد، کما اينکه از تشبيه محض نيز بايد پرهيز کرد؛ زيرا از دو طرف تعطيل و تشبيه بايد کناره گرفت.

گر چه ما بیان داشتیم که اساس معرفت صحیح خداوند متعال بر تنزیه صرف وجود او است، و هر گونه بحث و فحص در مورد شناخت حقیقت ذات خداوند متعال داخل در مراتب تشبیه بوده، و گمراهی و مورد منع مى‏باشد. أما اگر کسی به مبانی اهل فلسفه و عرفان در مورد معنای علّت و معلول و خدا و خلق آگاهی داشته باشد، به خوبی مى‏داند که بر اساس مبانی ایشان باید بین دو معنای تعطیل و تشبیه _ که کاملا نقیض هم مى‏باشند _ جمع کند، و نه تنها هیچ راهی برای گریز از تنزیه و تشبیه مطلق ندارد، بلکه باید در این مورد صریحا قائل به اجتماع نقیضین شود.

"ابن عربى" گوید:

اعلم أنّ التنزيه عند أهل الحقايق في الجناب الإلهيّ عين التحديد والتقييد، والمنزّه إمّا جاهل وإمّا صاحب سوء أدب.

بدان که تنزيه در نظر کسانی که در مورد خداوند به حقايق دست يافته‏اند، عين محدود کردن و در بند کشيدن ذات خداوند است، و کسی که خداوند را منزّه از وجود همه چيز مى‏داند يا نادان است و يا بى‏ادب!

"وحدت از دیدگاه عارف و حکیم" به نقل از "ابن عربى" مى‏نویسد:

إنّ الحقّ المنزّه هو الخلق المشبّه.

همانا خداوندِ منزّه، خودِ همان خلق تشبيه شده است

و نیز "ابن عربى" مى‏گوید:
	فإن قلت بالتشبيه كنت محدّداً 
	وإن قلت بالتنزيه كنت مقيّداً 

	وإن قلت بالأمرين كنت مسدّداً 
	 وكنت إماماً في المعارف سيّداً
 


اگر خداوند را شبيه خلق دانی او را محدود کرده‏اى؛ و اگر او را منزّه از وجود همه مخلوقات بدانى، پس او را مقيد و در بند دانسته‏اى؛ و اگر او را هم شبيه همه چيز دانی و هم منزّه از وجود همه چيز، در معارف امام و پيشوا خواهی بود!

و مى‏گوید:
	ونزّهه وشبّهه 
	وقم في مقعد صدق
 


خداوند را هم منزّه از همه چيز بدان و هم شبيه و مانند همه چيز، تا به معرفت راستين دست يافته باشى!

در رساله "انه الحق" درباره خداوند آمده است:

مغاير و مباين چيزی نيست، و چيزی مباين او نيست.

انيّت محضه‏ای را که... شيخ در فصل چهارم مقاله هشتم الهيات شفاء
 اثبات کرده است، تنزيهی است که عين تشبيه است، نه تنزيه از تنزيه و تشبيه.

تنزیه یعنی اینکه: خداوند را همانند ماسوای او ندانیم، و تشبیه یعنی اینکه: او را مانند غیر او بدانیم؛ این دو معنا صریحا دو معنای نقیض هم مى‏باشند، و این بسیار عجیب است که مدعیان شناخت کنه ذات الهی به این صراحت به اجتماع نقیضین قائل شده و آن را محال نمى‏دانند، چنانکه ارتفاع نقیضین را هم محال ندانسته و قائل به تنزیه از تنزیه و تشبیه شده‏اند. حضرت رضا علیه السلام در پاسخ سلیمان مروزی _ که بین: "عین خدا بودن یک شى‏ء" و "غیر او بودن آن" تناقضی نمى‏بیند _ مى‏فرمایند:

يا جاهل، إذا قلت: "ليست هو"، فقد جعلتها غيره؛ وإذا قلت: "ليست هي غيره"، فقد جعلتها هو.

نادان، هنگامی که بگویی آن عین وجود خدا نیست، پس آن را غیر او قرار داده‏اى؛ و وقتی بگویی غیر او نیست، پس آن را خود او قرار داده‏اى.

و امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

لم يكن بين الإثبات والنفي منزلة.

بین نفی و اثبات چیز سومی وجود ندارد.

گذشته از اینکه بدترین معنای تشبیه، همان ادعای مسلک فلسفه و عرفان است که اشیا و مخلوقات را مراتب وجود و یا جلوه‏های مختلف ذات خداوند مى‏شمارد و خدا و خلق را عین هم مى‏داند.
رساله "انه الحق" مى‏نویسد:

إنّ سريان الهويّة الإلهيّة في الموجودات كلّها أوجب سريان جميع الصفات الإلهيّة فيها من الحيوة والعلم والقدرة والسمع والبصر وغيرها، كلّيّها وجزئيّها.

جاری شدن ذات خداوند در همه چيز، موجب شده است که تمامی صفات الهی يعنی حيات و علم و قدرت و سمع و بصر و غير آن، همه و همه در موجودات جريان يافته باشد.

و مى‏نویسد:

واجب الوجود اگر حدود و خواصّی داشته باشد، بر ضد بعضی از ممکنات يا بر ضد تمام ممکنات، البتّه آن‏هايی که صفات و خواصّ ضدی دارند، به زودی معدوم و برطرف شده از بين مى‏روند؛ بلکه بايد گفت: هر يک از ممکنات حدی است از خواصّ نامحدود او، و مرتبه‏ای است از تجليات او... گرچه گفتن و شنيدن اين سخن دشوار است، ولی حقيقت است که شيطان هم مظهر اسم يامضلّ است، و به هر حال در هر مخلوقی يک نشانه و صفتی که نمونه ضعيف بسيار ضعيفی از اسامی و صفات حقّ است، موجود است... بسيط الحقيقة کل الاشياء، معنايش همين است... تمام صفات که در ممکنات هست به طور اعلی و اتم در او هست.

در رساله "لقاء اللّه‏" در مورد تشابه خالق و خلق آمده است:

صفات الممكن نوعان؛ نوع منه لازم جهة وجوده، وهذا لا يخالف صفات الواجب، بل يشبهها.

صفات مخلوقات دو نوع است؛ يک قسم از آن لازمه جهت وجود آن است که اين قسم مخالف با صفات خداوند نيست، بلکه شبيه صفات خداوند است.

در حالی که حضرت رضا علیه السلام فرمودند:

كلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه.

هر چه در خلق باشد در خالقش پیدا نمى‏شود، و هر چه در مخلوق ممکن باشد درباره آفریننده‏اش ممتنع است.

و امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

من شبّه اللّه‏ بخلقه فهو مشرك، إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يشبه شيئاً، ولا يشبهه شيء، وكلّ ما وقع في الوهم فهو بخلافه.

هر کس خداوند را شبیه خلقش بداند مشرک است، خداوند به هیچ چیز شبیه نیست، و هیچ چیز همانند او نیست، و هر چه در نظر آید خداوند بر خلاف آن است.

· فصل پنجم

· افسانه وجود مجرّدات

یکی از اختصاصات اندیشه‏های فلسفى، اعتقاد به وجود عالم مجردات است، "آفرینش"، به معناى: "وجود بخشیدن به اشیا بعد از عدم و نیستی آن‏ها" نزد اهل فلسفه و عرفان پذیرفته نیست، و ایشان خلقت را به معناى: "صدور و تولّد اشیا از ذات خداوند" و یا "تطور او به صورت‏های گوناگون" مى‏دانند، لذا مى‏گویند ربط ذاتی بین وجود خداوند _ که بسیط و واحد از همه جهات است _ با اشیای مادی _ که موجوداتی مرکب و دارای اجزایند _ امکان ندارد، مگر اینکه موجودات بسیط دیگری _ که هم سنخ و شبیه با ذات خداوند مى‏باشند _، در این میان واسطه صدور و تولّد موجودات از ذات خداوند گردند. آن واسطه‏ها همان مجرداتی هستند که در نظر آنان خارج از زمان و مکان و مقدار و اجزا و قوه و استعداد مى‏باشند.

فیلسوفان عالم مجرداتِ مورد بحث را "عالم عقول" نیز مى‏نامند، و عقول مجرد
 در نظر ایشان همان واسطه‏های صدور و تولّد اشیا از ذات خالق متعال شمرده مى‏شوند.

پاورقی "اصول فلسفه و روش رئالیسم" مى‏نویسد:

صدور موجودات از مبدأ کل و صانع کل که به حکم برهان، بسيط و واحد من جميع الجهات است، بر طبق نظامی معين است، يعنی صدور موجودات به ترتيب است و حتما پای معلول اول (مقصود اوليت زمانی نيست) و بلاواسطه، در کار است و سپس پای معلول معلول اول، و همين‏طور.

این اندیشه از نگاه عقل و برهان قابل پذیرش نیست، و با اساس علوم و معارف آسمان سازش ندارد.

ما برای روشن شدن نادرستی اعتقاد به وجود عالم مجردات، و محال بودن وجود چنین اشیایى، اشاره‏ای به برخی مقدماتی _ که در ابتدای کتاب بیان داشتیم _ نموده، و سپس به طور مفصّل بر اساس برهان و علوم و معارف ادیان، به رد اعتقاد ایشان در این باره مى‏پردازیم.

مقدمات مذکور عبارتند از:

الف) آنچه قابل وجود باشد قابل زیاده و نقصان و قابل تکرار در وجود خواهد بود؛ چه اینکه اگر قابل تکرار در وجود نبود، فردِ اولِ آن نیز موجود نمى‏شد، و چنان حقیقتی البتّه وجودی عددی و مقداری و متجزّى
 دارد؛ چه اینکه پذیرش زیاده و نقصان فرع بر دارای مقدار و اجزا بودنِ شى‏ء است.

ب) خالق متعال ذاتی بر خلاف همه اشیا، و فراتر از داشتن مقدار و اجزا و عدد است، و چون جزء و کل و مقدار ندارد، پس فرض دوم و سوم و شریک برای آن ذاتا محال است، و فرض تعدد و تکثّر درباره او خود به خود امکان ندارد.

ج) بین خالق و مخلوق، و به عبارت دیگر بین "ذات مقدارى" و "ذاتی که بر خلاف مقدار" است، چیز سومی وجود ندارد.

با توجه به این مقدمات روشن مى‏شود اعتقاد به وجود مجردات و اشیای متعددی که خارج از اجزا و زمان و مکان و قوه و استعداد و حرکت باشند، و در نظر اهل فلسفه واسطه صدور (تولّد) اشیا از ذات خداوند محسوب مى‏شوند، اساسی نداشته، و تقسیم مخلوقات خداوند متعال به "ثابت و متحرک"، "حادث ذاتی و حادث زمانى"، "موجود بالقوه (قابل تغیر) و موجود بالفعل (غیر قابل تغیر)"، و "مجرد و مادى" _ که از ارکان فلسفه است _ بدون ملاک واقعی مى‏ماند.

چنانکه حکم روشن عقل و برهان، و سیاق _ بلکه صراحت _ نصوص فراوان دلالت مى‏کند بر اینکه: موجود تقسیم نمى‏شود مگر به خالق و مخلوق، که دومی همان حقیقت مقداری و عددی و قابل زیاده و نقصان و دارای اجزا است، و اولی ذاتی است که بر خلاف آن مى‏باشد، و جزء و کلّ و مقدار و تعدد و تکثّر ذاتا در آن راه ندارد، این دو قسم به تمام ذات خود مباین و مخالف هم مى‏باشند به گونه‏ای که قسم اول ذاتا در قسم متجزی و عددی داخل نمى‏شود، و قسم دوم نیز ذاتا محال است که از مقدار و عدد خارج گردد.

فلسفه معتقد است ذات و جوهره اشیای مادی در حرکت به سوی کمال است، و این حرکت پیوسته ادامه دارد تا آنجا که موجود مادی از زمان و مکان و مقدار و اجزا خارج شده و کاملا مجرد شود (حرکت جوهرى).

بر اساس آنچه گفتیم نادرستی اعتقاد به حصول تجرد برای اشیای مادی در نتیجه حرکت جوهری نیز روشن مى‏شود؛ چه اینکه هرگز امکان ندارد چیزی که دارای اجزا است در جوهر و ذات خود حرکت و رشد کند تا اینکه از زمان و مکان و قوه و مقدار _ که لوازم غیر قابل انفکاک وجود آن هستند _ خارج شود، و از مقدار و اجزا _ که مقوم ذات آنند _ فارغ گردد، بدیهی است هر حقیقت عددى، متجزی و مخلوق است، و وجود هر مخلوقی قائم به اجزا و ابعاض خود بوده، خروجش از آن مستلزم خروج شى‏ء از ذات خویش و مساوی با انعدام آن مى‏باشد.

آنچه دارای زمان و مکان است، هرگز قابل خروج از آن نیست، و آنچه بالقوه _ یعنی قابل تغییر یافتن است _ ابدا ازقوه و استعداد خارج نمى‏گردد، و هرگز "بالفعل تام" یعنی غیرقابل تغییر نمى‏شود، وگرنه خلاف ذات، خلاف فرض، و خلاف بدیهی لازم مى‏آید. خلاصه حقیقتی که عددی است و قابل زیاده و نقصان مى‏باشد، برای ابد چنان خواهد بود، و خروجش از مقدار و اجزا مساوی با خروج آن از ذات خویش و عین نیستی و عدم آن است.

گذشته از اینکه اهل فلسفه حصول تجرد برای شى‏ء مادی را مقید به گذشت زمان مى‏دانند، و معتقدند شیئی که در قید ماده و دارای قوه و استعداد است، در نتیجه حرکت جوهری و تکامل و رشد خود پس از عبور از مراحل تکامل به تجرد دست مى‏یابد، این اعتقاد اقرار و اعتراف صریحی است به دارای زمان بودن آنچه که ایشان آن را مجرد پنداشته‏اند؛ زیرا چیزی که حصول آن مقید به رسیدن زمانی خاص باشد، مقید به زمان است نه مجرد از زمان.

· انحصار موجود، به ذات متجزی و ذات متعالی از اجزاء

روایات خاندان عصمت صلوات اللّه‏ علیهم اجمعین _ که بر اساس تجربه روشن وآشکار معرفت صحیح برهانی را جز از مکتب تعلیم ایشان نتوان گرفت _، همیشه در مقام وصف خداوند متعال و بیان انحصار عنوان خالق و معبود به او، به نفی جسمیت و صورت و شبح و سایر صفات مقدار از او اکتفا کرده‏اند، و اگر عالم مجردات امکان وجود مى‏داشت، و وجود واسطه‏ای بین وجود مقداری و موجود بر خلاف مقدار قابل تصور مى‏بود، هرگز این تعریف و استدلال درست نبود، و مجردات داخل در تعریف خدا مى‏شدند، و تعدد خدایان اثبات مى‏شد نه وحدت خداوند. زندیقی از امام صادق علیه السلام پرسید:

إنّ اللّه‏ تعالی ما هو؟ فقال علیه السلام : هو شيء بخلاف الأشياء؛ إرجع بقولي "شيء" إلی أنّه شيء بحقيقة الشيئيّة، غير أنّه لا جسم، ولا صورة، ولا يحسّ، ولا يجسّ، ولا يدرك بالحواسّ الخمس، لا تدركه الأوهام، ولا تنقصه الدهور، ولا تغيّره الأزمان.

خدای تعالی چیست؟ امام علیه السلام فرمودند: او چیزی است بر خلاف همه چیز، از اینکه مى‏گویم: "او چیزی است" بر آن شو که او حقیقتا و واقعا چیزی است جز اینکه نه جسم است و نه صورت و نه محسوس است و نه به حواس پنجگانه ادراک مى‏گردد، اوهام او را در نیابند، و زمان‏ها از او نکاهند، و در او تغییری ایجاد نکنند.

این تقابل در تقسیم، و انحصار موجود به دو نوع که یکی مخلوق تودار (اجوف) مقدارى، و دیگری خالق صمد واحد احد بر خلاف مقدار و اجزا است، به وضوح بر بطلان اعتقاد به وجود عالم مجردات دلالت مى‏کند، چنانکه امام صادق علیه السلام از طرفی مى‏فرمایند:

الحمد للّه‏ الذي لا يحسّ، ولا يمسّ، ولا يدرك بالحواسّ الخمس، ولا يقع عليه الوهم، ولا تصفه الألسن.

سپاس خداوندی را که نه حس شود و نه پیدا گردد، به حواس پنجگانه یافت نگردد، و وهم بر او واقع نشود، و زبان‏ها از وصف او عاجزند.

و از طرف دیگر بیان مى‏دارند:

فكلّ شيء حسّته الحواسّ، أو جسّته الجواسّ، أو لمسته الأيدي، فهو مخلوق.

آنچه محسوس یا قابل وصول باشد، یا با دست‏ها لمس شود مخلوق است.

و حتّی درباره روح مى‏فرمایند:

والروح جسم رقيق ألبس قالباً كثيفاً.

روح، جسم رقیقی است که قالب غلیظی بر آن پوشانده شده است.

و درباره شیاطین:

فقال: كيف صعدت الشياطين إلی السماء وهم أمثال الناس في الخفة والكثافة، وقد كانوا يبنون لسليمان بن داوود من البناء ما يعجز عنه ولد آدم؟! قال: غلّظوا لسليمان كما سخّروا، وهم خلق رقيق غذائهم التسنّمّ
 والدليل علی ذلك صعودهم إلی السماء لاستراق السمع ولا تقدر الجسم الكثيف علی الارتقاء إليها إلّا بسلّم أو سبب.

(زندیق) گفت: شیاطین چگونه به آسمان فرا مى‏روند و حال اینکه ایشان نیز در خلقت و غلظتِ وجود همانند مردمان مى‏باشند، و برای سلیمان بن داوود قصرهایی بنا مى‏نهادند که فرزندان آدم از ساختن آن عاجزند؟!
حضرت فرمودند: همان‏طور که برای سلیمان مسخّر شدند، غلظت وجودی نیز یافتند، آن‏ها موجوداتی رقیق و لطیف مى‏باشند و غذای خود را از هوا برمى‏گیرند، دلیل بر این مطلب فرارفتن ایشان به آسمان برای استراق سمع است، و حال اینکه جسم غلیظ را توان رفتن به آسمان نیست مگر به وسیله نردبان یا چیزی دیگر.

امام جواد علیه السلام مى‏فرمایند:

الكيفيّة للمخلوق المكيّف، فربّنا تبارك وتعالی لا شبه له، ولا ضدّ، ولا ندّ، ولا كيفيّة، ولا نهاية، ولا تصاريف.

داشتن کیفیت، مخصوص مخلوق کیفیت‏دار است، پس پروردگار مارا نه شبیهی است و نه ضدی و نه همانندی و نه کیفیتی و نه نهایتی و نه دگرگونی وتغیر وتبدلى.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

وإنّما الكيف بكيفيّة المخلوق؛ لأنّه الأول، لا بدء له، ولا شبه، ولا مثل، ولا ضدّ، ولا ندّ.

همانا کیفیت، جز به کیفیت مخلوق محقّق نگردد؛ چرا که خداوند "اول" است نه ابتدایی دارد، و نه او را شبه و مانند و ضدی باشد.

· جز خداوند متعال همه چيز جسم است و جسمانى

ماسوای خداوند تعالی جز جسم به معنای عام آن _ که شامل همه چیزهای قابل وجود و متحقّق در اجزا و مقدار است _ نمى‏باشد.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

لأنّ كلّ شيء جری فيه أثر تركيب لَجسمٌ.

هر چیز که در آن اثر ترکیب جاری باشد جسم مى‏باشد.

و لذا در مقام تنزیه خداوند متعال از داشتن اشباه و امثال، و برای جدا کردن خالق از همه ما سوای او کافی است تنها از او سلب صورت و جسمیت شود، چنانکه امام هادی علیه السلام مى‏فرمایند:

سبحان من ليس كمثله شيء، لا جسم ولا صورة.

منزّه است خداوندی که هیچ چیزی مثل و مانند و شبیه او نیست، نه جسمی و نه صورتى.

جز ذات خداوند متعال، همه چیز در معرض تغییر و تغیر و زوال است، و این مطلب با اعتقاد به وجود مخلوقاتی مجرد از زمان و مکان و قوه و استعداد و مقدار منافات دارد، امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّه ليس شيء إلّا يبيد أو يتغيّر، أو يدخله التغيّر والزوال، أو ينتقل من لون إلی لون، ومن هيئة إلی هيئة، ومن صفة إلی صفة، ومن زيادة إلی نقصان، ومن نقصان إلی زيادة إلّا ربّ العالمين، فإنّه لم يزل ولا يزال واحداً... لا تختلف عليه الصفات والأسماء كما تختلف علی غيره مثل الإنسان الذي... يتبدّل عليه الأسماء والصفات، واللّه‏ بخلاف ذلك.

هیچ چیزی نیست مگر اینکه از میان مى‏رود و دگرگون مى‏شود، یا تغییر و زوال را در آن راه است، یا از رنگی به رنگی دیگر، و از شکلی به شکل دیگر، و از صفتی به صفتی دیگر، و از زیاده به نقصان، یا از نقصان رو به زیادی مى‏رود مگر پروردگار عالمیان، او پیوسته و پیوسته واحد است صفات و اسمای پی در پی بر او واقع نشوند آن‏سان که بر غیر او درمى‏آیند، مانند انسانی که... اسما و صفات بر او متبدل مى‏شوند و خداوند بر خلاف آن است.

و نیز:

إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع عليه اسم شيء ما خلا اللّه‏ فهو مخلوق، واللّه‏ خالق كلّ شيء تبارك الذي ليس كمثله شيء.

همانا خداوند خالی از خلق خود، و خلق او خالی از اویند، و هر چیزی که نام شى‏ء بر آن واقع شود جز خداوند، مخلوق است. و خداوند خالق هر چیزی است، منزّه است آنکه چیزی همانند او نیست.

اگر بنا باشد ذات خداوند دارای مقدار باشد، و یا اینکه اشیایی خارج از مقدار و اجزا و زمان و مکان وجود داشته باشد، بین خالق و مخلوق فرقی نخواهد ماند:

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

ويله، أما علم أنّ الجسم محدود متناه، والصورة محدودة متناهية، فإذا احتمل الحدّ احتمل الزيادة والنقصان، وإذا احتمل الزيادة والنقصان كان مخلوقاً. قلت: فما أقول؟ قال أبو عبداللّه‏: لا جسم ولا صورة وهو مجسّم الأجسام ومصوّر الصور، لم يتجزّأ ولم يتناه ولم يتزايد ولم يتناقص، لو كان كما يقول لم يكن بين الخالق والمخلوق فرق ولا بين المنشئ والمنشأ، لكن هو المنشئ، فرق بين من جسّمه وصوّره وأنشأه إذ كان لا يشبهه شيء ولا يشبه هو شيئاً.

... وای بر او، چسان نداند که جسم محدود و متناهی است، و صورت نیز متناهی و محدود مى‏باشد، پس چون قابل زیاده و نقصان شد، مخلوق خواهد بود. گفتم: پس چه بگویم؟ فرمودند: نه جسم است و نه صورت، او آفریننده اجسام و صورت دهنده صور است، متجزّی و متناهی نباشد، و تزاید و تناقص نپذیرد، اگر چنان بود که او مى‏گوید فرقی بین خالق و مخلوق و ایجاد کننده و ایجاد شده نمى‏ماند، او آفریدگار و ایجاد کننده است، با آنچه آن را جسم و صورت نموده و وجودش داده است فرق دارد، چرا که هیچ چیز شبیه او نیست و او نیز به هیچ چیز همانند نباشد.

جز ذات مقدس خداوند متعال همه چیز دارای مثال، و قابل شناخت به واسطه صورت و همانند مى‏باشد، و موجود بدون مثل و مقدار و مثال محال است بیش از یکی باشد، لذا تجرد خاصّ ذات اقدس اوست و بس:

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

من زعم أنّه يعرف اللّه‏ بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك؛ لأنّ الحجاب والمثال والصورة غيره، وإنّما هو واحد موحّد، فكيف يوحّد من زعم أنّه عرفه بغيره، إنّما عرف اللّه‏ من عرفه باللّه‏، فمن لم يعرفه به فليس يعرفه، إنّما يعرف غيره، ليس بين الخالق والمخلوق شيء، واللّه‏ خالق الأشياء لا من شيء.

هر کس را گمان آن باشد که خدای را به پرده مثال یا صورتی شناسد مشرک است؛ چرا که حجاب و مثال و صورت غیر او است، همانا او واحد یکتاست پس چگونه موحّد است آنکه پندارد خداوند را به غیر او مى‏شناسد، تنها کسی خداوند را مى‏شناسد که او را به خودش بشناسد. و هر کس او را به خودش نشناسد پس او را نشناخته، بلکه غیر او را شناخته است، بین خالق و مخلوق چیزی وجود ندارد، و خداوند خالق و آفریننده اشیاء است نه به این‏سان که آن‏ها را از چیزی دیگر آفریده باشد.

و حضرت امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

حدّ الأشياء كلّها عند خلقه إيّاها.

بر تمامی اشیاء به هنگام آفرینش آن‏ها حد نهاد.

و امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ جسم مغذّی بغذاء إلّا الخالق الرازق، فإنّه جسّم الأجسام وهو ليس بجسم ولا صورة، لم يتجزّأ ولم يتناه ولم يتزايد ولم يتناقص، مبرّأ من ذات ما ركّب في ذات من جسّمه وهو اللطيف الخبير السميع البصير، الواحد الأحد الصمد، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، منشئ الأشياء ومجسّم الأجسام ومصوّر الصور، لو كان كما تقول المشبّهة لم يعرف الخالق من المخلوق، ولا الرازق من المرزوق، ولا المنشئ من المنشأ، لكنّه المنشئ، فرق بين من جسّمه وصوّره وشيّأه وبيّنه إذا كان لا يشبهه شيء.

هر جسمی را غذایی است مگر خالق رازق را، او اجسام را آفریده و خود نه جسم است و نه صورت، نه جزء دارد و نه اندازه، نه فزونی پذیرد و نه کاستى، از حقیقت وجود آنچه آن را در اجسام ترکیب فرموده است مبرا است، و او آگاه شنوای بیناست، واحد احد صمد است، چیزی از او پدید نیامده و خود از چیزی تولّد نیافته است، ایجاد کننده اشیاء و آفریننده اجسام و صورت دهنده صور است، اگر چنان بود که تشبیه کنندگان مى‏گویند، خالق از مخلوق شناخته نمى‏شد و رازق با مرزوق تفاوتی نداشت، او ایجاد کننده است و با آنچه آفریده و صورت داده است تفاوت دارد چرا که او را هیچ شبیهی نباشد.

امام جواد علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ ما سوی الواحد متجزّئ، واللّه‏ واحد لا متجزّئ ولا متوهّم بالقلّة والكثرة. وكلّ متجزّئ أو متوهّم بالقلّة والكثرة فهو مخلوق دالّ علی خالق له.

غیر از خدای واحد همه چیز دارای اجزا است، و خداوند واحد احد است نه جزء دارد و نه قابل تصور و توهّم به کمی و زیادی مى‏باشد، هر چیز متجزّی و قابل تصور به کمی و زیادی مخلوق است و دلیل بر وجود خالق خود مى‏باشد.

و امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

فهو الواحد الذي لا واحد غيره؛ لأنّه لا اختلاف فيه.

او واحدی است که هیچ واحدی جز او نباشد؛ چرا که در ذات او اجزای مختلف وجود ندارد.

و مى‏فرمایند:

فاللّه‏ تبارك وتعالی فرد واحد لا ثاني معه... والخلق يمسك بعضه بعضاً بإذن اللّه‏ ومشيّته. وإنّما اختلف الناس في هذا الباب حتّی تاهوا وتحيّروا وطلبوا الخلاص من الظلمة بالظلمة، في وصفهم اللّه‏ بصفة أنفسهم، فازدادوا من الحقّ بعداً، ولو وصفوا اللّه‏بصفاته، و وصفوا المخلوقين بصفاتهم لقالوا بالفهم واليقين ولما اختلفوا.

خداوند فرد واحد است، دومی ندارد... بعضی از مخلوقات، بعضی دیگر را به اذن و مشیت خداوند بر پا مى‏دارند، مردمان در این باب اختلاف پیدا کردند تا آنجا که سرگردان شدند، و با ظلمت و جهل جویای رهایی از جهل و ظلمت شدند که خداوند را به صفات خودشان وصف نمودند، پس جز بر دوری خود از خداوند نیفزودند، و اگر خدای را به صفات خودش مى‏ستودند و مخلوقین را نیز به صفات خودشان وصف مى‏کردند، به فهم و یقین مى‏رسیدند و به اختلاف نمى‏افتادند.

حضرت امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

بمقارنته بين الأمور عرف أن لا قرين له... ذلك قول اللّه‏: <وَ مِنْ كُلِّ شَيْ‏ءٍ خَلَقْنا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُون>.

به تقارنی که میان امور قرار داد معلوم مى‏شود که او را قرینی نباشد... و مراد سخن خداوند که مى‏فرماید: "از هر چیزی دو زوج بیافریدیم شاید متذکر شوید" نیز همین است.

· انگيزه اهل فلسفه در اعتقاد به وجود عالم مجردات

گفتیم منشأ اعتقاد اهل فلسفه به وجود مجردات این است که موجودی هم‏سنخ و شبیه و هم‏جنس با ذات خداوند متعال بیابند که واسطه صدور اشیای دیگر از وجود خدای تعالی شده و برزخ بین آن دو باشد، و به توسط آن اتّصال وجودی ذات اشیا به ذات خدا در نظر ایشان تصحیح شود
 ولی چنانکه روشن شد اصل این مبنا _ یعنی اعتقاد به صدور و تولّد مخلوق از ذات خالق _ اشتباه و نادرست است، بلکه همه چیز مخلوق و آفریده ذات متعالی آفریدگار است نه فرزندان و موالید و اشیای صادر شده از ذات او.

خداوند متعال مى‏فرماید:

<لَمْ يَلِدْ وَ لَمْ يُولَد. وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَد>.

نه چیزی از او صدور و تولّد یافته، و نه او خود از چیزی متولّد و صادر شده است، و هرگز او را همانندی نیست.

و مى‏فرماید:

<وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكاءَ الْجِنَّ وَ خَلَقَهُمْ وَ خَرَقُوا لَهُ بَنينَ وَ بَناتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحانَهُ وَ تَعالى‏ عَمَّا يَصِفُون. بَديعُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَ لَمْ تَكُنْ لَهُ صاحِبَةٌ وَ خَلَقَ كُلَّ شَيْ‏ءٍ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيْ‏ءٍ عَليم‏. ذلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ خالِقُ كُلِّ شَيْ‏ءٍ فَاعْبُدُوهُ وَ هُوَ عَلى‏ كُلِّ شَيْ‏ءٍ وَكيل. ‏ لا تُدْرِكُهُ الْأَبْصارُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصارَ وَ هُوَ اللَّطيفُ الْخَبير. قَدْ جاءَكُمْ بَصائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَ مَنْ عَمِيَ فَعَلَيْها وَ ما أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفيظ. وَ كَذلِكَ نُصَرِّفُ الْآياتِ وَ لِيَقُولُوا دَرَسْتَ وَ لِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمٍ يَعْلَمُون. اتَّبِعْ ما أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ وَ أَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكين>.

و مى‏فرماید:

وما عرفني من شبّهني بخلقي.

آنکه مرا تشبیه به خلقم کند (به سنخیت وشباهت بین خالق و مخلوق معتقد باشد) مرا نشناخته است.

و امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

من شبّه اللّه‏ بخلقه فهو مشرك، ومن وصفه بالمكان فهو كافر.

هر کس خداوند را شبیه خلقش داند مشرک است، و هر که او را به داشتن مکان وصف کند کافر است.

اگر _ چنانکه فلسفه مى‏پندارد _ خلقت بر مبنای صدور و تولّد اشیا از ذات خداوند متعال مى‏بود، البتّه به جای اینکه تجرد مخلوقاتِ پدید آمده از ذات او ثابت شود، ترکیب و تجزیه و تغیر در ذات متعالی خداوند لازم مى‏آمد. امام صادق علیه السلام در رد اساس اندیشه کسانی که مى‏پندارند امر آفرینش اشیا نیازمند واسطه‏های وجودی است، مى‏فرمایند:

وأمّا من قال إنّ النور والظلمة بينهما حكم فلا بدّ من أن يكون أكبر الثلاثة الحكم... وهذه مقالة المدقونيّة والحكاية عنهم تطول.

و اما کسی که مى‏گوید میان نور و ظلمت باید واسطه‏ای باشد، پس لازم آید که آن واسطه بزرگترین آن سه باشد... این گفتار مدقونیان است که بیان داستان ایشان به طول مى‏انجامد.

فلسفه بنابر قاعده "الواحد لا یصدر عنه إلّا الواحد: از ذاتِ واحد، جز واحد پدید نمى‏آید" مى‏گوید:
آنچه از خداوند بلاواسطه پدید مى‏آید، باید همانند و شبیه او باشد.

و ما بیان داشتیم که این عقیده و اندیشه از اساس آن باطل است چنانکه سیدالشهداء علیه السلام مى‏فرمایند:

تعالی أن يخرج منه شيء وأن يتولّد منه شيء كثيف أو لطيف، (ولم يولد): ولم يتولّد من شيء ولم يخرج من شيء كما تخرج الأشياء الكثيفة من عناصرها كالشيء من الشيء... ولا كما تخرج الأشياء اللطيفة من مراكزها... لا بل هو اللّه‏ الصمد الذي لا من شيء ولا في شيء ولا علی شيء، مبدع الأشياء وخالقها، ومنشئ الأشياء بقدرته... فذلكم اللّه‏ الصمد الذي لم يلد ولم يولد.

خداوند فراتر از آن است که از چیزی تولّد یابد یا اینکه چیز رقیق یا غلیظی از او پدید آید، هرگز از او چیزی خارج نشده است، نه مانند اشیای غلیظی که از عناصر خود خارج مى‏شوند، و نه مانند اشیای لطیف و رقیقی که از مراکز خود بیرون مى‏آیند. او آفریننده اشیاء و خالق آن‏هاست، و به قدرت خویش آن‏ها را پدید آورده است پس اوست خداوندی که نزاده و زاده نشده است.

و امام کاظم علیه السلام مى‏فرمایند:

الحمد للّه‏ الذي كان إذ لم يكن شيء غيره وكوّن الأشياء فكانت كما كوّنها.

سپاس خداوندی را که وجود داشت آنگاه که هیچ چیز غیر او نبود، و اشیاء را آفرید پس همانگونه که او ایجادشان فرمود موجود شدند.

· كلمات اهل فلسفه پيرامون عالم مجردات

"نهایة الحکمة" برای اثبات عالم مجردات و عقول مى‏نویسد:

قد تحقّق في مباحث العلّة والمعلول أنّ الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد ولمّا كان الواجب تعالی واحداً بسيطاً من كلّ وجه، لا تتسرّب إليه جهة كثرة لا عقليّة ولا خارجيّة واجداً لكلّ كمال وجوديّ وجداناً تفصيليّاً في عين الإجمال لا يفيض إلّا وجوداً واحداً بسيطاً له كلّ كمال وجوديّ لمكان المسانخة بين العلّة والمعلول، له الفعليّة التامّة من كلّ جهة والتنزّه عن القوّة والاستعداد.

غير أنّه وجود ظليّ للوجود الواجبيّ، فقير إليه متقوّم به غير مستقل دونه فيلزمه النقص الذاتيّ والمحدوديّة الإمكانيّة التي تتعيّن بها مرتبتها في الوجود و يلزمها الماهيّة الإمكانيّة. والموجود الذي هذه صفتها عقل مجرّد ذاتاً وفعلاً، متأخّر الوجود عن الواجب تعالی من غير واسطة متقدّم في مرتبه الوجود علی سائر المراتب.

در مباحث علّت و معلول ثابت شد که از واحد جز واحد پديد نيايد، و چون واجب تعالی از هر جهت واحد و بسيط است و هيچ گونه کثرت عقلی و خارجی را به او راه نباشد، و هر کمال وجودی را به طور تفصيل در عين اجمال آن دارا مى‏باشد، جز وجود واحدی را ترشّح نکند، که آن واحد دوم نيز به علّت وجوب شباهت و همانندی علّت و معلول دارای همه کمالات وجودی و فعليت تام و کامل از هر جهت بوده، از قوه و استعداد منزّه است. با اين فرق که آن وجود صادر شده از خداوند، نسبت به وجود خدا وجودی سايه‏وار و نيازمند است و وجودی مستقل از وجود او ندارد، لذا نقص ذاتی و محدوديت امکانی که موجب تعين رتبی و ماهيت امکانی او مى‏باشد لازمه وجود آن است.

و موجودی که اين‏گونه باشد، عقلی است که در ذات و هستی و فعل خود مجرد است و نسبت به وجود خدا بدون اينکه واسطه‏ای در کار باشد تأخّر وجودی دارد، ولی در مرتبه وجود از بقيه مراتب وجودی پيش‏تر است.

نقد و اشکال:

1. علّت حقیقی آن چیزی است که به دیگری وجود دهد و آن را پس از نیستی مطلق ایجاد فرماید و بیافریند، و صدور و تولّدِ یک چیز از چیز دیگر ربطی به واقع معنای علّیت ندارد، و بر فرض که بتوان نام این معنا را علّیت گذاشت، ربطی به آفرینش و ایجاد خداوند متعال ندارد.

2. واحد حقیقی آن است که ذاتا نمى‏تواند دوم داشته باشد، چه اینکه تعدد فرع بر وجود مقدار و اجزا است و ذاتی که واحد حقیقی است و اصلا جزء و کل ندارد محال است که واحد دیگری قرین و هم‏سنخ او پیدا شود.

3. صدور، همان تولّد است که از آوردن نام صریح آن احتراز شده است، و صدور و تولّد جز در مورد ذات مرکب و دارای اجزا امکان ندارد.

4. بین دو ادعای زیر تناقض صریح وجود دارد:

الف) واجب الوجود از هر جهت بسیط است و هیچ جهت کثرت عقلی و خارجی در آن ندارد.

ب) واجب الوجود دارای هر گونه کمال وجودى‏ای به طور تفصیل در عین اجمال مى‏باشد.

زیرا چیزی که دارای کمالات وجودی فرض شود قطعا مرکب و دارای اجزا خواهد بود، و ذات خداوند تعالی فراتر از قابلیت اتّصاف به وجدان و فقدان است.

5. جمع بین وجدان تفصیلی و اجمالی نیز تناقض دیگری است، و واقع خارجی محال است که یک چیز بیشتر باشد.

6. فرض وجود اجمالی در مورد حقایق عینی و خارجی ذاتا محال است.

7. چگونه ممکن است دو موجود واحد بسیط فرض شوند که هر دو دارای هر گونه کمال وجودی باشند؟! اگر آن دو عین همند پس چگونه دو چیز محسوب مى‏شوند؟! و اگر دو تایند پس چگونه هستی یکی وجود دیگری را محدود نمى‏کند؟! مجموعه کمالات وجودى، همان چیزی است که فلسفه آن را بى‏نهایت مى‏نامد، بنابراین چگونه ممکن است موجود بى‏نهایت دو تا باشد؟!

فلسفه و عرفان در بحث اثبات وحدت خداوند مى‏گوید: چون خدا موجود بى‏نهایت است و وجود دو موجود بى‏نهایت ممکن نیست، بى‏نهایت بودن ذات خداوند جایی برای وجود غیر او باقی نگذاشته است؛

اینک جای این پرسش هست که اگر وجود دو حقیقت نامتناهی و دارای تمامی کمالات وجودی اشکالی ندارد، چگونه مى‏توان برای اثبات وحدت خداوند به دلیل فوق تمسک کرد؟!

مگر اینکه گفته شود:

إنّ الواجب لذاته، فوق ما لا يتناهی بما لا يتناهی شدّة!!

واجب الوجود، به اندازه‏ای نامتناهی از نامتناهی هم شديدتر است!
اما در این کلام نیز جای این سؤال هست که: آیا نامتناهی به چه معنایی تصور شده است که چیزی بى‏نهایت فراتر از آن هم پیدا شد؟!

مضافا بر اینکه موجود بى‏نهایتی که موجود دیگری بى‏نهایت فراتر از آن فرض شود، بى‏نهایت پست و ضعیف و محدود خواهد بود، اینک آیا چنین موجودی را بر چه اساسی مى‏توان بى‏نهایت نام کرد؟!

8. هم‏سنخی بین علّت و معلول نامعقول است زیرا اگر معلول از ذات علّت پدید آمده است که در واقع معلول آن نیست بلکه جزئی از هستی آن است و اجزای یک شى‏ء چیزی غیر از خود آن شى‏ء نیستند که سخن از سنخیت یا عدم سنخیت درباره آن دو معنایی داشته باشد. و اگر علّت، معلول را آفریده و به آن وجود داده است _ که البتّه معنای واقعی علّیت خداوند نسبت به مخلوقات چیزی جز این نیست _ پس سنخیت و شباهت بین آن دو به هیچ عنوان امکان ندارد و خالق باید بر خلاف مخلوق و متعالی از وجود آن باشد.

9. فعلیت تامة نیز امری است که وجود آن ذاتا محال است، "قوه و فعل" دو معنای اضافی و نسبی بوده، و موضوع آن ذات مقداری و قابل کمال است، و ذات متجزی و قابل کمال هرگز به مرحله عدم تناهی و فعلیت تامه نمى‏رسد، و گرنه خلاف ذات، خلاف فرض، و خلاف بدیهی لازم خواهد آمد.

10. ظلّ و سایه خدا بودنِ عقل مجرد، دارای معنای صحیحی نیست، بدیهی است چیزی که استقلال وجودی نداشته، و وجود آن متقوم به ذات خداوند باشد، جزء خداوند خواهد بود نه سایه او.

11. چیزی که دارای تمام کمالات وجودی شمرده شد (عقل مجرد)، چگونه مى‏تواند نقص ذاتی داشته و دارای محدودیت امکانی باشد؟! مگر نه این است که فلسفه ملاک امکان را "نقصان کمالات وجودى"، و ملاک وجوب وجود را نیز "عدم تناهى" و "دارا بودن تمامی کمالات وجودى" مى‏داند؟!

خلاصه اینکه این عقل موهومی که در ذات و فعل خود مجرد است، به چه ملاکی وجود آن متأخّر از واجب است، و آیا تأخّر در اینجا چه معنایی دارد؟! اگر هر یک از آن دو دارای تمامی کمالات وجودى‏اند، به چه ملاکی _ به جز صرف نامگذاری _ باید یکی از آن دو واجب‏الوجود، و دیگری ممکن‏الوجود باشد؟! 
امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

... فبما يستدلّ علی أنّ أحدهما خالق لصاحبه؟!

... پس چه دلیلی وجود دارد که یکی از آن‏ها خالق دیگری است؟!!

و حضرت رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

... فكيف يكون خالقاً لمن لم يزل معه؟!

... چگونه ممکن است خداوند خالق چیزی باشد که به طور ازلی و پیوسته با او وجود داشته است؟

12. اصل اعتقاد به "تشکیک وجود و دارای مراتب بودن حقیقت آن"، خلاف برهان است. و تصور "ربطی بودنِ وجود یک شى‏ء نسبت به موجودی دیگر" صرفا امری اعتباری بوده و در مصادیق عینی جز نسبت "جزء به کل" هیچ گونه تصویر دیگری ندارد؛ اختلاف "جزء" با "کل" نیز تنها از جهت زیاده و نقصان در وجود بوده، و تصور اختلاف موجودات از جهت اختلاف آن‏ها از حیث مراتب تشکیکى، و تفاوت آن‏ها از حیث شدت و ضعف وجود از اساس باطل است.

"نهایة الحکمة" در مورد توجیه اعتقاد به تعدد مجردات و جهت تمیز آن‏ها از یکدیگر مى‏نویسد:

إنّ كلّ مجرّد فنوعه منحصر في فرد... نعم يمكن الكثرة الأفراديّة في العقل المجرّد في ما لو استكملت أفراد من نوع ماديّ، كالإنسان بالسلوك الذاتيّ والحركة الجوهريّة من نشأة المادّة والإمكان إلی نشأة التجرّد والفعليّة الصرفة، فيستصحب التميّز الفرديّ الذي كان لها عند كونها في أوّل وجودها في نشأة المادّة و القوّة.

افراد هر نوع مجردی منحصر به وجود يکی است... کثرت افراد در عقول مجرد تنها در صورتی امکان دارد که افراد يک نوع مادی مانند انسان در نتيجه سلوک ذاتی و حرکت جوهری از نشئه ماده و امکان تا عالم تجرد و فعليت کمال يابند، و تميز فردى‏ای را که در زمان اول وجود خود در نشئه ماده وقوه داشته‏اند با خود استصحاب کنند.

نقد و اشکال:

1. فرض هر گونه تعدد و تکثّر طولی یا عرضى، درباره موجود مجردی که خارج از زمان و مکان و مقدار و اجزا فرض شده است ذاتا محال است.

چنانکه خود کتاب مذکور در سطری قبل از آنچه بیان شد درباره تعدد افراد یک نوع مى‏نویسد:

فكلّ ماهية كثيرة الأفراد فهي مادّيّة.

هر ماهيتی که افرادش کثير باشد، مادی خواهد بود.

بدین نکته نیز باید توجه داشت که ملاک صحیح امتناع تعدد و تکثّر در افراد طولی و عرضی یکی بوده، فرض تعدد برای موجود مجرد مطلقا محال است.

در مورد کثرت افراد عرضى، این اشکال نیز به اهل فلسفه وارد است که چنانچه اصالت وجود پذیرفته شده، و ماهیات صرفا اموری اعتباری باشند، تعدد و تکثّر واقعی هیچ‏گونه ملاکی نخواهد داشت. و باید همانند سوفسطائیان هر گونه تعدد و کثرتی را انکار کرد.(اهل فلسفه نیز به ورود این اشکال اعتراف کرده‏اند).

در مورد کثرت افراد طولی نیز این پرسش برای همیشه بى‏پاسخ خواهد ماند که: اگر تعدد افراد طولی بر اساس تشکیک خاصّی بوده، و وجود مراتب نازله خارج از مراتب بالاتر نباشد، و در خارج جز یک وجود نامتناهی چیزی نداشته باشیم، آیا جز صرف اعتبار چه منشأی برای تعدد و تکثّر موجودات باقی نخواهد ماند؟!

2. اگر تعدد افراد مجرد در یک نوع محال است، پس چگونه این امر محال درباره انسان سالک استثنا پذیرفت؟!

3. خروج شى‏ء متجزی و ممکن‏الوجود، از مقدار و اجزا و داشتن استعداد مطلقا محال است، و از فرض وقوع آن، خلاف ذات، و خلاف فرض، و خلاف بدیهی لازم مى‏آید، بنابراین چگونه مى‏تواند حرکت جوهرى، موجود را از نشأه ماده و امکان، به تجرد و فعلیت صرف برساند؟!

4. وجود نشأه تجرد و فعلیتِ صرف ذاتا محال است، و وجود ماسوى‏اللّه‏ جز در مقدار و عدد و جزء و کل امکان ندارد. وجود خداوند متعال نیز شأنیت اتّصاف به قوه وفعل را نداشته وموضوعا از این بحث خارج است.

5. موجودی که از ذات خود دگرگون شده و بنابر فرض گفته شده، از ماده وقوه رسته و تمیز وجودی خود را به طور مطلق از دست داده است، چگونه آن تمیز را استصحاب مى‏کند؟! و معنای این استصحاب را در کجا باید جست؟! در اصول فقه یا در فلسفه یا جای دیگر؟!

6. در نظر اهل فلسفه "فعلیت صرف" ملاک "وجوب وجود" است، بنابراین به فعلیت صرف رسیدن ممکن‏الوجود مساوی با واجب‏الوجود شدن آن است!!

· نادرستی اعتقاد به تولّد عقول مجرده از ذات متعالی خداوند

چنانکه گفتیم فلسفه مى‏گوید: اولین چیزی که از ذات خدا پدید مى‏آید بنابر قانون "وجوب سنخیت و همانندی علّت و معلول" باید شبیه خداوند باشد، و این واسطه بلکه واسطه‏های دیگری نیز باید در کار باشد تا کم‏کم امر صدور و پدید آمدن عالم ماده از ذات خداوند راست آید و خدا را ممکن شود که عالم مواد را وجود دهد.
"نهایة‏الحکمة" در این باره مى‏نویسد:

إنّ الصادر الأوّل الذي يصدر من الواجب تعالى، عقل واحد هو أشرف موجود ممكن، وإنّه نوع منحصر في فرد، وإذ كان أشرف وأقدم في الوجود، فهو علّة لما دونه وواسطة في الإيجاد وإنّ فيه أكثر من جهة واحدة تصحّ صدور الكثير منه، لكن الجهات الكثيرة التي فيه لا تبلغ حدّاً يصحّ به صدور ما دون النشأة العقليّة بما فيه من الكثرة البالغة فمن الواجب أن يترتّب صدور العقول نزولاً إلی حدّ يحصل فيه من الجهات عدد يكافئ الكثرة التي في النشأة التي بعد العقل.

اولين چيزی که از خداوند پديد مى‏آيد، موجود واحدی به نام عقل است و آن شريف‏ترين موجودی است که وجود آن ممکن است، و نوع آن يک فرد بيشتر ندارد. و چون در وجود شريف‏تر است علّت موجودات پايين‏تر از خود و واسطه در ايجاد آن‏ها مى‏باشد.

اين صادر اول داراى، جهات متعددی است که به واسطه آن جهات، صدور کثير از آن را ممکن مى‏سازد، لکن جهات کثيره آن به حدی نيستند که صدور همه آنچه را که پايين‏تر از نشئه تجرد است _ با همه کثرتی که در آن وجود دارد _ امکان‏پذير سازد، لذا لازم است صدور عقول مجرده تا حدی پايين آيد که تعدد جهات در آن به اندازه‏ای حاصل شود که کثرت واقع در نشئه بعد از نشئه تجرد را پاسخ‏گو باشد.

نقد و اشکال:

1. گفتیم عالم مخلوق خداوند است نه صادر و پدید آمده از ذات او.

2. در صورت صدور عالم از ذات خدا، اثبات وحدت حقیقى، هم برای خدا محال خواهد شد و هم برای عقلی که آن را واحد نامیده‏اند.

3. قاعده فلسفی "امکان اشرف" مى‏گوید:

إنّ الممكن الأشرف يجب أن يكون أقدم في مراتب الوجود من الممكن الأخسّ، فلا بد أن يكون الممكن الذي هو أشرف منه قد وجد قبله.

ممکن برتر بايد از ممکن پست‏تر در مراتب وجود پيش‏تر باشد، و قطعا بايد قبل از آن وجود يافته باشد. 

در حالی که نفس همین قاعده اقتضا مى‏کند چنین موجودی که اشرف ممکنات باشد اصلا تحقّق پیدا نکند، چه اینکه فراتر از وجود هر مرتبه‏ای امکان وجود بى‏نهایت افراد دیگر متصور است، و وقتی که قرار باشد وجود هر مرتبه‏ای متوقّف بر این باشد که پیش از آن بى‏نهایت افراد ممکنِ اشرف از آن موجود شوند، هرگز نوبت به وجود آن مرتبه نخواهد رسید.

4. فرض تعدد و تکثّر برای موجودی که مجرد انگاشته شده است، ذاتا محال است.

5. ادعای "انحصار افراد هر نوع مجرد به یک فرد" نابجا است چه اینکه اگر فرض تعدد برای موجود مجرد محال باشد، فرض تعدد انواع آن هم محال است؛ و اگر فرض تعدد برای آن (موجود مجرد) ذاتا ممکن باشد، تعدد افراد هر نوع نیز ممکن خواهد بود.

6. واسطه‏ای که مانند واجب الوجود واحد و دارای تمامی کمالات وجودی فرض شده است، چگونه ممکن است که تعدد جهات پیدا کند؟! اگر این جهاتی که در آن وجود پیدا کرده‏اند اموری واقعی و حقیقى‏اند پس چطور موجب ترکیب وجود آن نشده، و صدور آن از ذاتی که از هر جهت واحد مى‏باشد ممکن شده است؟! و اگر جهات فرض شده اموری اعتبارى‏اند وموجب ترکیب حقیقی واسطه مفروض نمى‏شوند، پس اعتبار این وجوه برای خود ذات واجب چه اشکالی دارد؟! _ علاوه بر اینکه امور اعتباری و بدون عینیت واقعی و خارجی چگونه ممکن است که در متن واقع و خارج منشأ اثر بوده، و علّت وجود سایر مراتب محسوب شوند؟! _ اگر فلسفه واقعا به لزوم سنخیت و همانندی علّت و معلول پایبند است، پس باید بپذیرد وجود هزار واسطه را هم که فرض کند باز هم یا باید خدا ماده و مرکب باشد، و یا باید عالم ماده، واجب الوجود بسیط و واحد از جمیع جهات دانسته شود. به راستی چرا فلسفه نمى‏پذیرد که قدرت خداوند متعال مطلق است و برای اینکه اشیا را بیافریند از ذات خود مایه نمى‏گذارد، بلکه او جل و علا عالم را پس از عدم مطلق و نبودن واقعی آن ایجاد نموده است؟! پاورقی "اصول فلسفه و روش رئالیسم" مى‏نویسد:

هر حادث و پدیده‏ای به عقیده فلاسفه مسبوق است به ماده قبلى، پس اینکه بشر نمى‏تواند از "هیچ" یک چیز بسازد، مربوط به عجز و ناتوانی بشر نیست، بلکه این کار فی حد ذاته محال و ممتنع است. طبق این نظریه شرط اول پیدایش یک موضوع وجود ماده است.

در حالی که واضح است یکی از شرایط تناقض وحدت در زمان است و محالیت ذاتی تنها در صورتی لازم مى‏آید که یک شى‏ء در یک آن هم موجود باشد و هم معدوم، اما اینکه چیزی بر اساس آفرینش خداوند، پس از نبودن خود، موجود شود؛ و یا اینکه در اثر اراده خداوند بعد از بودن خود معدوم و نابود گردد، هرگز محالیت ذاتی ندارد. و اینکه بشر نمى‏تواند چیزی خلق کند یا از بین ببرد، تنها ناشی از عجز و ناتوانی اوست نه محال بودن ذاتی ایجاد یا از بین بردن آن چیز؛ و خداوند متعال که هیچ‏گونه عجز و ناتوانی ندارد، همه چیز در حیطه قدرت اوست، اوست که مى‏آفریند و ایجاد مى‏کند، و از بین مى‏برد و معدوم مى‏نماید:

<وَهُوَ عَلى‏ كُلِّ شَيْ‏ءٍ قَدير>.

و او بر هر چیز تواناست.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، واللّه‏ لا من شيء صنع ما خلق.

هر صانعی اشیاء را از چیزی دیگر مى‏سازد، اما خداوند آفریده‏های خود را از چیزی دیگر نساخته است.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند: 

وإنّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، واللّه‏ الخالق اللطيف الجليل خلق وصنع لا من شيء.

هر سازنده‏ای اشیاء را از چیزی دیگر مى‏سازد، ولی خداوند خالق لطیف جلیل اشیاء را آفرید بدون اینکه آن‏ها را از چیزی دیگر ساخته باشد.

بنابراین درست نیست ما عجز و ناتوانی بشر از آفریدن اشیا را بهانه‏ای برای محدود کردن قدرت خالق متعال قرار دهیم، و بگوییم: عالم اگر قدیم نبود و موجودات ازلی نبودند، خمیر مایه ایجاد نداشت و امکان خلق آن موجود نبود!! و خیال کنیم همان‏گونه که بشر نمى‏تواند بدون ماده قبلی چیزی بسازد، خداوند هم قدرت ندارد بدون ماده قبلی چیزی بیافریند وذات خودش را تجزیه وتقسیم کرده به صور مختلف به نمایش مى‏گذارد!!

"حاشیه بحار الانوار" مى‏نویسد:

العالم المادّيّ عالم الحركة والتكامل، والنفس أيضاً لتعلّقها بالبدن المادّيّ بل اتّحادها به محكوم بهذا الحكم فهي لا تزال تسير في منازل السير وتعرج علی مدارج الكمال وتقرب إلی الحق المتعال حتّی تصل إلی ثغور الإمكان والوجوب. فعندئذ ينتهي السير وتقف الحركة <وأَنَّ إِلى‏ رَبِّكَ الْمُنْتَهى>، ومنازل السير هي المراتب المتوسّطة بين المادّة وبين أشرف مراتب الوجود و هي بوجه تنقسم إلی مادّيّة وغير مادّيّة والأولی هي المراحل التي تقطعها حتی تصل إلی التجرّد والثانية هي المراتب الكماليّة العالية فوق ذلك. وحيث إنّ نسبة كلّ مرتبة عاليه بالنسبة إلی ما تحته نسبة العلّة إلی المعلول والمعنی الاسميّ إلی الحرفيّ والمستقلّ إلی غير المستقلّ كانت المرتبة العالية مشتملة علی كمالات المرتبة الدانية من غير عكس، فكلّما أخذ قوس الوجود في النزول ضعفت المراتب وكثرت الحدود العدميّة، وكلّما أخذ في الصعود اشتدّت المراتب وقلّت الحدود إلی أن تصل إلی وجود لا حدّ له أصلاً. ووصول النفس إلی كلّ مرتبة عبارة عن تعلّقها بتلك المرتبة، وبعبارة أخری بمشاهدة النفس ارتباطها بها بحيث لا تری لنفسها استقلالاً بالنسبة إليها، وإن شئت قلت: بفنائها عن ذاتها وخروجها عمّا له من الحدود بالنسبة إليها.

عالم مادى، عالم حرکت و تکامل است، نفس نيز چون به بدن مادی تعلّق دارد _ بلکه عينا با آن يکی است _ دارای همين حکم است و پيوسته در منازل سير و پلّه‏های کمال بالا مى‏رود و به خدا نزديک مى‏شود تا به مرزهای امکان و وجوب راه يابد، اينجاست که ديگر سير به پايان رسيده و حرکت متوقّف مى‏شود که: "و نهايت به سوی خداست". منازل مذکور، همان مراتب متوسط بين ماده و برترين مراتب وجود مى‏باشد که از جهتی به مادی و غير مادی تقسيم مى‏شود.

قسم اول همان مراتبی هستند که نفس آن را مى‏پيمايد تا به تجرد برسد، و قسم دوم مراتب کماليه عاليه فوق آن مى‏باشد و چون نسبت هر مرتبه‏ای به پايين‏تر از خود، نسبت علّت و معلول و معنای حرفی به اسمی و مستقل به غير مستقل است، مرتبه عاليه مشتمل بر کمالات مرتبه پست‏تر مى‏باشد و نه بر عکس.

پس قوس وجود هر چه رو به نزول آيد مراتب ضعيف‏تر شده و حدود عدمی بيشتر مى‏شوند، و هر چه رو به صعود رود مراتب شديدتر و حدود و قيد و بندها کمتر مى‏شود تا به حدی از وجود برسد که اصلا حد و مرز ندارد. و منظور از رسيدن نفس به هر مرتبه‏ای عبارت از تعلّقش به آن مرتبه، و به عبارت ديگر منظور از آن، مشاهده ارتباط نفس به آن مرتبه مى‏باشد به گونه‏ای که نفس برای خود در برابر آن مرتبه اصلا استقلالی نبيند، و چنانچه خواستی مى‏توانی بگويى: از وجود خود نيست شده و از حدود خود نسبت به آن مرتبه خارج گردد.

نقد و اشکال:

1. تقسیم ممکنات به مجرد و مادى، نادرست است.قوه و استعداد و قابلیت تبدل و تغیر، لازمه ذات ممکنات مى‏باشد. بدیهی است حقیقتی که اصل وجود آن بستگی به مشیت خالق آن داشته باشد تغییر وتبدیل آن نیز در حیطه قدرت وی است، بنابراین تمامی مخلوقات و ماسوى‏اللّه‏، قابل حرکت و تغیرند و حرکت اختصاص به عالم ماده ندارد، چنانکه در نفس مطلب مذکور به وجود حرکت در مراتب کمالیه فوق تجرد، آن‏هم تا مرزهای وجوب و امکان! صریحا اعتراف شده است.

2. لازمه تجرد مجردات این است که در آن‏ها قوه و استعداد و حرکت و تکامل وجود نداشته باشد، بنابراین اعتقاد به وجود حرکت و تکامل درباره عالم مجردات، حاصل غفلت آشکار از معنای حقیقی تجرد است.

3. حرکت پیوسته ماده به سوی کمال _ چه به عنوان حرکت جوهری باشد و چه غیر آن _، از ادعاهای بدون برهان بلکه خلاف ضرورت فلسفه است، و با وجود نقائص و معاصی و کفر و نمونه‏های فراوان ارتداد واعتقادات باطل و خلاف دین و برهان مکاتب بشری که جهان راپر کرده است در تناقض مى‏باشد.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

... <وَمَنْ نُعَمِّرْهُ نُنَكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ أَ فَلا يَعْقِلُون‏؟> فإنّه ردّ علی الزنادقة الذين يبطلون التوحيد ويقولون: إنّ الرجل إذا نكح المرأة وصارت النطفة في الرحم، تلقّته أشكال من الغذاء ودار عليه الفلك ومرّ عليه الليل والنهار فيولد الإنسان بالطبائع من الغذاء ومرور الليل والنهار. فنقض اللّه‏ عليهم قولهم في حرف واحد فقال: <وَمَنْ نُعَمِّرْهُ نُنَكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ أَ فَلا يَعْقِلُون‏> قال: لو كان هذا كما يقولون ينبغي أن يزيد الإنسان ما دامت الأشكال قائمة والليل والنهار قائمان والفلك يدور، فكيف صار يرجع إلی النقصان كلّما ازداد في الكبر إلی حدّ الطفوليّة ونقصان السمع والبصر والقوّة والفقة والعلم والمنطق حتّی ينقص وينتكس في الخلق، ولكن ذلك من خلق العزيز الحكيم وتقديره.

"هر کس را عمر طولانی دهیم از وجود او بکاهیم، پس چرا اندیشه نمى‏کنند"؛ این آیه بر رد زندیقانی است که توحید و قدرت و مشیت الهی را انکار مى‏کنند و مى‏گویند: چون مردی با زنی نکاح کند و نطفه در جای خود قرار یابد، غذاهای مختلف به آن رسد و فلک بر آن بگذرد و شب و روز بر آن جاری شود، پس انسان به سبب امور طبیعی مانند غذا و گذشت شب و روز تکون و تولّد مى‏یابد.

خداوند در یک کلمه عقاید ایشان را باطل نموده و فرموده است: "و هر کس را طول عمر دهیم از خلقتش بکاهیم پس آیا اندیشه نمى‏کنند" مى‏فرماید: اگر آن‏گونه بود که ایشان خیال مى‏کنند [که هر چیزی در اثر حرکت جوهری رو به کمال است]مادام که طبیعت پا برجا و شب و روز در جریان و فلک در حرکت است، انسان نیز باید پیوسته رو به فزونی و کمال باشد، پس چسان است که، هر چه عمرش زیادتر مى‏شود رو به نقصان مى‏رود تا اینکه به حد طفولیت مى‏رسد و در شنوایی و بینایی و قوت و فهم و علم و بیان نقصان مى‏یابد، و در خلق رو به کاستی مى‏رود، بلکه این‏ها همه اثر قدرت و خلقت و تقدیر خدای عزیز حکیم است.

و خداوند متعال مى‏فرماید:

<لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسانَ في‏ أَحْسَنِ تَقْويم‏. ثُمَّ رَدَدْناهُ أَسْفَلَ سافِلين>

ما انسان را در بهترین صورت بیافریدیم، سپس او را به پست‏ترین درجات بازگردانیدیم.

و رسول اللّه‏؟ص؟ مى‏فرمایند:

كلّ مولود يولد علی الفطرة، فأبواه يهوّدانه و ينصّرانه.

هر فرزندی بر فطرت توحید به دنیا مى‏آید، سپس پدر و مادرش او را به گمراهی و ضلالت یهودیت و نصرانیت مى‏کشانند.

بنابراین اعتقاد به حرکت پیوسته نفس به سوی کمال و قرب حقّ متعال، از ادعاهای _ خالی از برهان و خلاف بداهت است. بلکه چه بسیار نفسی که پیوسته رو به پستی رفته و با فاصله گرفتن از مکتب هدایت و معرفت حجج الهی هر لحظه بر بعد و دوری خود از خداوند و معرفت و شناخت حقیقی او بیفزاید.

4 . اتّحاد بین دو چیز متعلّق به یکدیگر، خلاف عقل و برهان است، و در این مورد تفاوتی بین نفس و بدن و غیر آن دو وجود ندارد.

5 . هم‏سنخ بودنِ وجود واجب و ممکن از پندارهای نادرست فلسفی است؛ و در نظر عقل و برهان، خدا و خلق یک حقیقت و یک سنخ وجود نیستند که بین آن‏ها حد و مرزی فرض توان کرد به گونه‏ای که بر اساس سیر در مراتب آن حقیقت، فاصله وجودی خالق و خلق قابل کمی و زیادی و قرب و بعد باشد، و برای فرار از التزام به رسیدن ممکنات به درجه وجوب و خدایی بتوان در آنجا حد و مرزی تصور کرده، و در محلّ مخصوصی توقّف سیر را لازم دانست. چنانکه تأویل آیه <وأَنَّ إِلى‏ رَبِّكَ الْمُنْتَهى> هم بر این معانی بى‏مورد و دور از معنای حقیقی آیه است.

معنای صحیح تقرب به سوی خداوند متعال، قرب معنوی است نه سیر وجودی و ذاتى، که بتوان آن را دارای مراتب متوسط بین ماده و اشرف مراتب وجود پنداشته و برخی از مخلوقات را از برخی دیگر به خداوند نزدیک‏تر انگاشت. چنانکه امام حسین علیه السلام مى‏فرمایند:

احتجب عن العقول كما احتجب عن الأبصار، و عمّن في السماء احتجابه عمّن في الأرض، قربه كرامته و بعده إهانته.

از عقل‏ها همان‏سان پنهان است که از دیدگان در نهان است، و از اهل آسمان همان‏گونه پوشیده است که از اهل زمین پوشیده است. قربِ او گرامی داشتن اوست، و بُعد و دوری از او خوارکردن اوست.

و امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

ليس شيء من خلقه أقرب إليه من شيء ولا شيء أبعد منه من شيء.

هیچ چیزی از مخلوقات به او از دیگری نزدیک‏تر نیست، ونیز هیچ‏یک از آن‏ها از او دورتر از دیگری نمى‏باشد.

شخصی به نام ابوقره خدمت حضرت رضا علیه السلام عرضه داشت: چه کسی به خداوند نزدیک‏تر است، ملائکه یا اهل زمین؟!

حضرت رضا علیه السلام فرمودند:

إن كنت تقول بالشبر والذراع، فإنّ الأشياء كلّها باب واحد هي فعله، لا يشتغل ببعضها عن بعض يدبّر أعلی الخلق من حيث يدبّر أسفله، و يدبّر أوّله من حيث يدبّر آخره، من غير عناء و لا كلفة و لا مؤونة و لا مشاورة و لا نصب. و إن كنت تقول من أقرب إليه في الوسيلة فأطوعهم له.

اگر به وجب و ذراع مى‏گویی که همه اشیاء برای او یکسان، و مخلوق او مى‏باشند. به خاطر بعضی از آن‏ها از بعضی دیگر غافل نمى‏گردد. بالاترین خلق را همان‏گونه تدبیر مى‏فرماید که پست‏ترین آن‏ها را، و اول آن‏ها را همچنان مى‏پرورد که آخرینشان را، بدون هیچ‏گونه زحمت و سختی و کمک‏جویی و خستگى‏اى؛ و اگر مى‏گویی که چه کسی از حیث وسیله و منزلت به او نزدیک‏تر است، پس آن مطیع‏ترین ایشان مى‏باشد.

6 . اعتقاد به اینکه: "وجود حقیقتی دارای مراتب است، و مرتبه‏ای به عنوان اشرف مراتب دارد"، از پندارهایی است که با عقل و برهان نمى‏سازد. چه اینکه أولا تصور مراتب مختلف برای یک حقیقت صرفا امری اعتباری است؛ و ثانیا حقیقتی که تصور مراتب برای آن ممکن باشد، فراتر از هر مرتبه‏ای از مراتب آن وجود مرتبه‏ای دیگر قابل تصور است و محال است که به وجود مرتبه‏ای به عنوان اشرف مراتب منتهی شود. از چنین حقیقتی با عنوان بى‏نهایت لایقفی (غیر ایستا) یاد مى‏شود که تحقّق مرتبه تمام وکمال مطلق در مورد آن محال مى‏باشد، و در هر مرتبه‏ای که محقّق شود پیوسته محدود و متناهی خواهد بود. بنابراین فرض صعود در مراتب وجود تا حد وصول به شدتِ وجودى‏ای که اصلا حد نداشته باشد، خلاف ذات شى‏ء قابل صعود و نزول است، و اعتقاد به نامتناهی بودن مراتب مذکور و غیر آن جزء اوهام نامعقول مى‏باشد.

7 . فرض مراتب کمالیه عالیه فوق حد تجرد برای مجردات، با مجردبودن آن‏ها تناقض دارد، بلکه در نفس خود نیز متناقض است.

8 . نسبت علّت به معلول را چون نسبت معنای اسمی به حرفی دانستن، از مبانی نادرست و نامعقول فلسفی است، بلکه معلول آن است که علّت آن را ایجاد و خلق مى‏کند نه اینکه معلول مرتبه‏ای از ذات آن (علّت) باشد؛ بدیهی است اشیا آفریده‏ها و مخلوقات حضرت حقّ متعالند نه مراتب وجود او.

9 . مستقل نبودن مخلوقات در وجود خود، به معنای این است که آن‏ها آفریده‏های خداوندند و در وجود خود محتاج به آفرینش و ایجاد الهى‏اند، نه به این معنا که در ذات خود وجود نداشته و مرتبه پستی از حقیقت وجود و ذات خداوند <وتعالی اللّه‏ عما یقول الظالمون علوا کبیرا> بوده، و خارج از وجود خداوند اصلا وجود نداشته باشند.

10 . وصول نفس به هر مرتبه را گاهی به معنای "تعلّق"، و گاهی به معنای "فنای از ذات"دانستن، و گاهی به معنای "ندیدن استقلال"، وگاهی به معنای "اتّحاد و عینیت واقعى" انگاشتن،تناقض در تناقض است، نه یک معنا و چند تعبیر.

حاشیه مذکور ادامه مى‏دهد:

وبعد هذه المقدّمة نقول: الحدود اللازمة لكلّ مرتبة العارضة لحقيقة وجود الشيء الذي في تلك المرتبة هي التي تحجب ذلك الشيء من الوصول إلی المرتبة العالية وإدراك ما لها من الكمال والعظمة، فإذا خرج الشيء عن هذه الحدود وخلع تلك القيود أمكنه الترقّي إلی درجة ما فوقه، فيری عندئذ ذاته متعلّقة به غير مستقلّة عنه ويعرف ما له من البهاء والشرف والكمال والعظمة، فتلك الحدود هی الحاجبة عن حقيقة الوجود المطلقة عن كلّ قيد، والنفس الوالهة إلی اللذائذ المادّيّة هي المتوغّلة في ظلمات الحدود وغواشي القيود، وهي أبعد النفوس عن الحقّ تعالى، فكلّما انخلعت من القيود المادّيّة، وقطعت تعلّقها عن زخارف هذه الدنيا الدنيّة اقتربت من عالم النور والسرور والبهاء والحبور، حتّی تتجرّد تجرّداً سامياً فتشاهد نفسها جوهراً مجرّداً عن المادّة والصورة، وعند ذلك خرجت عن الحجب الظلمانيّة، وهي حقيقة الذنوب والمعاصي، والأخلاق الذميمة، ورأسها حبّ الدنيا والإخلاد إلی أرض الطبيعة، وقد روی الفريقان عن النبيّ؟ص؟ "حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة" لكنّها بعد محتجبة بالحجب النورانيّه وهي ألطف وأرقّ ولذا كان تشخيصها أصعب، ومعرفتها إلی الدقّة والحذاقة أحوج، فربّ سالك في هذه المسالك لمّا شاهد بعض المراتب الدانية زعم أنّه وصل إلی أقصی الكمالات وأرفع الدرجات، وصار ذلك سبباً لتوقفه في تلك المرتبة واحتجابه بها،... فمن شمله عناية الحقّ وساعده التوفيق فخصّه اللّه‏ بعبادته... وقد ظهر مما ذكرنا أنّ معنی ارتفاع الحجاب مشاهدة عدم استقلال النفس فلا يوجب ارتفاع الحجب كلاً انعدام العالم رأساً، بل إنّما يوجب معاينة ما سوی اللّه‏ تعالی متعلّقاً به غير مستقلّ بنفسه فلا يلزم منه محال ولا ينافي شيئاً من أصول الدين واللّه‏ الهادي والمعين.

و بعد از اين مقدمه مى‏گوييم: حدود و مرزهای وجودى‏ای که برای هر مرتبه لازم است، و عارض حقيقت چيزی که در آن مرتبه است مى‏گردد، همان چيزی است که آن شى‏ء را از وصول به آن مرتبه و ادراک کمال و عظمت آن رتبه در پرده مى‏دارد، پس چون شى‏ء از اين مرزها خارج شود و آن بندها را بگسلد، ترقی به درجه مافوق برايش ممکن شود، اينجاست که ذات خود را متعلق و وابسته به آن مرتبه مى‏يابد، و شرافت و کمال و عظمت آن رتبه را مى‏شناسد. و آن بندها، حجاب او نسبت به حقيقت وجود مطلق از هر قيد و بند است. پس نفسی که شيدای لذائذ مادی و غرق در ظلمت حدود و پرده‏های قيود است، دورترين نفوس از حق تعالی است، و هر چه از قيود ماديت رها شود و از زينت‏های اين دنيای پست منقطع گردد، به عالم نور و سرور و بهاء نزديک‏تر گردد، تا جايی که به درجه بلند تجرد دست يابد و وجود خود را مجرد و رها از ماده و صورت ببيند، آنگاه از حجاب‏های ظلمت _ که همان حقيقت گناهان و معاصی و اخلاق زشت و ناپسند که سرسلسله آن‏ها محبّت و دوستی دنيا و دلبستگی به طبيعت است _ بيرون آيد.

شيعه و سنّی از رسول اللّه؟ص؟ روايت کرده‏اند که: "محبّت دنيا رأس هر بدی است"، لکن حجاب آن مرتبه حجابی نورانی است که لطيف‏تر و نازک‏تر است و لذا تشخيص آن نيز دشوارتر است، و شناخت آن به دقّت و زرنگی نياز بيشتری دارد، چه بسيار سالکی که در اين راه‏ها چون بعضی مراتب پست را مشاهده کند، خيال کند که به بالاترين کمالات و درجات واصل شده است، و همين امر سبب توقّف او در آن مرتبه و احتجابش به وسيله آن مرتبه باشد.

پس هر کس عنايت حق شامل حالش شد و توفيق الهی يارش آمد، و خداوند به عبادت خويش اختصاصش داد...

از آنچه، بيان داشتيم معنای رفع حجاب‏ها و معنای مشاهده وابستگی نفس معلوم شد، پس رفع کلی حجاب‏ها لازم نمى‏آورد که اساس عالم نيست و نابود شود، بلکه تنها موجب مى‏شود که ماسوای خدا وابسته و متعلّق به ذات خدا ديده شود، پس هيچ محالی از آن لازم نمى‏آيد و هيچ منافاتی با هيچ‏يک از اصول دين نخواهد داشت. و خداوند هدايت‏گر و ياور است. 

نقد و اشکال:

1 . در نظر اهل ذوق و عرفانِ گریزان از عقل و برهان،
 وجود منحصر به یک حقیقت واحد است که هر لحظه به صورتی جلوه مى‏کند، چنانکه در نظر اهل فلسفه نیز واقعیتِ موجود تنها یک حقیقت نامتناهی است به نام وجود، که مراتب ضعیف وجود را در ذاتِ خود نهفته دارد و بس. در نظر ایشان همین حقیقت هم علّت است و هم معلول، و هم خالق است و هم مخلوق، و به تعبیر صحیح‏تر نه علّت است و نه معلول، و نه خالق است و نه مخلوق، با این حال دیگر خروج از حدود و خلع قیود و ادراک کمال و عظمت و وصول به مرتبه بالاتر و حاجب و محجوب بودن بر طبق این مبانی چه معنای صحیحی مى‏تواند داشته باشد؟!
 و بنابر مبنای مذکور، وَلَه به لذّات مادی چه معنایی داشته و چه ربطی به قرب و بعد حقّ متعال دارد؟! و حدود چگونه سبب ظلمت مى‏شوند؟! و حصول تجرد چگونه تصور مى‏شود؟!

و سیر در مراتب وجودِ دارای مراتب فلسفى، و یا حقیقت وجود واحد عرفانى، چگونه امکان دارد، و ارتباط آن با حقیقت گناهان و معاصی و اخلاق ذمیمه چه معنایی مى‏پذیرد؟!

بر اساس تفکر فلسفی و عرفانى، ربطی و غیراستقلالی بودن هر مرتبه‏اى، امری قهری و عینی برای آن بوده و غیرقابل انفکاک از نفس مراتب است، و در نظر اهل فلسفه وعرفان حضور هر چیزی در ذات خود، حقیقت علم آن چیز شمرده مى‏شود، در این صورت ارتفاع حجاب چه معنایی پیدا مى‏کند و معنای صحیح عبادت چگونه تصویر مى‏شود، و فرض وجود عالمی که قابل انعدام باشد چگونه ممکن است که ارتفاع حجاب‏ها موجب انعدام کلّی آن عالم نشده و هیچ محالی لازم نیاید؟ و چسان این مبانی و تصورات که خالق و خلق را دو چیز نمى‏داند منافاتی با اصول دین پیدا نمى‏کند؟!

مگر روشن‏ترینِ اصول و مبانی ادیان این نیست که ما همه بنده و آفریده خداوند متعالیم، که برای تحصیل معرفت و عبادت او و بهره‏وری از نعمت‏های ابدیش خلق شده‏ایم، نه مرتبه‏ای از ذات اوییم، و نه در مراتب وجود او سیر مى‏کنیم، و نه جلوه و صورت حقیقت وجود اوییم؛ و نه طاعت و عبادت به ما وسعت وجودی مى‏دهد و وجود ما را به صقع وجوب نزدیک مى‏کند، و نه سعه وجودی نامتناهی موهوم برای خالق متعال کمال و فضیلت به شمار مى‏رود، و نه محدودیت در وجود، نقص و عیب مخلوق و بنده مطیع و فرمانبر پروردگار بوده و یا قابل انفکاک از ذات اوست؟!

· آيا ملائكه همان موجودات مجردند؟!

اهل فلسفه غالبا آیات و اخباری را که در مورد ملائکه و روح و امثال آن وارد شده است منطبق بر موجودات عالم مجردات مى‏دانند، در حالی که مجردات به عقیده ایشان دارای وجود ازلی و قدیم مى‏باشند نه حادث، و نیز ایشان وجود مجردات را خارج از مقدار و اجزا و صورت و شکل و زمان و مکان مى‏دانند و قرآن و اخبار هیچ‏یک از این اوصاف را درباره هیچ مخلوقی _ چه ملائکه و چه غیر آن _ نمى‏پذیرد، بلکه جنّ و ملک و روح را نیز به وصف حدوث و مخلوقیت و داشتن زمان و مکان و فرارفتن به آسمان، و فرود آمدن به زمین، و داشتن شکل و شبح و صورت و پر و بال و جزء و کل و کوچکی و بزرگی و حرکت و سکون که همه آن‏ها صفات اجسام و حقایق متجزی و عددی و مخلوق است توصیف مى‏فرماید.
خداوند متعال مى‏فرماید:

<الْحَمْدُ لِلّهِ فاطِرِ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ جاعِلِ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً أُولي‏ أَجْنِحَةٍ مَثْنـى‏ وَ ثُلاثَ وَ رُباعَ يَزيدُ فِي الْخَلْقِ ما يَشاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلى‏ كُلِّ شَيْ‏ءٍ قَديرٌ>.

به نام خداوند بخشنده مهربان و رئوف، سپاس خداوندی را که آفریدگار آسمان‏ها و زمین است و ملائک را پیام‏آورانی دارای دو، سه و چهار بال قرار داده است، هر چه بخواهد در خلق بیفزاید، همانا خداوند بر انجام هر کاری تواناست.

و مى‏فرماید:

 <وَ يَوْمَ تَشَقَّقُ السَّماءُ بِالْغَمامِ وَ نُزِّلَ الْمَلائِكَةُ تَنْزيلاً>.

<وَتَرَى الْمَلائِكَةَ حَافِّينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِم>.

و فرشتگان را مى‏بینی که بر گرد عرش حلقه زده، تسبیح گوی پروردگارشان مى‏باشند.

<يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَ الْمَلائِكَةُ صَفًّا>.

روزی که ملائکه و روح صف مى‏بندند.

و درباره فرشتگانی که به مهمانی حضرت ابراهیم علیه السلام آمدند مى‏فرماید:

<وَنَبِّئْهُمْ عَنْ ضَيْفِ إِبْراهيم.‏ إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقالُوا سَلاماً قالَ إِنَّا مِنْكُمْ وَجِلُون.‏ إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقالُوا سَلاماً قالَ إِنَّا مِنْكُمْ وَجِلُون‏. قالُوا لا تَوْجَلْ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلامٍ عَليم>.

ایشان را از داستان مهمانان ابراهیم آگاه کن، آن گاه که بر او وارد شدند و گفتند: سلام، پس ایشان گفتند که ما از شما ترسانیم، گفتند: مترس، ما تو را به مولود بردباری مژده مى‏دهیم.

و درباره فرشتگانی که برای عذاب قوم لوط فرود آمدند مى‏فرماید:

<قالَ فَما خَطْبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسَلُون‏. قالُوا إِنَّا أُرْسِلْنا إِلى‏ قَوْمٍ مُجْرِمين‏>.

گفت: شما را چه کاری است ای فرستادگان؟! گفتند: ما به سوی گروهی مجرم و گناهکار فرستاده شده‏ایم.

<فَلَمَّا جاءَ آلَ لُوطٍ الْمُرْسَلُون. قالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُنْكَرُون>.

هنگامی که فرشتگان نزد خاندان لوط آمدند گفت: شما گروهی ناشناخته‏اید.

 <وَجاءَ أَهْلُ الْمَدينَةِ يَسْتَبْشِرُونَ. قالَ إِنَّ هؤُلاءِ ضَيْفي‏ فَلا تَفْضَحُونِ. وَاتَّقُوا اللَّهَ وَلا تُخْزُونِ. قالُوا أَ وَلَمْ نَنْهَكَ عَنِ الْعالَمينَ>.

و اهل شهر با روی خندان بیامدند، لوط گفت: اینان میهمان منند پس آبروی مرا حفظ کنید، از خداوند بترسید و مرا خوار نکنید. گفتند: مگر ما تو را از مردم روزگار فرمان پرهیز ندادیم؟

و امام باقر علیه السلام درباره "روح" _ که در آدم دمیده شده است _ و در مورد علّت اضافه آن به نام خداوند مى‏فرمایند:

إنّما أضافه إلی نفسه لأنه اصطفاه علی سائر الأرواح كما اصطفی بيتاً من البيوت فقال: "بيتى"، وقال لرسول من الرسل: "خليلي" وأشباه ذلك، وكلّ ذلك مخلوق مصنوع محدث مربوب مدبّر.

همانا خداوند تعالی روح را ازاین جهت به خود نسبت داد، که آن را بر ارواح دیگر برتری داده است، همان‏گونه که خانه‏ای از خانه‏ها را برگزید و فرمود: "خانه من". و درباره پیامبری از پیامبران فرمود: "دوست من"، و نظائر آن. و همه آن‏ها مخلوق و ساخته شده و پدید آمده و مورد تربیت و تدبیرند.

و امام صادق علیه السلام در رد پندار کسانی که ذات خداوند متعال را قابل صدور و تولید مى‏دانند مى‏فرمایند:

إن اللّه‏ تبارک و تعالی أحدٌ صمد ليس له جوف، و إنما الروح خلق من خلقه.

همانا خداوند یکتای بدون جزء است که اندرون ندارد، و روح،تنها آفریده‏ای از آفریده‏های او مى‏باشد.
· فصل ششم

· فراتر از زمان و مكان

فلسفه و عرفان و اندیشه بشرى، خالق و مخلوق و علّت و معلول را متعاصر و متلازم در وجود، و هر دو را قدیم و أزلی مى‏شمارد، لذا از التزام به دارای زمان بودن ذات خالق گزیری نخواهد داشت.

اما مکتب اهل عصمت و معدن نبوت با إقامه براهین قاطع، تمامی ماسوى‏اللّه‏ و حتّی نفس زمان را متناهی و حادث حقیقی دارای ابتدای وجود دانسته، خداوند را خالق زمان و مکان، و متعالی از قابلیت نسبت به آن دو معرفی مى‏نماید.

بدیهی است اتّصاف به زمان (چه متناهی فرض شود و چه نامتناهى) همانند ملکه و عدم از شؤون ویژه ذات عددی و دارای مقدار و اجزا بوده و به هیچ عنوان به ذات خداوند متعال نسبت داده نمى‏شود
.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تعالی يجلّ عن الأين ويتعالی عن المكان. كان في ما لم يزل ولا مكان، وهو اليوم علی ذلك، لم يتغيّر من حال إلی حال.

همانا خداوند فراتر از این است که مکان داشته باشد او ازلا بود و مکان نبود اینک نیز چنان است و از حالی به حال دیگر تغییر نیافته است.

و مى‏فرمایند:

حارت الأوهام أن يكيّف المكيّف للأشياء ومن لم يزل بلا مكان ولا يزول باختلاف الأزمان.

اندیشه‏ها در حیرتند از اینکه کیفیت دهنده اشیاء را چگونه دانند، و یا اینکه آن کسی را که پیوسته بدون مکان بوده و به گذشت زمان‏ها زوال نمى‏پذیرد چگونه تصور کنند.

و امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يوصف بزمان ولا مكان، ولا حركة ولا انتقال ولا سكون، بل هو خالق الزمان والمكان والحركة والسكون، تعالی عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً.

همانا خداوند قابل توصیف به داشتن زمان و مکان و حرکت و انتقال و سکون نیست، او آفریننده زمان و مکان و حرکت و سکون است، فراتر است از آنچه ستمگویان مى‏اندیشند فراتری بزرگى.

امام کاظم علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی كان لم يزل بلا زمان ولا مكان، وهو الآن كما كان.

خداوند پیوسته بوده است بدون زمان و مکان، و الان نیز چنان است.

حضرت رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

لا تصحبه الأوقات، ولا تضمنه الأماكن... سابق الأوقات كونه، والعدم وجوده، والابتداء أزله.

اوقات و زمان‏ها مصاحب او نیستند، و مکان‏ها ذات او را در بر ندارند، وجود او قبل از وجود اوقات و زمان‏ها است، هستی او بر عدم پیشی جسته، و ازلیت او بر ابتدا سبقت گرفته است.

و مى‏فرمایند:

لا تصحبه الأوقات.

زمان‏ها مصاحب وجود خداوند نیستند.

· خدای فلسفه و عرفان در گستره زمان و مكان

اهل فلسفه و عرفان گر چه گاهی به لزوم فراتر بودن ذاتِ خداوند از اتّصاف به زمان و مکان اعتراف کرده‏اند، اما چنین پنداشته‏اند که معنای فراتری وجود خداوند از زمان و مکان این است که وجود او اختصاص به زمان و مکان خاصّی نداشته بلکه در تمامی زمان‏ها و مکان‏ها موجود است، لذا بر اساس اعتقاد خود به وحدت وجود و نامتناهی دانستن ذات خداوند، حقیقت وجود او را در پهنه زمان و مکان گسترانیده و گفته‏اند:

إنّ الحقّ تعالی لا إشكال في كون وجوده الخارجيّ غير محدود بحدّ وغير فاقد لكمال، وأنّه موجود في كلّ مكان وزمان وجوداً حقيقيّاً خارجيّاً.

بدون ترديد وجود خارجی خداوند هيچ‏گونه حد و نقص و فقدانی ندارد، و او در هر زمان و مکانی وجود حقيقی خارجی دارد.

و نیز گفته‏اند:

خواننده محترم از هم اکنون بايد بداند که خدای حقيقى، خدايی که پيامبران واقعی او را معرفی کرده‏اند، خدايی که حکمت الهی اسلامی آن را مى‏شناسد نه در آسمان است و نه در زمين، و نه در مافوق آسمان‏ها است و نه در ظلمات و نه در آغاز عالم. در همه زمان‏ها و همه مکان‏ها است و به همه چيز محيط است...

	بس که هست از همه سو و ز همه رو راه به تو 
	 به تو برگردد اگر راهروی برگردد
 


و نیز:

إنّ غير المتناهي قد ملأ الوجود كلّه، فأينما تولّوا وجوه عقولكم فثمّ وجه الواجب الواحد الغير المحدود، فأين المجال لفرض غيره.

غيرمتناهى، همه جای وجود را فرا گرفته است، و روی عقل‏های خود را به هر طرف آوريد آنجا وجه واجب واحد غير محدود است، بنابراين چه جايی برای فرض وجود غير او باقی مى‏ماند؟!

و نیز:

أينما تولّوا فثمّ وجه اللّه‏، حتّی في نفس التولية والأين... لأنّ الإطلاق الذاتيّ لا يشذّ عن شيء ولا يشذّ عنه شيء.

به هر کجا روی آوريد آنجا صورت خداوند است، حتّی در نفس روی آوردن و مکان؛ زيرا فراگيری ذاتى، چيزی است که همه چيز را در بردارد و هيچ چيز از آن خارج نيست.

"ملاصدرای شیرازى" مى‏گوید:

إنّ الحقّ المنزّه عن الزمان موجود في كلّ وقت من الأوقات لا علی وجه الاختصاص والتعليق، والحقّ المنزّه عن المكان موجود في كلّ واحد من الأمكنة لا علی وجه التقييد والتطبيق... فهو مع كلّ موجود بكلّ جهة من غير تقييد ولا تكثّر، فهو علی كلّ شيء وليس في شيء، وفي كلّ زمان وليس في زمان، وفي كلّ مكان و ليس في مكان.

همانا حقّ منزّه از زمان، بدون وجه اختصاص و تعليق، در هر زمانی از زمان‏ها موجود است، و حقّ منزّه از مکان، بدون وجه تقييد و تطبيق، در هر مکانی از مکان‏ها وجود دارد... او بدون تقييد و تکثّر، در هر جهتی موجود است، پس او با همه چيزها هست و در چيزی خاص نيست، و او در همه زمان‏ها هست و در زمانی خاص نيست، و در همه مکان‏ها هست و در مکانی خاص نيست.

و در "تفسیر المیزان" چنین آمده است:

إنّه علی كلّ شيء حاضر أو مشهود، لا يختصّ بجهة دون جهة، وبمكان دون مكان، وبشيء دون شيء، بل شهيد علی كلّ شيء، محيط بكلّ شيء. فلو وجده شيء لوجده علی ظاهر كلّ شيء وباطنه.

خداوند بر هر چيزی حاضر است و مشاهده مى‏شود، و به جهت و مکان و چيز خاصّی اختصاص ندارد، بلکه بر همه اشيا مشهود و محيط است چنانکه اگر چيزی او را بيابد بر ظاهر و باطن همه چيز خواهد يافت.

چنانچه کسی وجود خداوند متعال را ملازم با چیز دیگر بداند دیگر هرگز نمى‏تواند وجود هیچ‏یک از آن دو را مجرد از زمان فرض کند، بلکه باید بپذیرد که لازمه این تلازم این است که وجود خداوند را دارای زمان دانسته باشد، نه این که در مورد آن اشیای ملازم با وجود خداوند متعال قائل به تجرد شود، لذا با پذیرش مبانی فلسفی هرگز صحیح نیست گفته شود:

إنّ التزامن إنّما يتصوّر بين أمرين زمانييّن، وأمّا إذا كان أحد الأمرين غير واقع في ظرف الزمان كالواجب تعالی فلا يتصوّر تقارنهما في الزمان أصلاً، ولعلّه بذلك تنحسم مادّة كثير من المجادلات.

همانا هم‏زمان بودن، تنها در مورد دو چيز است که دارای زمان باشند، اما اگر يکی از آن دو چيز مانند خداوند تعالی خارج از زمان باشد ديگر نمى‏شود آن دو را مقارن در زمان دانست، و شايد با اين بيان ريشه بسياری از مجادلات کنده شود.

و یا اینکه گفته شود:

اگر علّت و معلول از قبيل مجردات باشند و هيچکدام زمانی نباشند، در اين صورت تقارن زمانی آن‏ها مفهومی نخواهد داشت، همچنين اگر معلول، زمانی باشد ولی علّت، مجرد تام باشد. زيرا معنای "تقارن زمانى" اين است که دو موجود در "يک زمان" تحقّق يابند در صورتی که مجرد تام در ظرف زمان، تحقّق نمى‏يابد و نسبت زمانی هم با هيچ موجودی ندارد. ولی چنين موجودی نسبت به معلول خودش احاطه وجودی و حضور خواهد داشت و غيبت معلول از آن، محال خواهد بود و اين مطلب با توجه به رابط بودن معلول نسبت به علّت هستى‏بخش، وضوح بيشتری مى‏يابد.

پاسخ سخنان فوق این است که: دخول در زمان، لازمه غیرقابل انفکاک فرض معیت و تلازم وجودی علّت و معلول و خالق و مخلوق است، تا چه رسد به اینکه تمامی مخلوقاتِ دارای زمان و مکان، در احاطه وجودی خداوند و عین ربط به او دانسته شده، و گمان شود که اشیا حاضر در ذات خداوند بوده و وجودی خارج از وجود او نداشته باشند، بدیهی است در این صورت هرگز نمى‏توان پذیرفت که معلول و مخلوق، قابل انقسام و دارای جزء و مقدار و زمان و مکان باشد ولی خود خداوند قابل انقسام و دارای جزء و مقدار و زمان و مکان نباشد.
لذا فلسفه خود تصریح مى‏کند که:

... قاعده ديگر که از تلازم علّت و معلول، استنباط مى‏شود اين است که علت تامة مى‏بايست تا پايان عمر معلول باقی باشد...

بنابراین اعتقاد اهل فلسفه، به وجوب معیت علّت و معلول _ و اینکه وجود اشیا لازمه وجود خداوند است نه اینکه ایجاد و اراده او جلّ و علا علّت هستی مخلوقات باشد، به جای اینکه پای اشیائی به نام مجردات را به ماورای زمان باز کند، دامن جلال و عظمت خالق زمان و مکان را، به حیطه زمان مى‏کشاند و اعتقاد به فراتری وجود باری تعالی از اتّصاف به زمان را محال مى‏سازد.

بدیهی است چنانچه مخلوق بخواهد از دریچه تصور و توهّمِ خود، به موضوع حدوث زمان و مکان بنگرد، حدوث زمان و مکان را در زمان و مکانی وسیع‏تر که بستری برای حدوث زمان و مکان باشد تصور خواهد کرد و در نتیجه به امتناع حدوث حقیقی آن دو حکم خواهد نمود، ولی روشن است که در این جهت _ همچون احولی که بخواهد "یک" را ببیند، یا کسی که بخواهد با عینک قرمز رنگ سفید را مشاهده کند، یا ماهى‏ای که بخواهد زندگی در خارج آب را تجربه کند، یا تخته‏سیاهی که بخواهد وجود موجود سه بعدی را در ذات خود حاضر سازد _، اشتباه او از ناحیه این است که مى‏خواهد با ادراک و تصور و توهّم خود که به هر چیزی تنها از عینک مقدار و زمان و مکان مى‏نگرد، عدم زمان و مکان را ببیند.

و این در حالی است که از جهت دلالت برهان عقلى، هرگز جای شک و تردید در محدودیت و تناهی زمان و مکان و مقدار و عدد ممکن نیست، و البتّه در صورتی که عقل به محدودیت هر حقیقت عددی _ حتّی نفس زمان و مکان _ حاکم باشد، و وهم به امتناع حدوث زمان و مکان حکم کند، حکم عقل بر وهم مقدم است، و عقل هرگز محکوم حکم وهم نخواهد بود. از اینجا معلوم مى‏شود کسی که مى‏گوید:

من قال بحدوث الزمان قال بقدمه من حيث لا يشعر.

هر کس قائل به حدوث زمان شود بدون اینکه خودش بفهمد قائل به قدم زمان شده است.

بدون اینکه خودش بفهمد حکم وهم را بر عقل مقدم داشته، و در نتیجه _ من حیث لایشعر، و بدون اینکه خودش بفهمد _ بر خلافِ حکم قطعی عقل و وحى، به قدم زمان معتقد شده است!!

با توجه به توضیحاتی که داده شد معلوم مى‏شود اگر کسی حتّی وجود خداوند را این‏گونه تصور کند و بپندارد که: "او قبل از وجود اشیا وجود داشته است، و هم‏زمان با وجود اشیا نیز موجود است، و پس از این نیز موجود خواهد بود"، قطعا وجود او را دارای زمان و مکان دانسته و معنای فراتری از زمان را درک نکرده است، و این تصور او درباره خالق متعال ناشی از این است که از عینک زمان و مقدار به وجود خداوند نگریسته است. در حالی او خالق زمان است و ممکن نیست که زمان، _ حتّی بعد از وجود خود، بر او جریان یابد؛ چنانکه امام کاظم علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی كان لم يزل بلا زمان ولا مكان، وهو الآن كما كان.

همانا خداوند تبارک و تعالی پیوسته بدون زمان و مکان بوده است، و هم اکنون نیز چنان است.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

كيف يجري عليه ما هو أجراه، ويعود فيه ما هو أبداه، ويحدث فيه ما هو أحدثه. إذاً لتفاوتت ذاته، ولتجزّأ كنهه، ولامتنع من الأزل معناه.

چگونه بر او جاری شود آنچه خود آن را جاری نموده است، یا به او باز گردد آنچه خودِ او آن را ایجاد فرموده است، یا در او پدید آید آنچه خودِ او آن را احداث فرموده است. اگر چنان بود ذاتش دگرگون، و وجودش دارای اجزای مختلف، و ازلیت وجود او ممتنع مى‏شد.

و امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

بل حارت الأوهام أن يكيّف المكيّف للأشياء، ومن لم يزل بلا مكان، ولا يزول باختلاف الأزمان.

اوهام حیرانند از اینکه کیفیت دهنده اشیاء و کسی را که پیوسته بدون مکان بوده و به گذشت زمان‏ها زوال نمى‏پذیرد چگونه تصور کنند.

و امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

لا تصحبه الأوقات.

زمان‏ها مصاحب وجود او نمى‏باشند.

و مى‏فرمایند:

ففرّق بها بين قبل وبعد ليعلم أن لا قبل له ولا بعد.

به وسیله آن‏ها (اشیاء) بین قبل و بعد را جدایی انداخت، تا دانسته شود که خود او را قبل و بعد نمى‏باشد.

اقتران، چیزی جز معیت نیست، و دخول در زمان لازمه نفس فرض دوئیت و معیت است، نه دوئیت و معیتی که در زمان باشد. علّت این امر آن است که اصولا نمى‏توان دو نوع معیت و اقتران فرض و تصور کرد به گونه‏ای که یکی از آن‏ها در زمان و دیگری خارج از زمان باشد.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

... وشهادة الاقتران بالحدوث، و شهادة الحدوث بالامتناع من الأزل الممتنع من الحدوث. فليس عرف اللّه‏ من عرف بالتشبيه ذاته.

اقتران گواه بر حدوث است؛ و حدوث، گواه بر امتناع ازلیتی است که حدوث آن ازلیت محال مى‏باشد. پس هر کس ذات خداوند را از راه تشبیه بشناسد او را نشناخته است.

و مى‏فرمایند:

بمقارنته بين الأشياء عرف أن لا قرين له.

و به مقارنه‏ای که بین اشیاء قرار داد دانسته شد که او را قرینی نیست.

بنابراین، نفس فرض معیت و مقارنت بین خالق و خلق مستلزم این است که او را قابل دوم داشتن فرض کنیم؛ و قابلیت دوم داشتن، مستلزم مقداری و متجزّی و مخلوق بودن خداوند است، چنانکه امیرالمومنین علیه السلام مى‏فرمایند:

ومن قرنه فقد ثنّاه، ومن ثنّاه فقد جزّأه، ومن جزّأه فقد جهله.

هر کس او را مقارن داند پس او را دو دانسته است. و هر کس او را دو بداند، او را دارای اجزا شمرده است، و هر کس او را دارای اجزا شمارد به او جاهل است.

بنابراین، اصلا ممکن نیست دو شى‏ء، معیت و تلازم وجودی داشته باشند و هر دو یا حتّی یکی از آن دو، خارج از زمان باشد.
· فصل هفتم
· ديدن خداوند! هرگز!

اندیشه بشری و فلسفه و عرفان، ذات متعالی خداوند را متجلّی به جلوه‏های مخلوقات، و متلبّس به لباس اعیان ممکنات مى‏داند. چنانکه پیروان مکتب خلفای غیر معصوم نیز ذات او جل و علا را قابل رؤیت و مشاهده مى‏دانند. حضرت رضا علیه السلام در رد ایشان مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يوصف بمكان، ولا يدرك بالأبصار والأوهام.

همانا خداوند به داشتن مکان وصف نمى‏شود، و با چشم‏ها و اوهام ادراک نمى‏گردد.

و در تفسیر این آیه: <كَلَّا إِنَّهُمْ‏ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمَحْجُوبُون‏>: "هرگز، ایشان امروز از دیدار پروردگارشان محرومند" مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ تعالی لا يوصف بمكان يحلّ فيه فيحجب عنه فيه عباده، ولكنّه يعني أنّهم عن ثواب ربّهم لمحجوبون.

خداوند تعالی به مکان در نمى‏آید، که در نتیجه از چشم بندگانش در حجاب رود، ولکن منظور این است که ایشان از ثواب و پاداش پروردگارشان محرومند.

و در تفسیر این آیه: <وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ ناضِرَة. إِلى‏ رَبِّها ناظِرَة>، در آن روز برخی از چهره‏ها شادمان، به سوی پروردگارشان نظر دارند، مى‏فرمایند:

يعني: مشرقة تنتظر ثواب ربّها.

یعنی با شادمانی انتظار ثواب و پاداش پروردگارشان را دارند.

عبدالسلام بن صالح هروی گوید:

قلت لعليّ بن موسی الرضا علیه السلام ما تقول في الحديث الذي يرويه أهل الحديث، إنّ المؤمنين يزورون ربّهم في منازلهم في الجنّة؟ فقال علیه السلام : يا أباصلت، إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی فضّل نبيّه محمّداً؟ص؟ علی جميع خلقه من النبييّن والملائكة، وجعل طاعته طاعته، ومتابعته متابعتة، وزيارته في الدنيا والآخرة زيارته.

فقال: <مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطاعَ اللَّه‏‏> وقال: <إِنَّ الَّذينَ يُبايِعُونَكَ إِنَّما يُبايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْديهِم‏>.

وقال النبيّ؟ص؟: من زارني في حياتي أو بعد موتي فقد زار اللّه‏ تعالى. ودرجة النبيّ؟ص؟ في الجنّة أرفع الدرجات، فمن زاره في درجته في الجنّة من منزله فقد زار اللّه‏ تبارك وتعالى. قال فقلت له: يابن رسول اللّه؟ص؟ فما معنی الخبر الذي رووه: أنّ ثواب "لا إله إلّا اللّه‏" النظر الی وجه اللّه‏ تعالى.

فقال علیه السلام : يا أباصلت، من وصف اللّه‏ تعالی بوجه كالوجوه فقد كفر، ولكن وجه اللّه‏ تعالی أنبياؤه ورسله وحججه صلوات اللّه‏ عليهم. هم الذين بهم يتوجّه إلی اللّه‏ وإلی دينه ومعرفته.

وقال اللّه‏ تعالى: <كُلُّ مَنْ عَلَيْها فان. وَ يَبْقى‏ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَ الْإِكْرام>.وقال: <كُلُّ شَيْ‏ءٍ هالِكٌ إِلاَّ وَجْهَه> فالنظر إلی أنبياء اللّه‏ تعالی ورسله وحججه؟عهم؟ في درجاتهم ثواب عظيم للمؤمنين يوم القيامة.

وقد قال النبي؟ص؟: من أبغض أهل بيتي وعترتي، لم يرني ولم أره يوم القيامة. وقال: إنّ فيكم من لا يراني بعد أن يفارقني.

يا أباصلت، إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يوصف بمكان ولا يدرك بالأبصار والأوهام.

به امام رضا علیه السلام عرض کردم: چه مى‏فرمایید درباره حدیثی که اهل حدیث نقل مى‏کنند که اهل ایمان پروردگار خود را در بهشت در منازل خویش زیارت مى‏کنند؟

فرمودند: ای اباصلت، همانا خداوند پیامبرش؟ص؟ را بر جمیع خلق خود حتّی انبیا و ملائکه برتری و فضیلت داده است، طاعت و پیروی او را طاعت خویش خوانده، و زیارت او در دنیا و آخرت را زیارت خویش دانسته، پس فرموده است: هر کس رسول را اطاعت کند هر آینه خداوند را اطاعت کرده است. و فرموده است: آنانکه با تو بیعت مى‏کنند همانا با خداوند بیعت کرده‏اند، دست خداوند بالای دست ایشان است.

و رسول اللّه‏؟ص؟ فرموده‏اند: هر کس مرا در حیات یا بعد از مرگم زیارت کند، به تحقیق خداوند را زیارت کرده است. و درجه پیامبر؟ص؟ در بهشت، فراترین درجات است، پس هر کس او را در آن درجه در بهشت از منزل خویش زیارت کند، تحقیقا خداوند را زیارت کرده است.

گفتم: ای فرزند رسول خدا، پس معنای این خبر چیست که مى‏گویند: ثواب لا إله الا اللّه‏ نظر به وجه خداوند تعالی است. امام علیه السلام فرمودند: ای اباصلت، هر کس خداوند را به داشتن وجهی مانند وجه دیگران وصف کند، کافر شده است.بلکه وجه خداوند تعالی پیامبران و رسولان و امامان؟عهم؟ هستند، ایشانند که به واسطه آنان به خداوند و دین و معرفت او روی آورده مى‏شود. خداوند تعالی مى‏فرماید: هر کس بر زمین است فانی مى‏شود و وجه پروردگار تو که دارای جلال و عظمت است باقی مى‏ماند. و مى‏فرماید: هر چیزی هلاک و نابود است جز وجه خداوند. پس نظر کردن به انبیاء و رسولان الهی و امامان در درجاتشان ثواب عظیمی است برای اهل ایمان در روز قیامت.

رسول خدا؟ص؟ فرمودند: هر کس خاندان و عترت مرا دشمن بدارد، روز قیامت از دیدن من محروم است و من نیز او را دیدار نخواهم کرد. و فرمودند: از میان شما کسانی هستند که بعد از جدا شدن از من هرگز مرا نخواهند دید.

ای اباصلت، همانا خداوند به مکان نسبت داده نمى‏شود و با دیدگان و اوهام و اندیشه‏ها ادراک نمى‏گردد.

حسین بن خالد گوید: 

قلت للرضا علیه السلام : يابن رسول اللّه‏، إنّ الناس يروون أنّ رسول اللّه؟ص؟ قال: إنّ اللّه‏ خلق آدم علی صورته. فقال: قاتلهم اللّه‏، لقد حذفوا أوّل الحديث، إنّ رسول اللّه‏؟ص؟ مرّ برجلين يتسابّان، فسمع أحدهما يقول لصاحبه: قبّح اللّه‏ وجهك و وجه من يشبهك. فقال؟ص؟ له: لا تقل هذا لأخيك، فإنّ اللّه‏ خلق آدم علی صورته.

به امام رضا علیه السلام گفتم: ای فرزند پیامبر، مردم روایت مى‏کنند که رسول خدا؟ص؟ فرموده است: خداوند آدم را به صورت خود آفریده است.

حضرت فرمودند: خدا ایشان را بکشد، قسمت اول حدیث را حذف کرده‏اند، رسول خدا؟ص؟ بر دو نفر گذشتند که به یکدیگر ناسزا مى‏گفتند، حضرت شنیدند که یکی از آن دو نفر به دیگری مى‏گوید: صورت تو و هر کس شبیه توست زشت و قبیح باد.

پس آن حضرت؟ص؟ به او فرمودند: به برادرت اینچنین مگوى، چرا که خداوند آدم را به صورت خودِ او آفریده است.

· ديدن خداوند در پندار فيلسوفان و عارفان 

بنابر مبانی اهل فلسفه و عرفان غیر از وجود خداوند متعال هیچ موجودی در کار نیست و لذا ایشان چنین مى‏پندارند هر چیزی دیده مى‏شود همان ذات خداوند است که بدون واسطه دیده و ادراک شده است و چنانکه نقل کردیم "ملاصدرا" مى‏گوید:

كلّ ما ندركه فهو وجود الحقّ في أعيان الممكنات... وإذا كان الأمر علی ما ذكرته لك فالعالم متوهّم ما له وجود حقيقيّ، فهذا حكاية ما ذهب إليه العرفاء الإلهيون والأولياء المحقّقون.

آنچه ادراک مى‏کنيم، نفسِ وجود حق است که در وجود عينی مخلوقات ديده و ادراک مى‏شود... و حال که امر بدين‏سان است که برايت گفتم، پس نتيجه اين مى‏شود که عالم موجودی وهمی و خيالی است و وجود حقيقی و واقعی ندارد، اين است بيان آنچه که عرفای الهی و اوليای محقّق بدان اعتقاد دارند.

و همچنین مى‏گوید:

ومحصّل الكلام إنّ جميع الموجودات عند أهل الحقيقة والحكمة الإلهيّة المتعالية عقلاً كان أو نفساً أو صورة نوعيّة، من مراتب أضواء النور الحقيقيّ وتجلّيات الوجود القيّوميّ.

و خلاصه کلام اينکه نزد اهل حقيقت و حکمتِ والامقامِ الهى، همه موجودات اعم از عقل و نفس و صورت نوعيه، همه و همه از طبقات پرتوهای نور حقيقى، و ظهورات وجود قيومی خداوندند.

و همچنین مى‏نویسد:

ليس في دار الوجود غيره ديّار، وكلّ ما يترائی في عالم الوجود أنّه غير الواجب المعبود فإنّما هو... في الحقيقة عين ذاته.

در صفحه وجود، جز خدا دیاری نیست، و احدی وجود ندارد، و هر چه که در عالم وجود به عنوان غیر واجب معبود به نظر مى‏آید، در حقیقت عین ذات اوست.

متأسفانه برخی ظاهربینان بدون توجه به مبانی و تصریحات اهل فلسفه و عرفان در مورد دیده‏شدن ذات خداوند، چنین مى‏پندارند که جهان و پدیده‏های آن در نظر ایشان از جهت مخلوق بودن خویش، آیات و نشانه‏های وجود خالق خود مى‏باشند نه اینکه خود خداوند به صورت اشیا درآمده ودیده شده باشد؛ در حالی که این پندار بسیار بى‏مورد بوده و بر خلاف تصریحات خود اهل فلسفه و عرفان در مورد شهود و دیده‏شدن خداوند است و تنها کسانی چنین مى‏اندیشند که از مبانی اعتقادی فلسفی و عرفانی غافل بوده و بدون تحقیق در این باره سخن مى‏رانند.

در "تفسیر المیزان" چنین بیان شده است که:
"دیدن خداوند نه به این معنا است که علم و یقین به وجود او داریم، چنانکه به این معنا هم نیست که با چشم دیده شود، بلکه به این معنا مى‏باشد که ذات و حقیقت وجود او بدون هیچ حجابی شهود و یافته شده، و مورد رؤیت و لقا قرار مى‏گیرد، چرا که او به حقیقتِ وجود، و عینِ ذاتِ خود در هر چیزی حضور و وجود دارد و در ظاهر و باطن هر چیزی پیدا مى‏باشد". 

تفسیر مزبور در این باره چنین مى‏نویسد:

لا ريب أنّ الآيات تثبت علماً ما ضروريّاً لكن الشأن في تشخيص حقيقة هذا العلم الضروريّ فإنّا لا نسمّي كلّ علم ضروريّ رؤية وما في معناه من اللقاء ونحوه...

لكن بين معلوماتنا ما لا نتوقّف في إطلاق الرؤية عليه... نقول أری أنّي أنا وأراني أريد كذا... وأحبّ كذا...، أي أجد ذاتي و أشاهدها بنفسها من غير أن أحتجب عنها بحاجب، وأجد وأشاهد إرادتي الباطنة التي ليست بمحسوسة ولا فكريّة، وأجد في باطن ذاتي كراهة وحبّاً وبغضاً ورجاء وتمنّياً وهكذا.

و... حكاية الإنسان عن نفسه أنّه يراه يريد و يكره و يبغض فإنّه يريد أنّه يجد هذه الأمور بنفسها وواقعيّتها، لا أنّه يستدلّ عليها فيقضي بوجودها من طريق الاستدلال، بل يجدها من نفسه من غير حاجب يحجبها...

وتسمية هذا القسم من العلم الذي يجد فيه الإنسان نفس المعلوم بواقعيّته الخارجيّة رؤية مطّردة، وهي علم الإنسان بذاته وقواه الباطنة وأوصاف ذاته وأحواله الداخليّة، وليس فيها مداخلة جهة أو مكان أو زمان أو حالة جسمانيّة أخری غيرها فافهم ذلك وأجد التدبّر فيه.

... واللّه‏ سبحانه في ما أثبت من الرؤية يذكر معها خصوصيّات ويضمّ إليها ضمائم يدلّنا ذلك علی أنّ المراد بالرؤية هذا القسم من العلم الذي نسمّيه في ما عندنا أيضاً رؤية...

إنّه علی كلّ شيء حاضر أو مشهود لا يختصّ بجهة دون جهة، وبمكان دون مكان، وبشيء دون شيء، بل شهيد علی كلّ شيء، محيط بكلّ شيء. فلو وجده شيء لوجده علی ظاهر كلّ شيء وباطنه، وعلی نفس وجدانه، وعلی نفسه. وعلی هذه السمة لقائه لو كان هناك لقاء لا علی نحو اللقاء الحسّيّ الذي لا يتأتّي ألبتّة إلّا بمواجهة جسمانيّة، وتعيين جهة ومكان وزمان.

... ولو رأوه لرأوه بقلوبهم أي أنفسهم لا بأبصارهم وأحداقهم... إنّ للإنسان شعوراً بربّه غير ما يعتقد بوجوده من طريق الفكر واستخدام الدليل بل يجده وجداناً من غير أن يحجبه عنه حاجب.

...إنّ هذا العلم المسمّی بالرؤية واللقاء يتمّ للصالحين من عباد اللّه‏ يوم القيامة... وأمّا في هذه الدنيا... فهو في طريق هذا العلم، لن يتمّ له حتّی يلاقي ربه...

والقرآن الكريم أوّل كاشف عن هذه الحقيقة علی هذا الوجه البديع، فالكتب السماويّة السابقة علی ما بأيدينا ساكتة عن إثبات هذا النوع من العلم باللّه‏، وتخلو عنه الأبحاث المأثورة عن الفلاسفة الباحثين عن هذه المسائل. فإنّ العلم الحضوريّ عندهم كان منحصراً في علم الشيء بنفسه حتّی كشف عنه في الإسلام. فللقرآن المنّة في تنقيح المعارف الإلهيّة.

... العلم من جهة الرؤية... هو كمال العلم الضروريّ باللّه‏... فهذا هو المسؤول دون الرؤية بمعنی الإبصار بالتحديق. وإذ أثبت اللّه‏ سبحانه الرؤية بمعنی العلم الضروريّ في الآخرة، كان تإبيد النفي راجعاً إلی تحقّق ذلك في الدنيا...

نعم هناك علم ضروريّ خاصّ يتعلّق به تعالی غير العلم الضروريّ الحاصل بالاستدلال، تسمّی رؤية؛ وإيّاه تعني الآيات والروايات الظاهرة في إثبات الرؤية، لما فيها من القرائن الكثيرة الصريحة في ذلك وموطن هذه المعرفة الآخرة.

... إنّ هذه الرؤية ليست هي الاعتقاد والايمان القلبيّ المكتسب بالدليل، كما أنّه غير الرؤية البصريّة الحسّيّة... فحقيقة الرؤية ثابتة وهي نيل الشيء بالمشاهدة العلميّة من غير طريق الاستدلال الفكريّ؛ بل هناك عدّة من الأخبار تنكر أن يكون اللّه‏ سبحانه معلوماً معروفاً من طريق الفكر، وسيأتي بعضها.

از کلام فوق این نکات استفاده مى‏شود:

* ما معلوماتی داریم که ذات آن‏ها را بدون حجاب مشاهده مى‏کنیم و اطلاق دیدن درباره آن‏ها صحیح است.

* ما ذات و حب و بغض و اراده و کراهتِ خود را به ذاتِ خودِ آن‏ها و بدون واسطه و حجاب می یابیم نه اینکه از طریق استدلال به وجود آن‏ها پی ببریم.

* این یک قاعده کلّی است که هر گاه انسان چیزی را به نفس واقعیت و خارجى‏اش بیابد مى‏تواند بر آن اطلاق رؤیت و دیدن نماید، مانند همین مورد که انسان به خودش و اوصاف ذاتی و قوای داخلى‏اش بدون مداخله جهت و زمان و مکان و حالت جسمانی علم دارد.

* رؤیت خداوند به این معنا است که ما ذات او را به عین واقعیت خارجى‏اش بدون حجاب و بدون مداخله جهت و زمان و مکان و حالت جسمانی مى‏یابیم.

* مشهود و حاضر بودن خداوند، اختصاص به جهت و مکان و زمان خاصّی نداشته بلکه احاطه و حضور و دیده شدن او در ظاهر و باطن هر چیز، و در هر زمان و مکان، و در نفسِ وجودِ همه اشیا مى‏باشد.

* این نحوه از علم به وجود خداوند که نام آن رؤیت و دیدن خداوند است، در آخرت برای بندگان صالح خداوند حاصل مى‏شود؛ و انسان در دنیا، تنها در طریق رسیدن به این علم است.

* قرآن کریم اولین چیزی است که با بیان مسأله قابلِ دیدن بودنِ خداوند به این نحوه جدید، بر دیگران منّت نهاده است.

* فلسفه اهل بحث، علم حضوری را منحصر به علم شیء به خودش مى‏داند و از این مطلبی که قرآن آن را کشف کرده است خالی مى‏باشد.

* علمی که از جهت دیدن خداوند حاصل مى‏شود علم کاملی است که به نحو ضروری درباره او حاصل مى‏شود و غیر از دیدن با حدقه چشم است.

* از آنجا که خداوند خودش را در آخرت قابل رؤیت مى‏داند پس اینکه به حضرت موسی علیه السلام مى‏فرماید: «لن ترانی»: "هرگز مرا نخواهی دید"، به این معنا است که: تنها در دنیا مرا هرگز نخواهی دید.

* علمی که از ناحیه دیدن و رؤیت خداوند حاصل مى‏شود غیر از معنای علم به وجود اوست که از ناحیه استدلال بر وجود او حاصل مى‏شود.

* اخبار چندی وجود دارد که بیان مى‏کند خداوند از طریق فکر معلوم و شناخته نمى‏شود لذا حقیقتِ معنای این رؤیت، رسیدن به شى‏ء از طریق مشاهده علمی است.

با اندک تأملی ظاهر است که اعتقاد به نکات فوق از اختصاصات علوم فلسفی و بشری مى‏باشد و ربطی به معارف قرآنی و الهی ندارد. اینک ما به طور مختصر به جواب آنچه گفته شد اشاره مى‏کنیم:

1. چنانکه گفتیم هر چیزی که به ذات خود قابل شناخت و وصول باشد دارای زمان و مکان و مقدار و اجزا است، و خداوند متعال جز از طریق استدلال عقلی دلالتِ مخلوق بر وجود خالق شناخته نمى‏شود.

2. حتّی اگر بپذیریم اطلاق رؤیت بر برخی از چیزهایی که به ذات خود ادراک و یافته و وجدان مى‏شوند صحیح باشد، اما هرگز نمى‏توان گفت که رؤیت خداوند نیز به همین معنا است، بلکه _ چنانکه توضیح دادیم براهین عقلی و نصوص قطعی دلالت مى‏کند که لقای خداوند متعال هرگز به معنای شهود و یافته شدن ذات او بدون واسطه نمى‏باشد.

3. هیچ دلیلی وجود ندارد که ثابت کند علم انسان به ذات و صفات و قوای داخلى‏اش بدون واسطه باشد، بلکه ادعّای خروج این علم از زمان و مکان بدیهى‏البطلان است، خداوند متعال در مورد حدوث علم خلق مى‏فرماید:

<وَ اللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهاتِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئاً>

خداوند متعال شما را به دنیا آورد در حالی که هیچ چیز نمى‏دانستید.

و امام صادق علیه السلام در مورد واسطه‏های شناخت عقل مى‏فرمایند:

وكذلك العقل أيضاً ظاهر بشواهده مستور بذاته.

عقل هم چنين است که از راه نشانه‏های وجود خود شناخته و معلوم و آشکار مى‏باشد، و ذات آن مستور و نهان است.

و مى‏فرمایند:

يقف العقل علی حدّه من معرفة الخالق فلا يعدوه، ولكن يعقله بعقل أقرّ أنّ فيه نفساً ولم يعاينها ولم يدركها بحاسّة من الحواسّ.

عقل در مورد شناخت خداوند در حد خود وقوف کرده و از آن تجاوز نمى‏کند بلکه او را با همان عقلی مى‏شناسد که در پرتو آن اقرار کرده است که در وجود او نفسی وجود دارد اگر چه آن نفس را ندیده و با هیچ‏یک از حواس ادراک نکرده است.

4. فراتر بودن ذات خداوند از زمان و مکان، به این معنا نیست که وجودش در زمان و مکانی خاص نبوده، و در هر زمان و مکان و در ظاهر و باطن هر چیزی حضور داشته باشد، بلکه این معنایی است که تنها به وحدت‏وجودیان اختصاص دارد و عین اعتقاد به دارای زمان و مکان بودنِ خداوند است، در نظر عقل و برهان و وحی خدا خالق زمان و مکان و مقادیر است و هرگز به آن‏ها نسبت داده نمى‏شود، لذا نه در مکانی خاصّ است و نه در همه جا، و نه در زمانی خاصّ است و نه در همه زمان‏ها:

سألت أبا عبد اللّه‏ علیه السلام عن قول اللّه‏: <وَ هُوَ اللَّهُ فِي السَّماواتِ وَ فِي الْأَرْض‏>قال: كذلك هو في كلّ مكان.قلت بذاته؟ قال: ويحك إنّ الأماكن أقدار، فإذا قلت في مكان بذاته لزمك أن تقول في أقدار وغير ذلك.ولكن هو بائن من خلقه، محيط بما خلق علماً وقدرة وإحاطة وسلطاناً.

از امام صادق علیه السلام در مورد این آیه پرسیدم که خداوند مى‏فرماید: و اوست خداوند در آسمانها و در زمین، فرمودند: او در هر مکانی چنان مى‏باشد، پرسیدم: به ذات خود؟!

فرمودند: چه مى‏گویى! همانا مکان‏ها مقادیرند پس چون گفتی به ذات خود در مکان است لازم آید که او را دارای مقادیر و اندازه‏ها و غیر آن دانسته باشی در حالی او جدای از خلق خود است و به همه آنچه آفریده است علم و قدرت و احاطه و سلطنت دارد.

6. نحوه ایمان و یقین به وجود خداوند در دنیا و آخرت یکی است و اعتقاد به دو نحوه بودنِ آن منافی با معنای ایمان و یقین بودن آن دو است.

امام رضا علیه السلام مى‏فرمایند:

فإن كانت تلك المعرفة من جهة الرؤية إيماناً فالمعرفة التي في دار الدنيا من جهة الاكتساب ليست بإيمان لأنّها ضدّه فلا يكون في الدنيا أحد مؤمناً لأنّهم لم يروا اللّه‏.

اگر معرفتی که بر اساس رؤیت است ایمان باشد پس معرفتی که در دنیا از جهت اکتساب حاصل است ایمان نخواهد بود زیرا این دو ضد همند، پس هیچ کس در دنیا مؤمن نخواهد بود زیرا آنان خداوند را ندیده‏اند.

7. اگر معنای معرفت و ایمان و رؤیت ولقا، حضور و شهودِ واقعی هر چیزی نسبت به خودش باشد، دیگر چگونه مى‏توان در دنیا این معنا را از موجودات سلب کرد و حصول آن را مختصّ به آخرت دانست؟! مگر ممکن است حضور و وجود چیزی را از خود آن چیز در موطنی از مواطن سلب کرد؟!

8. اگر تفسیر مذکور در مورد معرفت و ایمان و رؤیت و لقا پذیرفته شود، تفاوت میان مؤمن و کافرانی که از لقای خداوند محجوب و محرومند در این باره چه خواهد بود؟! و جهت اختصاص آن به اهل ایمان چه چیزی مى‏باشد؟!

9. ادعای اینکه ایمان لقائی کامل، تنها در آخرت برای بندگان صالح خداوند حاصل مى‏شود مستلزم این است که _ العیاذ باللّه‏ _ تمامی انبیا و اولیای الهی با ایمان ناقص، و تنها در طریق رسیدن به ایمان کامل به خداوند از دنیا رفته باشند!!

10. کشف معنای جدیدی که در مسأله دیده شدن خداوند از ابداعیات قرآن پنداشته شده، و نیز کلمات فلاسفه اهل بحث خالی از آن دانسته شده است، اولا ربطی به معارف قرآنی ندارد؛ ثانیا فلسفه جدید نسبت به فلسفه قدیم، فرد دیگری برای علم حضوری که غیر از "علم شى‏ء به نفس خود" و "وجدان ذات خویش" باشد نشان نداده است، بلکه تنها کاری که در این مورد انجام داده این است که بر خلاف عقل و برهان و دین، علّت و معلول را یکی دانسته، و از باب اعتقاد به وحدت وجود گفته است که چون خالق و خلق یکی بیش نبوده و عین هم مى‏باشند، هر کس حقیقتِ وجودِ خود را بیابد، حقیقت و کنهِ وجود خدا را یافته، و ذات خداوند را رؤیت و شهود کرده است!! چنانکه شبستری مى‏گوید:
	صفاتش را ببين امروز اينجا 
	 که تا ذاتش توانی ديد فردا 

	تويی تو نسخه نقش الهی 
	 بجو از خويش هر چيزی که خواهی 

	چو تو بيرون شوی او اندر آيد 
	 به تو بی تو جمال خود نمايد 

	نماند در ميانه هيچ تمييز 
	 شود معروف و عارف جمله يک چيز
 


بنابراین، بر اساس مبانی فلسفه و عرفان باید همانند صدرالفلاسفه گفت که: "کل ما ندرکه فهو وجود الحق فی أعیان الممکنات: (هر چیزی که مى‏بینیم همان وجود حق است که در اعیان ممکنات ظاهر شده است)" نه اینکه گفته شود: ذات خداوند با حدقه چشم دیده نمى‏شود.

11. اگر رؤیت ذات خداوند از ناحیه این باشد که وجود او در هر زمان و مکان و ظاهر و باطن هر چیز حاضر و مشهود است دیگر چگونه مى‏توان ادعا کرد خداوند قابل رؤیت بصری با حدقه چشم نیست؟!

12. علم ضروری و ایمان کامل، تنها در نتیجه استدلال صحیح عقلی به دست مى‏آید؛ و علمی که از ناحیه رؤیت و یا وجدان و شهود شى‏ء باشد قابل خطا بوده و مستلزم یقین نیست، مانند سرابی که آب مى‏نماید و نیز مانند وحدت وجودی که عارفان را در شهود آید و یا دیدار خداوند که برخی دیگر را ادعای آن باشد.

13. نصوصی که در مورد رؤیت خداوند وارد شده، اختصاصی به آخرت ندارد و معنای صحیح آن هم در دنیا ممکن است و هم در آخرت، چنانکه معنای فلسفی و باطل آن نیز نه در دنیا ممکن است و نه در آخرت.

بدیهی است اگر نصّی وارد مى‏شد که صریحا دلالت بر این مى‏کرد که خداوند دیده مى‏شود، لازم بود آن را به معنایی تأویل کنیم که مخالف با اصول قطعی عقلی و دینی نباشد؛ تا چه رسد به اینکه آیتِ «لن ترانی» را که صریحا به معنای دیده نشدن خداوند برای ابد است تخصیص زده،و آن را در مورد دیدن خداوند در دنیا بدانیم، و یا اینکه بتوانیم آن را به معنای دیگری تأویل کنیم!!

14. مدلول قطعی و صریح اخبار و روایات و نصوص و براهین این است که خداوند صورت و شبح نداشته، و در ذهن و فکر و عقل قابل تصور و توهّم و تعقّل نیست؛ نه اینکه از طریق فکر و استدلال عقلی به وجود او نمى‏توان پی برد.

در کتاب "الغدیر" چنین آمده است:

صاحب مفتاح السعاده از "ابوحامد غزالى" نقل مى‏کند که در برخی از تأليفاتش گفته است: من در اوايل عمرم منکر احوال صالحين و مقامات عارفين بودم تا اينکه از خوابها بهره‏مند شدم و خدا را در خواب ديدم! خدا به من گفت: ای اباحامد. گفتم: آيا تو شيطانی که با من سخن مى‏گويى؟!

گفت: نه من خدايم که از هر شش طرف تو را در بر دارم! پس گفت: ای اباحامد ياوه‏هايت را کنار بگذار و همنشين کسانی باش که آن‏ها را در زمين خود محل نظر خويش قرار داده‏ام و ايشان دنيا و آخرت را به محبّت من فروخته‏اند.

گفتم تو را به عزّتت قسم مى‏دهم که شيرينی خوش‏بينی نسبت به ايشان را به من بچشانى. پس گفت: آری چنين کردم و مانع بين تو و ايشان اين است که به حبّ دنيا بپردازى، پس قبل از اينکه با خواری از آن خارج شوی با اختيار از آن بيرون شو که نوری از انوار قدس خود را بر تو افشاندم اينک برو و سخن آغاز کن.

گويد: با خوشحالی و سرور از جای جستم و رفتم پيش شيخ يوسف بافنده و داستان خوابم را برايش گفتم. او تبسمی کرد و گفت: اين‏ها برگه‏های اوايل کار ما بود که آن را از ميان برديم، اگر همراه من آيی چشم درونت را به ميله تأييد چنان سرمه‏ای کشم که عرش و اهل عرش را ببينى، بلکه به آن هم راضی نشوی تا اينکه آن کس را که هيچ‏کس او را نمى‏بيند ببينى! پس خالص شوی و بر طور عقلت بالا روی و مانند حضرت موسی علیه السلام از خدا بشنوی که: من پروردگار عالميانم!

و صاحب الغدیر ؟ق؟ در پاسخ مى‏فرماید:

از خود سِتا بر تو سلام باد! کاش مى‏فهمیدم آیا در دهان شیطان نمى‏گنجد که ادعای خدایی کند و به دروغ بگوید من خدایی هستم که تو را از شش طرف در میان دارم؟! چنانکه سایر مدعیان خدایی در گذشته نیز چنین دهان گنده‏ای داشته‏اند، آیا غزّالی به مجرد ادعا از کجا فهمید که آن شخص خدا است؟ ! و دیگر احتمال نداد که باز هم شیطان باشد؟ ! و اگر واقعا خوابش را راست دانست و تصدیق کرد که خدا با او سخن گفته است پس چرا دست از یاوه‏ها و داستان سرایى‏هایش بر نداشته و همچون شیخ بافنده‏اش جز به داستانهای دروغین نپرداخت؟!

و ای کاش در دکان استاد بافنده‏اش سرمه‏ای یافت مى‏شد که چشم و دل او را طوری باز مى‏کرد که گناهان بزرگ نوشته‏هایش در کتاب خود "احیاء"را بر جان نخرد که آن همه ریاضت‏های غیر مشروع مانند قصّه دزد حمام و مانند آن و سخن از منع یزید ملعون در باب آفات لسان و اباطیل فراوان دیگر را در آن آورده است. واقعا چقدر سرمه استاد بافنده تند و تیز بوده است که به هر کس اثر کند آنچنان چشمش را باز مى‏کند که به دیدن عرش و اهل عرش هم اکتفا نمى‏کند تا اینکه آن کسی را ببیند که هرگز دیده نمى‏شود! و مانند حضرت موسی خطاب بشنود که من پروردگار جهانیانم! 

و من تا آخر ندانستم که آیا موسی که در شنیدن خطاب با او شریک بوده است، آیا در رؤیت خدا هم با او شریک بوده است؟! و البتّه شاید صاحب این هذیانات خودش را از موسی هم بالاتر مى‏داند که موسی با این که از انبیای اولوالعزم بوده است به او خطاب شده است که: ای موسی هرگز مرا نخواهی دید. پس باید هم سالک غزل‏پرداز چنین باشد. 

· فصل هشتم

· اوهام پیرامون اصالة الوجود و اصالة الماهیّة

· معنای حقیقی اصالت وجود (1)

از ابتدای خلقت حضرت آدم ابو البشر تا کنون، اساس مکتب تمامی انبیای الهی؟عهم؟ و سایر عقلای عالم بر دعوت به سوی مخلوقیت جهان هستی، و اثبات حدوث، و موجود شدن آن‎ها در پی آفرینش و ایجاد آفریدگار متعال بوده است.
افراد مقابل ایشان، پیوسته معتقد به ازلیت عالم و اصالت وجود و هستی اشیاء بوده، معنای خلقت و آفرینش را انکار کرده، و وجود عالم را ازلی و همیشگی و غیر مخلوق شمرده‎اند.
در این میان اهل فلسفه و عرفان هم معتقدند که:

1. آنچه در جهان خارج، واقعیت و عینیت و اصالت دارد حقیقتِ وجود نام دارد که حقیقتی لذاته (غیر مخلوق) و ازلی و ابدی می‎باشد، نه اشیاء و مخلوقاتی که آفریده خداوند متعال، و قابل وجود و عدم حقیقی باشند.

2. ماهیات و همه اشیای عالم، ظهورات و اشکال و صورت ها وجلوه‏های مختلفی هستند که از دگرگونی‏ها و تطورات همان حقیقت ازلی و ابدی و غیر قابل وجود و عدم که همان ذات داوند است حاصل می‏شوند، و در خارج از تلقی و برداشت و توهمات و خیالات ذهن، دارای هیچ‏گونه وجود واقعی و عینی نیستند و هیچی مخلوقی وجود ندارد.

3. وجود بر دو گونه است: یکی وجود مطلق و نامتناهی، و دیگری وجود محدود و متناهی که البته دومی نیز جز مراتب وجود خدا (به تعبیر فلسفی)، یا حصه های ذات او (به تعبیر عرفانی)، یا اجزای وجود وی (بر اساس حقیقت مطلب) چیز دیگری نمی‎باشد.

4. ماهیت، به معنای محدودیتِ مراتب و حصه ها و اجزای ذات خداست، لذا خود خداوند که مجموعه بینهایت آنها است محدویت و ماهیت ندارد.

5. اشیاء و واقعیات خارجی، نه از جهت وجود قابل آفرینش و از بین بردن می‏باشند، و نه از جهت ماهیت.
در نظر ایشان دلیل بر اینکه هیچ واقعیتی قابل آفرینش و ایجاد نبوده، و پس از عدم و نیستی پدید نشده، و حتی خداوند هم نتوانسته و نمی​تواند هیچ موجودی خلق کند این است که واقعیت اشیا، نفس حقیقت وجود ازلی و ابدی خود خداوند است، و از فرض عدم و حدوث و ایجاد آنها سلب شیء از خودش، و تحصیل حاصل، و نقص وجود خدا، و سوراخ بودن ذات او لازم می‏آید.
و دلیل بر اینکه معدوم و فانی شدن اشیاء محال است و حتی خداوند هم نمی​تواند چیزی را معدوم و نیست کند نیز در نظر ایشان همین است که آنها نفس حقیقت وجود ازلی و ابدی خداوند می‏باشند، و از فرض عدم و رفع وجود آنها سلب شی‏ء از خود آن، نقصان و محدودیت وجود خدا و سوراخ بودن ذات او لازم می‏آید.
و علت اینکه ماهیت اشیاء قابل وجود و عدم نیست هم به پندار ایشان این است که ماهیت، شکل و صورت و تعین و تطوّر وجود خدا است، نه چیزی غیر از آن، و اصلا صلاحیت اتصاف به وجود و عدم را ندارد مگر به عنوان صفت و شکل و صورت ذات خدا.

بنابراین بر مبنای ایشان آنچه واقعیت خارجی و عینیت حقیقی محسوس و ملموس را تشکیل می‏دهد، حقیقتی ازلی و ابدی و نامتناهی است و خدا یعنی همین! که تنها صورت‏ها و شکل های آن در تغیر و دگرگونی است و مخلوقات هم یعنی همین!
پس این وجود نامتناهی، همان وجود خدای فلسفه و عرفان است که جامع و شامل و عین همه اشیاء می‏باشد، و جز آن هیچ چیز دیگری وجود ندارد که خداوند آن را آفریده باشد یا بتواند آن را معدوم نماید.

· معنای حقیقی اصالت وجود (2)

نحوه نگاه به مسأله "وجود"، از دیدگاه کسی که واقعیت عینی را حقیقت وجود ازلی و ابدی متطور به اطوار پیوسته می‏بیند (وحدت وجود)، با نگاه کسی که دیدگاهی توحیدی و الاهی دارد، و اشیاء را به نفسِ هویتِ واقعی آنها غیر ذات احدیت دانسته، و آنها را مخلوق و موجود و باقی به ایجاد و ابقا و مشیت خداوند متعال می‎شمارد کاملا متفاوت است.

معنای "ماهیت" نیز بر اساس دو دیدگاه فوق کاملا متفاوت می‏باشد، چه اینکه شخص موحّد و الاهی، ماهیت اشیاء را عین واقعیت و هویتِ قابل وجود و عدم حقیقی آن‏ها می‎داند که به ایجاد خالق متعال موجود شده، و مصداق واقعی عناوینی مانند: وجود، حادث، متجزی، انسان، درخت، سنگ، کوه، دریا و... می‏باشند، و البته چنانچه خداوند متعال آن‏ها را معدوم و نیست فرماید مصداق هیچ‏کدام از این عناوین _ چه معقولات اولی مانند انسان و درخت و...، و چه معقولات ثانوی مانند وجود و حادث و... _ نخواهند بود.

در این مقام باید کاملا در نظر داشت که اصلا سخن از اصالت ماهیت و چیزی که به خودی خود غیر از خودش هیچ چیزی نیست (ماهیت من حیث هی، نه موجود و نه معدوم)، در میان نیست
، بلکه سخن از واقعیت ‏داشتن ماهیتی در میان است که با آفریده ‏شدن خود، هم مصداق واقعی معقولات ثانیه مانند وجود و موجود و شیئ و ماهیت است، وهم مصداق حقیقی و واقعی درخت و انسان و کوه و دریا که معقولات اولی هستند
.

(معقولات ثانیه، معانی ای هستند که در خارج مصداق و وجودی در عرض عناوین و معقولات اولی ندارند بلکه صفت عقلی همان معقولات اولی می‌باشند، یعنی ما در خارج درخت و انسان و کوه و دریا و خدا (معقولات اولی) داریم اما چیزی به نام وجود یا وجوب یا امکان (معقولات ثانیه) نداریم که غیر از همان کوه و درخت و دریا و انسان و خدا باشد).
در مسأله وجود، در دیدگاه فلسفی و عرفانی، به ناچار واقعیت اشیای خارجی، عین حقیقت وجود محضی شمرده می‏شود که ذاتا قابل عدم نیست، لذا بر اساس دیدگاه ایشان هرگز نمی‏توان گفت: "عالم مخلوق و حادث است، و اشیاء بدون آفرینش و ایجاد خداوند متعال موجود نبوده‏اند"، و یا اینکه: "چنانچه خداوند اراده فرماید همه موجودات معدوم و نابود می‏شوند".

بنابر این "اصالت وجود"، جز با نفی خلقت، و انکار غیریت خالق و مخلوق قابل تبیین نبوده، و کسانی که قائل به اصالت وجود می‏باشند اگر معنای خلقت و آفرینش و جعل را واقعا قبول داشته باشند، بدون اینکه خودشان متوجه باشند در واقع عقیده مخالفان را به روشنی پذیرفته‏اند و با آنان هیچ اختلافی ندارند.

در مسأله ماهیت نیز اصالت وجودی هرگز اشیاء را به عنوان چیزهایی واقعی که خداوند متعال آنها را خلقت فرموده است قبول ندارد، بلکه گاهی (با صرف نظر از تداخل برخی تعاریف) می‏گوید: "ماهیات صرفا خواب و خیال و اوهامند و جز حقیقت وجود چیزی در کار نیست".

و گاهی می‏گوید: "ماهیات جلوه‏ها و تطورات مختلف همان حقیقت واحد ازلی و ابدی‏اند".
دیگرگاه می‏گوید: "ماهیات حدود وجوداتند که از مراتب مختلف حقیقت وجود گرفته می‏شوند".

اصالت وجودیان گاهی دیگر ماهیات را ازلا و ابدا اعیان ثابت در ذات خداوند، و قائم به حقیقت وجود _ که در نظر ایشان جز خدا چیز دیگری نیست _ می‏شمارند.
و دیگرگاه آن‎ها را ماهیاتی می‏شمارند که جز خودشان هیچ چیزی نبوده، و ازلا و ابدا بویی از وجود نبرده‏اند، بلکه هر گونه وجودی که برای آن‎ها فرض شود صورت و تطوری از حقیقت وجود بوده نه غیر آن و...

وقتی گفته می‌شود ماهيت اعتباری است... اين امر اعتباری... آيا کاملاً ساختة ذهن است يا نسبت واقعی با خارج دارد؟ در پاسخ به اين سوال چند جواب داده شده است: 

ماهيات ظهورات وجود واحد شخصی الهی هستند. مثل امواج نسبت به دريا. (قول عرفا)
ماهيت ظهور وجود (با مصاديق متعددش) است در ذهن (عبارت علامه طباطبائی در نهايه)
ماهيت حد و نفاد وجود است. (انسان عبارت است از: ليس بوجود حجری, شجری و مانند آن)
ماهيت ظهور حد وجود است در ذهن. (ديدگاه حضرت آيت الله مصباح)
ماهيت نحوه متن وجود خارجی است. (ديدگاه استاد فياضی)

گوییم: بدیهی است که مراد ملا صدرا و همه فلاسفه و عرفا، و تفسیر موافق با مبانی فلسفه و عرفان، تنها همان معنای واضح البطلان اول است، و بقیه اقوال هیچ ربطی به مبانی فلسفه، و عبارات فلاسفه ندارد، و شواهد این مطلب را به گونه مکرر بیان داشته‌ایم.
با توجه به نظرگاه وحدت وجودیان، روشن است که عقیده "اصالت وجود" با "عقیده وحدت وجود" عینا یکی است. و در مورد "اعتباری بودن ماهیت" نیز، اصالت و وحدت وجود به صورت پیش‏فرض و مصادره، به گونه‏ای در نظر گرفته شده است که در نتیجه، اعتقاد به خلقت و انکار اصالت وجود فلسفی بدیهی ‏البطلان بوده، و هر کسی به طور ناخود آگاه تسلیم نظریه باطل قائلین به "اصالت و وحدت وجود" گردد.
صدر المتالهين که قائل به اصالت وجود شد... از آراء و عقائد عرفا الهام مى‏گرفت... همان طورى که در بسيارى از موارد ديگر نيز نظريه عرفا را تاييد کرده... على هذا صدر المتالهين را نمى‏توان مبتکر اصالت وجود دانست... مسائل وجود و بالاخص دو مسئله اساسى آنها اصالت وجود و تشکک وجود بيش از آن اندازه که مستند به فلسفه قديم يونان است از يک طرف مستند به نظريه عرفا است و از طرف ديگر در نتيجه مبارزه با عقائد متکلمين پيدا شده.

البته کتاب انسان کامل می​افزاید:

عرفا... توحيد آن​ها وحدت وجود است... در اين مکتب انسان کامل در آخر عين خدا می‌شود؛ اصلا انسان کامل حقيقي، خودِ خداست.

گرچه ملاصدرا و برخی اهل فلسفه و عرفان گاهی مى‏کوشند تفاوت اعتقاد خود با صوفیان را در این ارائه دهند که بگویند: "صوفیان جاهل (جهله متصوفه) وجود خدا را عین عالم هستى مى‏دانند و براى او وجودى وراى سایر موجودات قبول ندارند، اما ما در عین اینکه وجود خداوند را عین همین اشیاء مى‏دانیم براى او وجودى وراى سایر موجودات عالم هستى قبول داریم"، اما با توجه به این که ملاصدرا مانند سایر اهل فلسفه و عرفان، وجود را منحصر به یک حقیقت نامتناهى و واحد شخصی مى‏داند، و وجود هر چیز دیگرى در عرض آن را محال مى‏شمارد، کاملا روشن است که کوشش مذکور، نافرجام، و بر خلاف مبانى وتصریحات روشن اهل فلسفه و عرفان _ و نیز خود ملاصدرا _ در موارد بى‏شمار می‎باشد.

· نمونه‌ای از مبانی و عبارات فلاسفه و عرفا

ما قبل از ادامه بحث، برای فهم بهتر اصالت وجود و رابطه آن با وحدت وجود، نمونه‌ای از نتایج فلسفه و عرفان در عبارات فلاسفه و عرفا را می‌آوریم:

واجب‌الوجود همه چيزهاست؛ هيچ چيز از او بيرون نيست.

منزه آنکه اشيا را ظاهر کرد، و خود عين آن‏ها است.

همانا خداوند منزه، همان خلق داراي همانند است!

تحقيقا آن [ذات الهي] همان است که به صورت خر و حيوان ظاهر شده است.

او به صورت خلق خود، بلکه عين هويت و حقيقت خلق خود است.

انسان بر صورت رب خود مخلوق است. بلکه حقيقت و هويت انسان عين حقيقت و هويت حق است... لذا هيچ‌يک از حکما و علما بر معرفت نفس و حقيقت آن اطلاع نيافتند مگر رسل الهی و أکابر صوفيه.

عارف حق را در هر چيزي؛ بلکه عين هر چيزی می‌‏بيند.

حق مشهود است و خلق موهوم... زيرا جز يکی بيش نيست و جز او عدم است.

هنگامی که ما خداوند را شهود می‌‏کنيم خودمان را شهود کرده‏ايم، زيرا ذات ما عين ذات اوست، هيچ مغايرتی بين آن دو وجود ندارد جز اين‌که ما به اين صورت درآمده‌ايم و او بدون صورت است...؛ و هنگامی که او ما را شهود می‌‏کند، ذات خودش را _ که تعيّن يافته و به صورت ما درآمده و ظهور کرده است _ مشاهده می‌‏کند.
 

	آنان که طـلـب‏کار خدايــيد خداييد 
	بيـرون ز شما نيسـت،شمايــيد شماييد 

	ذاتيد و صفاتيـد، گهی عرش و گهی فرش‌ 
	در عــين بقاييـــد و مـــــنزه ز فنــــاييـد‌
 


معيّت حق سبحانه با بنده نه چون معيّت جسم است با جسم، بلکه چون معيّت آب است با يخ، و خشت با خاک.

من نگفتم: "اين سگ خداست". من گفتم: "غير از خدا چيزی نيست"... وجود بالاصالة و حقيقة الوجود در جميع عوالم... اوست تبارک و تعالی!

همه عالم خودِ اوست.

غير متناهی که صمد حق است به حيث که لا يخلو منه شي‏ء ولا يشذّ منه مثقال عشر عشر أعشار ذره.

معنای عليت و افاضه خداوند به اين باز مي‏گردد که خود او به صورت‏های مختلف و گوناگون درمي‏آيد.
 

همانا نامتناهی تمام وجود را پر کرده است، پس چگونه جايی برای فرض غير او خواهد ماند؟

	من و ما و تو و او هست يک چــيـز 
	کـه در وحـدت نباشـد هيچ تمييز
 

	والــــربط فـي مرحــلة الشــهــود 
	عيــن ظهــــور واجــب الـوجود
 


چون به دقت بنگری آن‎‌چه در دار وجود است وجوب است و بحث در امکان برای سرگرمی است!

	چون يک وجود هست و بود واجب و صمد 
	از ممکن اين همه سخنان فسانه چيست؟
 

	غيرتش غير در جهان نگذاشت 
	لاجـرم عيـن جمله اشيا شد!
 


آن​چه ديده مي‏شود همان حق است؛ و خلق، وهم و خيال مي‏باشد.
 

هر چه غير خدا باشد رشحه ذات اوست پس جدا از او نمي‏باشد.

تعيّن بر دو وجه متصور است يا بر سبيل تقابل، و يا بر سبيل احاطه که از آن تعبير به احاطه شمولی نيز می‌‏کنند، و امر امتياز از اين دو وجه بدر نيست... تعيّن واجب تعالی از قبيل قسم دوم است زيرا که در مقابل او چيزی نيست، و او در مقابل چيزی نيست تا تميّز تقابلی داشته باشد... خلاصه مطلب اين که... تعيّن و تميّز متميّز محيط و شامل به مادونش، چون تميّز کل از آن حيث که کل است... و نسبت حقيقة ‏الحقايق با ماسوای مفروض چنين است.

تمثيلی که به عنوان تقريب در تشکيک اهل تحقيق توان گفت آب دريا و شکن‏های اوست که شکن‏ها [امواج] مظاهر آبند و جز آب نيستند و تفاوت در عظم و صغر امواج است.

دعوت انبيا همين است که ای بيگانه به صورت، تو جزء مني... بيا ای جزء، از کل بي‌خبر مباش!

	ز حد نقص خود سوی کمالی 
	به سوی کل خود در ارتحالی
 


هر يک از ممکنات، مظهر يک اسم از اسمای حقند، هر چند گفتن و شنيدن اين سخن دشوار است ولی حقيقت اين است که شيطان هم مظهر اسم "يا مضلّ" است!

آن‌چه موجود است از آن جهت‌که موجود است چيزی جز ذات حق نيست، و اصلا چيزی جز ذات خداوند و تجليات او در پهنه هستی موجود نيست.
 بايد همه حقائق به ظاهر موجود را جلوه‌هايی از آن وجود يکتا دانست که در لباس مخلوقات و در قالب معين و محدود به جلوه‌گری می‌پردازد.

تمام اشيا در مقام ذات مندرج بوده‏اند... تمام ذرات از آن‌جا تابش کرده است.

وجود حق‌متعال متن وجود جمادات و نباتات و حيوانات و انسان‌ها است، يعنی ما دو وجود نداريم، بلکه هر چه هست يک وجود است که در قوالب و اندازه‌های گوناگون ظهور کرده است، نه اين‌‌که وجود زمين غير از وجود آسمان، و وجود آسمان غير از وجود حق متعال بوده باشد.

چه راحت است که از همان ابتدا سوفسطی بشويم و بگوييم اصلا الفی نداريم. و چه عجيب است که بالاخره همه ما در اين مسير بايد سوفسطی شويم و بگوييم نه ما هستيم و نه ديگران هستند. فقط خداست و خدا. حرف اول و آخر خدا است، و خدا است دارد خدايی می‌‌کند. از آن به بعد ديگر انسان هيچ نگرانی ندارد و راحت می‌شود!
 مراد ما از وحدت وجود، عينيت وجود زمين و وجود آسمان با وجود حق متعال است!
 انسان قابليت رسيدن تا مقام ذات را دارد، و چون می‌بيند که نمی‌تواند آن ذات را پايين بياورد و ذات را خودش کند لذا خودش بالا می‌رود و او می‌شود!

ممکنات... چون شؤون و روابط بي​حدند نظير امواج و دريا.

شايسته است که بلندترين هدف، مندرج​شدن ذات​های ما در درون ذات واجب باشد، همان​طور که قطره در دريا قرار مي​يابد.

و اما تفسير حصر وجود در خدا به اينکه خداوند موجود بالذات است و ديگران موجود بالغير و مُوجِد آنها خداوند است هرگز با وحدت شخصی وجود هماهنگ نيست.
 در عرفانْ، جهان نسبت به واجب تعالی نه وجود رابطی دارد مانند عرض و نه وجود رابط دارد مانند حرف و اصرار صدر المتألّهين (قدس‌ سره) سودی ندارد، زيرا بر اساس وحدت شخصی وجود تنها مصداقی که برای مفهوم وجود است همانا واجب است که مستقل مي‏باشد و هرگز مصداق ديگری برای او نيست.
 هيچ موجودی جز خداوند نيست و هرچه جز وجه او همواره معدوم است.
 

فلسفه و عرفان برای مبتدیان ادعا می‌کند که ما اجتماع نقیضین را محال می‌دانیم، چنان که می‌گوید:

اصل "امتناع تناقض" و اصل "اثبات واقعيت" دو "اصل متعارف" عمده‌ای است که مورد استفاده استدلالات و براهين فلسفی قرار می‌گيرد. در حقيقت اين دو اصل به منزله دو بال اصلی است که سير و پرواز فلسفی قوه عاقله را در صحنه پهناور هستی ميسر می‌سازد.

و از طرف دیگر به بهانه واهی کشف و شهود، صریحا مقتضای عقل و برهان و فهم و ادراک را انکار می‌کند و می‌گوید:

خلاصه سخن اينکه در عقل نظرى شي‏ء واحد يعنى عين ذات خارجى در صورتى که علت است معلول نمى‏شود. ولى در اين نظر فوق حکم عقلى که حکم کشف و شهود است اين است که ذات، مجمع أضداد و متصف به ضدين و جامع نقيضين است... ذات بارى... هم علت است و هم معلول!

به علّيت حکم کن اما آن‌را به اين معنا برگردان که علّيت دارای صور و شؤون مختلف شدن است نه معنای توحيد که معتزلی به آن معتقد است!

ملاصدرا شیطان را دارای نور، و نور او را شایسته عبادت می‌داند، و مخالفان این مطالب را احمق و نادان و مجنون می‌شمارد، و می‌گوید: 

بدان که همه چيز در عالم اصلش از حقيقت الهي، و سرش از اسم الهی است، و اين را جز کاملان نمی‌شناسند!... خدا مجمع موجودات، و محل بازگشت همه چيز است، و همه اشيا مظاهر اسماء و محل های تجلی صفات اويند!... حبيب من اين چيزها را خوب بفهم که به مطالبی رسيديم که اذهان اين‌ها را نمی فهمد، و دسته احمق‌ها و ديوانه‌ها از شنيدن اين اسرار به جنب و جوش می‌آيند! و بفهم سخنی را که گفته است: همانا نور شيطان از نار عزت خداست، و اگر نور شيطان ظاهر می‌شد همه خلايق او را می‌پرستيدند!

(وجود حق متعال متن وجود جمادات و نباتات و حيوانات و انسانها است، يعنی ما دو وجود نداريم، بلکه هر چه هست يک وجود است که در قوالب و اندازه‌های گوناگون ظهور کرده است، نه اين که وجود زمين غير از وجود آسمان، و وجود آسمان غير از وجود حق متعال بوده باشد). )از آنجا که حقايق هستی بی منتها است پس فهم حقايق اشيا نيز بی منتها بوده و همچنان ادامه دارد. يا نبايد الف را به زبان آورد همچون سوفسطي‌ها که اصلا قائل به موجود بودن خود نيستند، و يا اين که به محض اقرار نمودن بدان بايد آن را ادامه داد. و چه راحت است که از همان ابتدا سوفسطی بشويم و بگوييم اصلا الفی نداريم. و چه عجيب است که بالاخره همه ما در اين مسير بايد سوفسطی شويم و بگوييم نه ما هستيم و نه ديگران هستند. فقط خداست و خدا. حرف اول و آخر خدا است، و خدا است دارد خدايی می‌‌کند. از آن به بعد ديگر انسان هيچ نگرانی ندارد و راحت می شود(. (نه تنها نمی‌خواهيم از معلول به علت برسيم بلکه قصد نداريم از علت به معلول هم راه يابيم به دليل اين که ما اصلا معتقد به علت و معلول جدا نيستيم). (مراد ما از وحدت وجود، عينيت وجود زمين و وجود آسمان با وجود حق متعال است). (فيلسوف و عارف هر دو قائل به وحدت وجود هستند... تمام انبياء و ائمه و همه حجج و رسولان الهی فيلسوفند و اينان فلاسفه اصلي‌اند). (انسان قابليت رسيدن تا مقام ذات را دارد، و چون می‌بيند که نمی‌تواند آن ذات را پايين بياورد و ذات را خودش کند لذا خودش بالا می‌رود و او می‌شود). (جنات درجات دارد تا آن جا که می فرمايد "وادخلي جنتي"، که اين جنت، جنت ذات است).

اینک پس از بیان برخی عبارات و نصوص فلسفه و عرفان، بحث اصالت وجود و معنای آن را ادامه می‌دهیم:
· معنای حقیقی اصالت وجود (3)

برخی اهل بحث در مورد معنای اصالت وجود فلسفی چنین تصوری دارند:

هر موجود واقعی و عینی، در تحلیل عقلی _ نه در خارج _ مرکب از وجود است و ماهیت. از این دو، تنها یکی دارای واقعیت عینی است و دیگری به تبع یا به عرض اولی
 موجود است.

حال باید دید آیا اشیای خارجی و واقعیات عینی، مصداق بالذات وجودند و صدق عنوان ماهیت بر آن‌ها به عرض وجود است، یا بر عکس هر چیزی به طور بالذات مصداقِ ماهیت است، و مصداق وجود بودن آن به تبع و عرض ماهیت می‏باشد.

و می‎افزایند:

واقعیات و موجودات عینی نمی‎توانند بالذات هم مصداق وجود باشند و هم مصداق ماهیت، وگرنه لازم می‎آید که یک چیز دو چیز باشد.

نیز نمی‎شود که اشیای واقعی مصداق بالذات و بلاواسطه ماهیت باشند، زیرا ماهیت به خودی خود نه موجود است و نه معدوم (الماهیّة من حیث هی لیست إلّا هی، لا موجودة ولا معدومة) بنابر این اصالت از آن وجود است نه ماهیت.

این سخنان نادرست است زیرا:

1 . آنچه ایشان از آن به عنوان اصالت وجود دفاع کرده‌اند دقیقا همان عقیده مخالفان اصالت وجود و قائلین به خلقت و جعل و آفرینش هویات و حدوث عالم است نه اصالت وجود فلسفی.

معنای حقیقی اصالت وجود و اعتباریت ماهیت فلسفی این است که عالم خارج و عینی، حقیقتی نامتناهی و غیر قابل جعل و رفع، و مساوی با ذات خدا بوده، و هویات و اشیاء، حتی شیطان و اجسام، حدود و اشکال مختلف ذات خدا، بلکه اوهام و خیالات می‎باشند و بس.

خود ایشان معترفند که:

این مسأله معمولاً به این صورت عنوان می‌شود که آیا وجود اصیل است و ماهیت اعتباری، یا اینکه ماهیت اصیل است و وجود اعتباری؟ ولی خود صدر المتألهین آن را به این صورت عنوان کرده است که «وجود، دارای حقیقت عینی است، و مفاد تلویحی آن به قرینه مقام، این است که ماهیت دارای حقیقت عینی نیست.
 
بنابر این روشن است که کلام ملا صدرا در "حقیقت عینی بودنِ وجود" چیزی است و مدعای ایشان (یعنی اینکه مفهوم «موجود»... دلالت بر تحقق مصداق آن ماهیت دارد.
) چیزی است کاملا غیر آن! بلکه مدعای ایشان دقیقا همان نظریه مخالفان اصالت وجود، و ابطال نظریه ملا صدرا و اتباع وی است. 
2. آنچه ایشان به عنوان محل بحث مطرح کردند نه بحث عقلی است و نه اعتقادی و نه فلسفی، و هیچ ربطی هم به محل نزاع و مراد فلاسفه اصالت وجودی واقعی ندارد، و هیچ فایده اعتقادی یا فلسفی هم بر آن بار نمی‌شود، بلکه در واقع تنها بحث از تعیین حقیقت یا مجاز بودن اطلاق وجود و ماهیت، در موارد مختلف استعمال آن دو است که آن هم تنها بحثی لفظی، و راجع به کتب لغت است.

بحث در این نیست که کدام یک از مفهوم‌ها مستقیما از خارج به ذهن می‌آید و کدام با تحلیل عقلی به دست می‌آید یا این‌که کدام از موجودیت حکایت می‌کند و کدام نمی‌کند. .. اصلا بحث این نیست، چون بحث در معنا بود نه در مفهوم
.

3. درست است که یک چیز _ مثلا سیب _ ممکن نیست مصداق چند عنوان مانند سیب، چوب، انسان، درخت و... (به عنوان معقول اولی) باشد وگرنه لازم می‎آید که یک چیز چند چیز باشد، اما تمامی مفاهیم چنین نیستند، چنانکه مثلا همان سیبی که مثال زدیم مصداق واقعی و حقیقی و غیر مجازی موجود، شـیء، واحد و... (به عنوان معقول ثانی) می‎باشد و هرگز هم لازم نمی‎آید که یک چیز، چند چیز باشد.

در مورد وجود و ماهیت هم امر کاملا همین طور است و هر واقعیت خارجی مانند "انسان"، مصداق واقعی انسان (به عنوان معقول اولی) و وجود و حادث و مخلوق و... (به عنوان معقول ثانی) می‎باشد، و هیچ اشکال و مجازیتی هم لازم نمی‎آید
.

نیز، مراد از اصالت داشتن هویات در این بحث، معنای معقول ثانی آنها نیست، چرا که ماهیت به معنای عام خود که شامل هه جواهر و اعراض می‌شود نیز در خارج دارای حقیقت و واقعیت و مصداقی در عرض سنگ و چوب و درخت و انسان و علم و جهل و رنگ و... ندارد، همان طور که البته وجود به معنای معقول ثانی هم
 در نظر تمام اهل بحث و به اعتراف ملا صدرا، اعتباری است و در خارج دارای عینیت نیست، بلکه مراد از آنها نفس هویات عینی خارجی مانند انسان و زمین و آسمان و... است.

4. هرگز مخالفین اصالت وجود نمی‎گویند که ماهیت من حیث هی که نه موجود است و نه معدوم، در خارج اصالت و عینیت دارد که شما بخواهید آن را اعتباری بدانید بلکه چنین سخنی بسیار موهون، و نسبت آن به مخالفان اصالت وجود ناآگاهانه بلکه غیر معقول است.

لازمه این نسبت این است که بپذیرند مثلا میر داماد که به قول ایشان اصالت ماهوی است، ویا ملا صدرا که به قول خودش سالها قائل به اصالت ماهیت بوده، و بعد اصالت وجودی شده است، در آن سالهای متمادی، فکر می‌کرده‌اند که ماهیت من حیث هی که نه موجود است و نه معدوم عین اصالت و خارجیت بوده است! و این واقعا اهانت بزرگی است که مدافعان ایشان هرگز زیر بار آن نمی‌روند!
5. به اعتراف خود اصالت وجودیان، موضوع دوئیت وجود و ماهیت تحلیل عقل است و در خارج اصلا دوئیتی نیست، لذا اگر ماهیات خارجی مثل انسان و زمین و آسمان نباشند حکم عقل به وجود آنها نیز اساسا منتفی است.

6. اگر مراد از اصالت وجود این است که وجود، جز ثبوت اشیاء چیزی نبوده، و وجود ماهیات همان ثبوت و تحقق آنها است، و اشیاء در وجود و تحقق و ثبوت خود نیاز به وجود و ثبوت و تحقق دیگری ندارند؛ این سخن کاملا درست است، ولی وضوحا معنای آن این است که متن واقع و خارج، وجود ماهیات است نه وجود خود وجود، یا چیزی به نام حقیقت وجود مستقل از ماهیات! و خواجه طوسی و حتی شیخ اشراق
 و بلکه تمامی عقلا
 همین را می‎گویند و چنانچه کسـی غیر این مطلب را به ایشان نسبت داده و بر آن اساس ایشان را قائل به اصالت ماهیت بداند به کنه کلام و مراد ایشان نرسیده است، و بحث را از محل نزاع خارج نموده است.

در تجرید الاعتقاد و شرح آن کشف المراد می‌خوانیم:
مسأله پنجم در اینکه وجود حقیقتی زائد بر حصول عینی نیست.

فرمود (خواجه طوسی): و وجود، حقیقتی که ماهیت، در خارج به آن حاصل گردد نیست.

گویم (علامه حلّی): گروهی غیر محقّق گفته‌اند که وجود حقیقتی است قائم به ماهیت، که مقتضی حصول ماهیت در خارج است، در حالی که این عقیده‌ای سخیف است که عقل به بطلان آن شهادت می‌دهد،زیرا از قیام آن حقیقت به ماهیت در خارج، لازم می آید که پیشاپیش ماهیت در خارج محقق باشد، پس اگر حصول ماهیت در خارج مستند به آن حقیقت باشد دور محال لازم آید [ لازم آید که ماهیت قبل از حصول خود، حاصل باشد]، بلکه وجود، صرف تحقّق ماهیت در خارج است، نه اینکه حقیقتی باشد که ماهیت به آن در خارج موجود باشد.

و اگر منظور از اصالت وجود این است که وجود اشیاء که همان تحقق ماهیات است (وجود = تحقق؛ اشیاء = ماهیات) به امری ورای ثبوت و وجود آن‎هاست و نام آن امر، وجود است، بطلان این پندار نیازی به توضیح نداشته و مستلزم تسلسل است.

علامه حلّی؟ق؟ می‌فرماید:

لیس الوجود ماهیّة خارجیّة علی ما بیّنّاه... ولیس في الموجودات شـيء هو وجود أو شيء. بل الموجود إمّا الإنسان أو الحجر أو غیرهما. ثمّ یلزم من معقولیّة ذلك أن یكون موجوداً.(
)
ماهیت حقیقت خارجی ندارد... و در موجودات چیزی نداریم که "وجود" باشد، بلکه موجود یا انسان است، و یا سنگ، و یا غیر آن دو، که پس از تعقل آنها، وصف موجودیت حاصل است.
صاحب مواقف در مسئله زياده وجود بر ماهيت که موضوع انتزاعى بودن وجود را بيان مى‏کند مى‏گويد ابن سينا در شفا تصريح دارد که وجود از معقولات ثانيه است و ما بحذائى در خارج علاوه بر ماهيات که معقولات اوليه‏اند ندارد... حق در نزد حکما اين است که... وجود از معقولات ثانيه است که در خارج واقعيت ندارد و موجود نيست و هر چيزى که موجود نيست معدوم است زيرا واسطه‏اى بين موجود و معدوم در کار نيست.

بلکه این هم عبارت خود ایشان:

مفهوم «موجود»... از معقولات ثانیه فلسفی به‌شمار می‌رود و دلالت بر تحقق مصداق آن ماهیت دارد.

(اما این سخن که:

اگر ماهیت موجود است، به این وجود موجود است، وجود موجود است بنفسه، ماهیت موجود است، اما لا بنفسه بل بالوجود.

در مسأله اصالت وجود و اعتباریت ماهیت، سخن بنده این است که اگر عقل به وجود بنگرد، در می‌یابد که برای موجودیت تقید به چیزی نمی‌خواهد "الوجود موجود بذاته لا بحیثیته".

نیز سخن درستی نیست زیرا وجود اصلا موجود نیست که بعد گفته شود بنفسه و بذاته موجود است، بلکه صحیح این است که گفته شود ماهیت موجود است به نفس همان تحقق و ثبوت و وجود خود، نه به وجود و ثبوت و تحقق دیگری که مستلزم تسلسل است، و وجود هم دائما همان وجود ماهیت است نه وجود بالذات و بنفسه).
و اگر منظور از اصالت وجود این است که حقیقت اشیاء _ مانند صور مختلف عارض بر خمیر مجسمه سازی _ صرفا تطورات و صوری هستند که قوام آنها به حقیقتی ازلی و ابدی و نامتناهی به نام وجود و ذات خدا بوده، و جعل و خلقت و آفرینش و وجود آنها به گونه‌ای که چیزی غیر از ذات خدا باشند محال است _ که مدعای صریح اصالت وجودیان دقیقا همین است و تمامی تفاسیر دیگر از روی ناآگاهی از محل نزاع می‌باشد.

در واقع این عقیده همان عقیده اصالت و وحدت وجود، در مقابل عقیده به خالق و مخلوق در مکتب عقل و برهان و وحی می‎باشد.

در مورد ماهیت نیز:

اگر مراد از اصالت ماهیت، این است که ماهیت من حیث هی و مجرد از وجود و عدم، دارای واقعیت عینی و خارجی است، باید دانست که هیچ عاقلی چنین سخنی نگفته و نسبت آن به منکران اصالت وجود اتهامی بی‎مورد، و ناشـی بی اطلاعی از محل نزاع است.

و اگر مراد از اصالت ماهیت این است که متن واقعیت و عینیت عبارت است از ماهیات اشیاء بدون وجود آنها، و ماهیات اصلا در خارج وجود ندارند که باز هم منکران اصالت وجود هرگز چنین سخنی نمی‎گویند، بلکه تمام کلام در این است که وجود از معقولات ثانی بوده، و حکم عقل در باره هویات و اشیاء است، و خودش در خارج مصداقی مستقل از ذات و هویت خالق و مخلوقات او ندارد، آن چه وجود دارد همان خالق و مخلوق است، همان طور که "امکان وجود"از معقولات ثانی کلامی است، و وصف عقلی انسان و درخت و کوه و دریا می‌باشد، و خودش در خارج اصالت و واقعیتی در کنار انسان و درخت و کوه ودریا و... ندارد.
· اصالت وجود (4)
آموزش فلسفه می‌نویسد:
واژه «ماهیت» که مصدر جعلی از «ما هو» (چیست؟) می‌باشد، در اصطلاح فلاسفه به‌صورت اسم مصدر (چیستی) به‌کار می‌رود، ولی با همان شرط تجرید از معنای «حدث» تا اینکه قابل حمل بر ذات باشد.

این واژه در فلسفه به دو صورت استعمال می‌شود که یکی از آنها اعم از دیگری است. اصطلاح خاص آن را به این صورت تعریف می‌کنند: «ما یقال في جواب ما هو»، یعنی مفهومی که در پاسخ از سؤال درباره چیستی شیئی گفته می‌شود، و طبعاً در مورد موجوداتی به‌کار می‌رود که قابل شناخت ذهنی باشند... اما اصطلاح اعم آن را به این صورت تعریف می‌کنند: «ما به الشی‌ء هو هو» و آن را شامل حقیقت عینی وجود و شامل ذات مقدس الهی نیز می‌دانند...
در این مبحث منظور از واژه «ماهیت» همان اصطلاح اول است، ولی نه مفهوم خود این کلمه یا ماهیت به حمل اولی، بلکه بحث درباره مصادیق این مفهوم، یعنی ماهیت به حمل شایع مانند «انسان» است؛ زیرا قائلین به اصالت ماهیت هم اعتراف دارند که خود این مفهوم، مفهومی است اعتباری، به تعبیر دیگر بحث درباره «مفاهیم ماهوی» است، نه مفهوم «ماهیت».

اشکال:

1 . منظور از ماهیت در محل نزاع هویت اشیاء است نه حد و تعریف اشیا، و کسـی که خیال کند محل نزاع در ماهیت به معنای چیستی اشیاء است متوجه محل نزاع نشده است، لذا تعریف ماهیت، به تلقی اذهان از واقعیات نیز خروج از محل بحث است.
2 . وجود به معنای بودن در مقابل نبودن، از احکام عقلی و معقولات ثانی کلامی است نه واقعیتی خارجی و مستقل در کنار واقعیات دیگر مانند سیب و درخت و انسان.
به تعبیر دیگر، ما در خارج انسان و درخت و سیب و خدا و جن و ملک داریم، و هرگز چیزی به نام وجود نداریم که غیر از سیب و انسان و درخت و خالق و مخلوق باشد.

همان طور که در اعراض خارجی مانند مایع بودن برای آب، میعان صفت آب است نه چیزی در عرض آن و جدای از آن، اعراض عقلی مانند وجود و امکان و وجوب هم صفت _ ‌البته صفت عقلی و معقول ثانی _ آب و انسان و درخت و خالق و مخلوق است نه چیزی در کنار آن، و واقعیتی خارجی و مستقل و جدای از آن، و اگر ملا صدرا و اتباع وی به این مطلب توجه شایسته داشته و خلط مباحث نمی‌کردند هرگز اصالت وجود را قابل مطرح کردن نمی‌دانستند.
3 . منظور از عینیت ماهیت، در این بحث همان واقعیت و هویت خارجی اشیاء مانند خدا و انسان و درخت و کوه و دریا است که دارای آثار واقعی می​باشند، و اگر ملاصدرا و اتباع وی توجه شایسته به این معنا داشتند و خیال نمی‌کردند که محل بحث، ماهیت من حیث هی است _ که صرفاً امری عقلی است نه خارجی _، هرگز ماهیت را امری اعتباری و غیر واقعی نمی‌دانستند.

4 . استعمال وجود، برای اشاره به واقعیت خارجی، استعمالی در غیر محل نزاع، بلکه استعمالی مجازی است، و در این صورت البته وجود و ماهیت یک چیزند نه دو چیز، و از هر جهت یک حکم دارند نه دو حکم. لذا در این فرض سخن از اصالت یکی و عدم اصالت دیگری کاملا بی​اساس است،‌ کما اینکه سخن از اولا و بالذت بودن یکی، و ثانیا و بالعرض بودن دیگری، خروج از محل نزاع، و بحثی بی فایده، و نزاعی لفظی و بحثی لغوی است.

· نگاهی به ادله اصالت وجود

آموزش فلسفه می‌نویسد:

آیا واقعیت عینی اصالتاً در ازاء مفهوم ماهوی قرار می‌گیرد و بالعرض، مفهوم وجود بر آن حمل می‌شود یا بر عکس، اصالتاً در ازاء مفهوم وجود قرار می‌گیرد و بالعرض مفهوم ماهوی بر آن حمل می‌گردد؟ و به دیگر سخن: آیا واقعیت عینی، مصداق بالذات ماهیت است یا وجود؟
 
پاسخ واضح است زیرا واقعیت عینی، از حیث وصف عقلی به ازای مفهوم وجود است، و از حیث حقیقت عینی، به ازای مفهوم ماهیت؛ به عبارت دیگر همان واقعیت عینی که قطعا مصداق و ما به ازای مفهوم ماهوی است واقعا متصف به وصف عقلی وجود هم می‌باشد، و اصلا تقابلی که شما درست کرده‌اید که "یا این و یا آن"، بی اساس و موهوم است.

مضافا گفتیم که بحث شما، هیچ ربطی به بحث اصالت وجود فلسفی ندارد، و آن چه گفته‌اید هیچ فایده‌ای هم بر آن بار نمی‌شود، و نزاعی کاملا لفظی و مهمل است.

بحث شما در حقیقت، نزاع در حقیقت یا مجاز بودن اطلاق وجود یا ماهیت در استعمال است که جای بحث آن کتب لغت است؛ در حالی که بحث اعتقادی آن بسیار مهم و ملاک و پایه و اساس اثبات یا انکار توحید است.
و می‌نویسد:

آیا واقعیت عینی همان است که مفاهیم ماهوی از آن حکایت می‌کنند، یا اینکه ماهیات تنها نمایانگر حدود و قالب‌های واقعیت‌های خارجی هستند و آنچه حکایت از ذات واقعیت و محتوای قالب‌های مفهومی آنها می‌کند، مفهوم وجود است که عنوانی برای خود واقعیت به‌شمار می‌رود و ذهن به‌وسیله آن، متوجه ذات واقعیت می‌گردد.

گوییم:

بدون شک حکایت ونمایانگری _ که همان معنا داری الفاظ مستعمل، در مقابل الفاظ مهمل است _ شأن همه مفاهیم است، چه مفهوم وجود باشد و چه مفهوم ماهیت، قطعا مفهوم وجود حکایت از ذات واقعیت و محتوای قالب های مفهومی آن ها نمی‌کند، و اصلا تعیین هویت واقعیات شأن آن نیست، بلکه وجود و هم چنین عدم، فقط اخبار از نفی و یا ثبوت هویات عینیه می‌کند، ولی این مطلب اقرار به ثبوت و خارجیت هویات است نه اصالت و عینیت وجود.
مضافا مکررا گفتیم که مطالب شما هیچ ربطی به بحث اصالت وجود یا ماهیت فلسفی، و عینیت داشتن وجود که مدعای ملا صدرا است ندارد، و شما اصلا به باطن محل نزاع التفات ندارید، زیرا ما بارها گفتیم که بحث حقیقی فلسفه در این است که آیا وجود عالم خارج وجودِ غیر قابلِ جعل ازلی، و خمیر مجسمه سازی
 ذات خدا (اصالت وجود) است، یا اینکه عالم خارجِ محسوس و ملموس، مجعول و حادث و دارای خالق است (بطلان اصالت وجود).
محل شایسته برای بحث و نزاع _ ‌که تمامی اهل بحث، حتی شیخ اشراق هم آن را همین گونه مطرح کرده‌اند _ این است که بگوییم آیا اشیایند که در متن عینیت موجودند، یا خودِ وجود _ که معقول ثانی است _ وجود عینی دارد!
‌و البته هر عاقلی می‌فهمد که وجود از معقولات ثانی است، و از واقعیت داشتن آن در خارج، تسلسل لازم می‌آید، و این هویات و اشیاء هستند که به صفت انتزاعی وجود متصف شده‌اند و واقعیت یافته اند، و واقعیت یافتن آنها هم نفس ثبوت آن هاست، نه اینکه به "وجود"، وجود و واقعیت یابند، و گرنه باز هم لازم می‌آید که برای وجود، وجود دیگری فرض شود و تسلسل لازم می‌آید.
‌‌‌‌‌‌‌‌‌‌‌و می‌نویسد:
ادله اصالت وجود...
هنگامی که یک مفهوم ماهوی مانند مفهوم «انسان» را مورد دقت قرار می‌دهیم... این مفهوم به‌گونه‌ای است که می‌توان وجود را از آن سلب کرد، بدون اینکه تغییری در مفاد آن حاصل شود... و به همین جهت است که هم موضوع برای وجود واقع می‌شود، و هم برای عدم. پس ماهیت به‌خودی‌خود نمی‌تواند نمایانگر واقعیت خارجی باشد، وگرنه حمل «معدوم» بر آن، نظیر حمل یکی از نقیضین بر دیگری می‌بود، چنان‌که حمل عدم بر وجود چنین است.

گوییم:

و این تأیید واضح شما بر این است که هویت و شیئیت خالق و خلق است که موضوع واقعی وصف "وجود و عدم" _ که حکم عقل و معقول ثانی است قرار می‌گیرد، پس عینی بودن وجود و عدم کاملا غیر معقول است، و این همان مذهب قطعی و صریح مخالفان اصالت وجود است!
گفته‌اند:

این همان مطلبی است که فلاسفه بر آن اتفاق دارند که ماهیت از آن جهت که ماهیت است، نه موجود است و نه معدوم، یعنی نه اقتضای وجود دارد و نه اقتضای عدم (الماهیه من حیث هی هی لیست إلاً هی، لا موجوده ولا معدومه) و به همین جهت است که هم موضوع برای وجود واقع می‌شود، و هم برای عدم.

گوییم:

اولا این مطلب ربطی به اتفاق فلاسفه ندارد بلکه همه متکلمان و قائلان به خلقت و مخالفان اصالت وجود بر آن اتفاق دارند.
ثانیا فلسفه هرگز نمی‌تواند به مطلب فوق معتقد باشد تا چه رسد به اتفاق فلاسفه در آن! بلکه فلسفه اصلا به وجود و عدم واقعی و خلقت و آفرینش ماهیات اعتقاد ندارد بلکه آنها صرف اوهام و خیالات می‌داند.
و فلسفه مانند همیشه برای رد شدن از هر بن بستی، از مبانی و مطالب متکلمان و قائلان به خلقت وام می‌گیرد، و پس از رهایی از بن بست پرچم فلسفه را بر می‌افرازد، و در واقع فضائح فلسفه را با وام گرفتن از عقاید صحیح مخالفانشان می‌پوشاند.
ثالثا این مطلب هیچ ربطی به محل نزاع ندارد و هیچ عاقلی ماهیت من حیث هی را موجود ندانسته است نه بالذات و نه بالعرض.
گفته‌اند:

شاهد دیگر بر اینکه ماهیت نمایانگر واقعیت عینی نیست، این است که برای حکایت از یک واقعیت خارجی ناچاریم از قضیه‌ای استفاده کنیم که مشتمل بر مفهوم وجود باشد، و تا وجود را بر ماهیت حمل نکنیم، از تحقیق عینی آن سخنی نگفته‌ایم.

گوییم:

شکی نیست که واقعیت و عدم واقعیت عینی مفاد مفهوم وجود و عدم است، و اما آن چه واقعا به وجود و عدم متصف می‌شود خود شیء مانند خدا و خلق است، لذا آن چه می‌گویید مبطل مدعای اصالت وجود است نه مثبت آن!
شما خودتان وجود به معنای تحقق عینی را بر "ماهیت" حمل کردید! و اگر ماهیت واقعا موجود نشده است شما چگونه وجود را بر آن حمل کردید؟! آیا این جز تناقض گویی و پذیرش مذهب مخالفان اصالت وجود چیز دیگری است؟
مضافا گویا شما فکر می‌کنید که مخالفان شما معتقدند که ماهیت معدومه، یا ماهیت مجرد از وجود و عدم خارجیت دارد!
اصلا آیا هیچ عاقلی چنین حرفی می‌زند که شما آن را ردّ کنید؟!
و آیا واقعا حاضرید بگویید ملا صدرا که سالها اصالت ماهوی بود چنین اعتقاد مضحکی داشت؟!
اگر می‌گوییم ماهیت اعتباری است، یعنی معنای ماهیت نه صورت ذهنی، نه مفهوم! تصور را نمی‌گوییم، متصور را می‌گوییم. آن‌چه مفهوم از آن حکایت می‌کند موضوع بحث است.

متأسفانه آن چیزی که شما آن را ردّ می‌کنید اصلا عقیده مخالفان شما نیست، و آن چیزی هم که اثبات می‌کنید نه تنها اصلا ربطی به مدعای اصالت وجودیان ندارد، بلکه نفس عقیده مخالفان اصالت وجود است.

گفته‌اند:

همین نکته بهترین دلیل است بر اینکه مفهوم وجود است که دلالت بر واقعیت عینی می‌کند
،
گوییم:

بلی، اما بر واقعیت عینی و موجودیت "ماهیت"، نه "وجودِ وجود" که مطلبی جدّا واهی و مستلزم تسلسل است!

گفته‌اند:
و به قول بهمنیار در کتاب التحصیل چگونه وجود دارای حقیقت عینی نباشد، درحالی‌که مفاد آن چیزی جز تحقق عینی نیست؟

گوییم:

بلی قطعا معنای مطابقی وجود، همان دارا بودن حقیقت عینی است، اما حقیقت عینی و ثبوت ماهیت نه خودِ وجود! کلام بهمنیار و بوعلی و... هم جز این نیست، و این دقیقا مذهب مخالفان شماست بدون هیچ کم و کاستی!

گفته‌اند:
بعضی از طرف‌داران اصالت ماهیت گفته‌اند درست است که خود ماهیت در ذات خودش فاقد وجود و عدم است و اقتضایی نسبت به هیچ‌کدام از آنها ندارد و به این معنا می‌توان آن را «اعتباری» محسوب داشت،ولی هنگامی که انتساب به جاعل و ایجاد‌کننده پیدا می‌کند، واقعیت خارجی می‌یابد و در چنین حالی است که گفته می‌شود ماهیت، اصالت دارد.

ولی روشن است که انتسابی که توأم با واقعیت یافتن ماهیت می‌باشد، در گرو ایجاد، یعنی وجود بخشیدن به آن است، و این نشانه آن است که واقعیت آن همان وجودی است که به آن افاضه می‌شود.

گوییم:

وجود به "آن" افاضه می‌شود یعنی چه؟! و "آن" چیست که وجود به آن افاضه شود؟! چرا طبق حکم واضح عقل نمی‌گویید ماهیت موجود می‌شود، و واقعا اشیاء تحقق و وجود می‌یابند!! در حالی که صریحا به این مطلب بارها اعتراف نمودید!

ثانیا اگر شما واقعیت یافتن ماهیت را قبول دارید، پس اصالت وجودی و قائل به اعتباری یا وهم بودن ماهیت _ ‌که شاه بیت اصالت وجود است _ نمی‌باشید، و فقط مطالب واضح البطلان ایشان را زیر پوشش مطالب صحیح مخالفان می‌پوشانید!
ثالثا مگر بر مبنای فلسفه و اصالت وجود نشنیده و نخوانده‌اید که "الماهیة ما شمت را ئحة الوجود ابداً؟!
 پس این چه افاضه ایی است؟! و نتیجه این افاضه چه چیز خواهد بود؟!

گفته‌اند:

دلیل دیگر بر اعتباری بودن ماهیت این است که... در علوم حضوری، اثری از ماهیت یافت نمی‌شود؛ درصورتی‌که اگر ماهیت اصالت می‌داشت، می‌بایست متعلق علم حضوری نیز واقع شود؛ زیرا در این علم است که خود واقعیت عینی بدون وساطت صورت یا مفهوم ذهنی، مورد ادراک و مشاهده درونی قرار می‌گیرد.

گوییم:

آری البته بر مبانی فلسفه و عرفان اصالت وجودی، در علم حضوری، گر چه صورت واسطه، اما باز هم نفس ماهیات و هویات عینی و واقعیت سنگ و چوب و انسان و حیوان و اعیان نجسه در ذات عالم _ حتی در ذات خدا _ حضور دارد! پس باز هم مدعای اصالت وجودیان ثابت نشد مگر به نحو مصادره، و انکار خلقت، و سوفسطائی گری و نفی وجود مخلوقات، و وحدت وجود خالق و مخلوق!
و بر مبنای مخالفان اصالت وجود که مطلب روشن تر است، زیرا در مبنای ایشان، در علم حضوری فقط ماهیت اشیاء حضور دارد نه وجود اشیاء؛ مگر نخوانده‌اید که مثلا آتش خارجی در ذهن حاضر نمی‌شود که ذهن را بسوزاند، بلکه تنها صورتی از آن _ که همان ماهیت آن است _ معلوم حضوری بلا واسطه نفس می‌شود، وگر نه تضاعف صور، و تسلسل لازم می‌آید.
گفته‌اند:

دلیل دیگر بر اصالت وجود و اعتباری بودن ماهیت، این است که... هیچ واقعیت خارجی از آن جهت که واقعیت خارجی است، نمی‌تواند متصف به کلیت و عدم تشخص گردد. از سوی دیگر هیچ ماهیتی تا وجود خارجی نیابد متصف به تشخص و جزئیت نمی‌شود. از اینجا به‌دست می‌آید که حیثیت ماهوی همان حیثیت مفهومی و ذهنی است که شأنیت صدق بر افراد بی‌شمار را دارد، و واقعیت عینی مخصوص وجود می‌باشد؛ یعنی مصداق ذاتی آن است.

گوییم:

بلی، همانطور که گفتید: 
هیچ ماهیتی تا وجود خارجی نیابد متصف به تشخص و جزئیت نمی‌شود.

ولی این همان مذهب مخالفان اصالت وجود است، نه مذهب کسانی که حتی ماهیت جزئی‌خارجی را هم موجود نمی‌دانند! و باید بدانید که احدی نگفته است که ماهیت کلی که موطن آن ذهن است در خارج تحقق و تشخص دارد! بلکه ماهیت جزئی انسان و حیوان و درخت است که در خارج موجود است.
گفته‌اند:

دلیل دیگری بر اصالت وجود نیز می‌توان اقامه کرد مبنی بر آنچه مورد قبول فلاسفه است که ذات مقدس الهی، منزه از حدودی است که با مفاهیم ماهوی از آنها حکایت شود؛ یعنی ماهیت به معنای مورد بحث ندارد؛ درصورتی‌که اصیل‌ترین واقعیت‌ها و واقعیت‌بخش به هر موجودی است، و اگر واقعیت خارجی مصداق ذاتی ماهیت بود، بایستی واقعیت ذات الهی هم مصداق ماهیتی از ماهیات باشد.

گوییم:

بلی، قطعا و به حکم قطعی عقل و وحی، و بلکه به اعتراف همه فلاسفه و عرفا ذات الهی مصداق ماهیتی از ماهیات است:
قال السائل: فله إنّیّة ومائیّة؟!

قال [الإمام الصادق علیه السلام ]: نعم، لا یثبت الشيء إلّا بإنیّة ومائیّة.

سائل پرسید: آیا او دارای انیت و ماهیت نیز هست؟

امام علیه السلام فرمودند: آری، هیچ چیز وجود ندارد مگر با انیت و ماهیت.

و به اعتراف خودتان:
واژه ماهيت... در فلسفه به دو صورت استعمال مى‏شود که يکى از آنها اعم از ديگرى است... اصطلاح اعم آن را به اين صورت تعريف مى‏کنند ما به الشيى‏ء هو هو و آن را شامل حقيقت عينى وجود و شامل ذات مقدس الهى نيز مى‏دانند.
 

اما شما معنای ماهیت در محل بحث را اشتباه گرفته‌اید، چرا که ماهیت به معنای حدود اصلا محل بحث نیست، بلکه بر خلاف مدعای شما مورد بحث همان ماهیت به معنای هویت و شیئیتی است که به اعتراف خودتان ملاک صحت واقعی حمل وجود بر انّیات و ماهیات است.
گفته‌اند:
در اینجا ممکن است شبهه‌ای به ذهن بیاید که مبنای اصالت وجود این است که واقعیت عینی، مصداق ذاتی وجود است
 و لازمه‌اش این است که مصداق بالعرض برای ماهیت باشد، یعنی حمل ماهیتی مانند انسان بر افراد خارجی‌اش بالعرض و با واسطه در عروض باشد، و اتصاف به چنین مفهومی، اتصافی مجازی و قابل سلب است. بنابراین باید سلب مفهوم انسان از افراد خارجی صحیح باشد و این چیزی جز سفسطه نیست.

پاسخ این است که همان‌گونه که در تقریر دلیل اول اشاره کردیم، حمل هر ماهیتی بر افراد خارجی‌اش از نظر عرفی و ادبی، حمل حقیقی و خالی از تجوز است، اما احکام دقیق فلسفی، تابع حقیقت و مجاز عرفی و ادبی نیست، چنان‌که کلید حل آنها را نمی‌توان میان قواعد مربوط به الفاظ جست‌وجو کرد، و چه‌بسا استعمالی که از نظر ادبی، حقیقت باشد و از نظر فلسفی، مجاز شمرده شود، و برعکس چه‌بسا اطلاقی که از نظر ادبی، مجاز ولی از نظر فلسفی، حقیقت باشد؛ مثلاً علمای ادبیات و اصول فقه گفته‌اند که معنای حقیقی مشتقات عبارت است از ذاتی که مبدأ اشتقاق برای آن ثابت باشد (معنای المشتقّ ذاتٌ ثَبَتَ له المبدء)، چنان‌که «عالم» یعنی کسی که «علم» دارد، و «موجود» یعنی چیزی که «وجود» دارد. 
پس اگر واژه «موجود» بر خود وجود عینی اطلاق شود، از نظر ادبی مجاز خواهد بود، ولی از نظر فلسفی چنین نیست.

گوییم:

این پاسخ جدّا بی معنا، و صرفا لفّاظی است، و ساختن "حقیقت و مجاز فلسفی"، هیچ شباهتی به مطلب علمی ندارد.
ثانیا از دلیل مذکور لازم آمد که اشیاء حقیقتا موهوم باشند، نه اینکه فقط مجازی عرفی باشد که کسی بتواند به بهانه بی اعتباری قواعد ادبی در مباحث عقلی، قواعد روشن و قطع ی عقلی را زیر پا بگذارد.
ثالثا از فرض عینیت برای وجود، لازم می‌آید که صفت بدون موصوف محقق شود، و معقول ثانی منقلب به معنای ماهوی شود، و چیزی عینیت داشته باشد که نه خالق است و نه مخلوق، و نه زمین و نه آسمان، و نه... بلکه فقط وجود است!!
گفته‌اند:
چنین است که صدرالمتألهین بارها در کتاب‌های خودش تأکید می‌کند که «ماهیت، شَبَح ذهنی یا قالب عقلی برای حقیقت عینی است.

گوییم:

اگر ملا صدرا فکر کرده است که مخالفان وی ماهیت را به معنای شبح ذهنی، یا قالب عقلی برای واقعیات عینی، دارای اصالت و خارجیت دانسته‌اند قطعا متوجه محل نزاع نشده است؛ و اگر خودش هم زمانی که اصالت ماهوی بوده، چنین اندیشه‌ای داشته است پس در فهم مطالب واضح عقلی واقعا بی استعداد بوده است.
اگر می‌گوییم ماهیت اعتباری است، یعنی معنای ماهیت نه صورت ذهنی، نه مفهوم! تصور را نمی‌گوییم، متصور را می‌گوییم. آن‌چه مفهوم از آن حکایت می‌کند موضوع بحث است.

گفته‌اند:
با این توضیحات روشن شد که جایگاه حقیقی ماهیات، از آن جهت که ماهیت است، فقط ذهن است و تحقق عینی آن همان وجود افرادش می‌باشد.

گوییم:

بلی، قطعا به اقرار خودتان تحقق عینی آن، همان وجود افرادش _ یعنی وجود افراد ماهیت _ می‌باشد، نه تحقق عینی وجود! و این همان مذهب مخالفان شماست!
گفته‌اند:

با نظر دقیق فلسفی هیچ‌گاه ماهیت، بالذات تحقق عینی نمی‌یابد.

گوییم:

بلکه هنگامی که خداوند متعال چیزی خلق می‌فرماید قطعا آن چیز بالذات تحقق می‌یابد و موجود می‌شود نه اینکه به وجود موجود شود، وگرنه تسلسل، و وجودِ وجود، و وجودِ وجودِ وجود و... لازم می‌آید.
تفسیرتان در مورد مبنای اشکال کاملا بی ربط است، و به بهانه بی‌اعتباری قواعد صر ف و نحو در فلسفه، قواعد قطعی و روشن عقلی را زیر پا می‌گذارید.
بعد از وضوح بطلان اصل، نیازی به بحث از فرع نیست، وقتی که معلوم شد وجود وصف عقلی ماهیات است و خودش دارای حقیقت نیست، ‌دیگر به بحث از وحدت یا عینیت مشتق و مبدء نیازی نیست.
به عبارت دیگر شما می‌گویید وجود به وجود دیگر موجود نیست بلکه خودش موجود است نه به وجود دیگر !! در حالی که منکر گوید وجود وصف عقلی خالق و مخلوق است، و خود وجود ورای عینیت خالق و مخلوق اصلا خارجیت ندارد که بخواهد خودش موجود باشد یا به وجود دیگر!!
گفته‌اند:

قائلین به اصالت ماهیت، به شبهاتی تمسک کرده‌اند که مهم‌ترین آنها این دو شبهه است:

شبهه اول: اگر وجود اصیل و دارای واقعیت عینی باشد، بایستی بتوان مفهوم «موجود» را بر آن حمل کرد و معنایش این است که وجود دارای وجود است، پس باید برای آن، وجود عینی دیگری فرض کرد که به نوبه خود موضوع برای «موجود» واقع می‌شود، و این جریان تا بی‌نهایت ادامه می‌یابد و لازمه‌اش این است که هر موجودی دارای بی‌نهایت وجود باشد!
از اینجا به‌دست می‌آید که وجود امری است اعتباری و تکرار حمل «موجود» بر آن، تابع اعتبار ذهن است.

جواب شبهه اول: مبنای این شبهه استناد به قواعد لفظی است که لفظ «موجود» از آن جهت که مشتق است، دلالت بر ذاتی می‌کند که مبدأ اشتقاق (وجود) برای آن ثابت باشد و لازمه آن، تعدد ذات و مبدأ است. پس هنگامی که مفهوم «موجود» بر وجود عینی حمل می‌شود، باید آن را ذاتی فرض کرد که مبدأ اشتقاق، که امر دیگری است، برای آن ثابت باشد و همچنین... .

اما بارها خاطرنشان کرده‌ایم که مسائل فلسفی را نمی‌توان براساس قواعد صرف و نحو و دستور زبان حل‌و‌فصل کرد. مفهوم موجود در عرف فلسفی تنها نشانه‌ای از تحقق عینی و خارجی است، خواه حیثیت تحقق خارجی در ظرف تحلیل ذهنی، غیر از حیثیت موضوع قضیه باشد و خواه عین آن باشد؛ مثلاً هنگامی که این مفهوم بر ماهیتی حمل می‌شود، بین موضوع و محمول تعدد و تغایری منظور می‌گردد، ولی هنگامی که بر ذات وجود عینی حمل می‌شود، معنایش این است که وجود خارجی عین حیثیت موجودیت است.

به دیگر سخن حمل مشتق بر ذات، همیشه نشانه تعدد و تغایر ذات با مبدأ اشتقاق نیست، بلکه گاهی نشانه وحدت آنهاست. حاصل آنکه معنای حمل موجود بر وجود عینی، این است که خودش عین موجودیت و واقعیت عینی و منشأ انتزاع مفهوم «موجود» است، نه اینکه با وجود دیگری موجود شده باشد.

گوییم:

اشکال در غایت متانت است؛ و پاسخ، جدّا بی اساس و لفّاظی است، چرا که اگر گویید ماهیت موجود شد _ که بارها صریحا اقرار نمودید _ که این همان عقیده مخالفان شماست، و اگر گویید که وجود بدون ماهیت موجود شده است که بارها غیر معقول بودن آن را تکرار کردیم! 
گفته‌اند:
شبهه دوم: شبهه دیگر این است که اگر واقعیت عینی مصداق بالذات وجود باشد، معنایش این است که هر واقعیتی بالذات موجود است و لازمه‌اش این است که هر واقعیت خارجی واجب‌الوجود باشد، در صورتی که موجود بالذات تنها خدای متعالی است.
جواب شبهه دوم:... واژه «بالذات» گاهی در مقابل «بالغیر» به‌کار می‌رود و معنایش این است که واسطه در ثبوت ندارد، چنان‌که در مورد خدای متعالی گفته می‌شود که «موجود بالذات» یا «واجب‌الوجود بالذات» است، یعنی بالغیر نیست و علت ایجاد‌کننده ندارد، و به تعبیر دیگر حمل «موجود» یا «واجب‌الوجود» بر او، نیازمند به واسطه در ثبوت نیست.

همین واژه گاهی در مقابل «بالعرض» به‌کار می‌رود و معنایش این است که حمل محمول نیاز به واسطه در عروض ندارد، هرچند نیازمند به واسطه در ثبوت باشد. چنان‌که بنابر اصالت وجود می‌گوییم واقعیت عینی، مصداق بالذات موجود است، ولی ماهیت، مصداق بالعرضِ آن می‌باشد.

طبق اصطلاح دوم هم وجود خدای متعالی _ که واسطه در ثبوت ندارد و طبق اصطلاح اول نیز «بالذات» است _ مصداق بالذات وجود می‌باشد و هم وجود مخلوقات که علت آفریننده و واسطه در ثبوت دارد، و معنایش این است که موجودیت، صفت حقیقی وجود آنهاست نه صفت ماهیتشان، و از دیدگاه فلسفی، ماهیت‌ها بالعرض متصف به موجودیت می‌شوند.

گوییم:

گفتید: "موجودیت، صفت حقیقی وجود آنهاست نه صفت ماهیتشان"، در حالی که این عبارت کاملا نادرست است چرا که موجودیت، صفت حقیقی خدا و خلق است، نه صفت حقیقی وجود خدا و خلق!

و در هر حال گوییم:
باز هم اشکال جدّا محکم، و پاسخ جدّا نادرست است، و ایشان اصلا با حفظ مبانی فلسفی پاسخ نداده اند، بلکه برای پاسخ دادن مثل همیشه به مبانی کلامی و مخالفان وحدت وجود پناه آورده، و در نهایت آب را به آسیاب فلسفه ریخته‌اند!
گویا ایشان غافلند که در مکتب اصالت وجودی صدرایی اصلا غیری وجود ندارد که وجود بالغیر مراد باشد!

لذا خود اصالت وجودیان اشکال را پذیرفته، و وجود همه چیز غیر از ذات واحب الوجود را انکار کرده، و عالم را وهم وخیال دانسته، و شیطان و فرعون و موسی را عینا یکی، و اجزای ذات خدا دانسته، و بت و گوساله را هم غیر ذات واجب الوجود بالذات ندانسته، و بت پرستی و گوساله پرستی را هم عین پرستش ذات خداوند شمرده‌اند که شواهد آن را مکررا بیان داشته‌ایم.

ادامه داده‌اند:
‌‌‌‌‌‌‌‌‌‌‌خلاصه: ساده‌ترین دلیل بر اصالت وجود این است که ماهیت ذاتاً اقتضایی نسبت به ‌وجود و عدم ندارد، و چنین چیزی نمی‌تواند نمایانگر واقعیت عینی باشد. نیز تا مفهوم وجود را حمل بر ماهیت نکنیم، از واقعیت عینی آن سخنی نگفته‌ایم.

پاسخ:
بلکه ماهیت ذاتاً بر سه قسم است:

1) وجودش محال و ممتنع است

2) عدمش محال است

3) اقتضایی نسبت به وجود و عدم ندارد، و خالق متعال آن را موجود می‌فرماید، و هر کس وجود آن را وهم و خیال و اعتباری بداند اولا سوفسطی است، ثانیا ندانسته که اگر خود وجود خارجیت داشته باشد تسلسل لازم آید.
اما در عین حال این مطلب هیج ربطی به محل بحث و مدعای مخالفان عینیت وجود ندارد.
نیز به اعتراف خودتان تا مفهوم وجود را حمل بر ماهیت نکنیم، از واقعیت عینی آن سخنی نگفته‌ایم، اما این مطلب، اعتراف به عقیده مخالفان عینیت وجود، و ابطال ادعای اصالت وجودیان است.
ادامه داده‌اند:
بعضی از طرف‌داران اصالت ماهیت گفته‌اند که ماهیت اصیل، ماهیتی است که انتساب به جاعل یافته باشد. در برابر آنان باید گفت انتسابی که توأم با واقعیت یافتن ماهیت باشد، هنگامی حاصل می‌شود که جاعل آن را ایجاد کند. پس اصالت از آنِ وجودی است که به ماهیت افاضه می‌شود.

پاسخ:

بلی، همانطور که گفتید:

انتسابی که توأم با واقعیت یافتن ماهیت باشد، هنگامی حاصل می‌شود که جاعل آن را ایجاد کند. پس اصالت از آنِ وجودی است که به ماهیت افاضه می‌شود.

اما این اعتراف به عقیده مخالفان عینیت وجود و ابطال ادعای اصالت وجودیان است. و به جای اینکه بگویید:
پس اصالت از آنِ وجودی است که به ماهیت افاضه می‌شود
باید بگویید:

پس عینیت، از آن ماهیتی است که ایجاد شده است.

ادامه داده‌اند:

دلیل دوم بر اصالت وجود این است که در علم حضوری، که خود واقعیت عینی بی‌واسطه مورد شهود قرار می‌گیرد، اثری از ماهیت یافت نمی‌شود.

گوییم:

گفتیم که در علم حضوری جز نفس حضور و عینیت ماهیات و هویات چیز دیگری در کار نیست و این واضح ترین دلیل بر نقض، و بلکه اثبات ضد مدعای اصالت وجودیان و منکران عینیت ماهیت است.

ادامه داده‌اند:
دلیل سوم این است که حیثیت ذاتی واقعیت‌های خارجی، حیثیت تشخص و اِبا از صدق بر افراد است، درصورتی‌که ماهیت ابایی از صدق بر افراد ندارد و بدون وجود تشخص نمی‌یابد.

گوییم:

بلی، تا ماهیت موجود نشود تشخص ندارد، ولی وضوحا ماهیت است که موجود شده نه وجود که وصف عقلی ماهیت و معقول ثانی است، و این بطلان اصالت وجود، و اثبات عقیده مخالف آن است!

ادامه داده‌اند:
دلیل چهارم این است که اگر واقعیت خارجی مصداق ذاتی ماهیت بود، باید خداوند متعالی هم دارای ماهیت باشد.

گوییم:

بله، خداوند متعال، به اعتراف همه فلاسفه و عرفا، ماهیت به معنای اصل انّیت و تحقق هویت را دارد وگر نه معدوم و موهوم خواهد بود! 
واژه ماهيت... در فلسفه به دو صورت استعمال مى‏شود که يکى از آنها اعم از ديگرى است... اصطلاح اعم آن را به اين صورت تعريف مى‏کنند ما به الشى‏ء هو هو و آن را شامل حقيقت عينى وجود و شامل ذات مقدس الهى نيز مى‏دانند.
 

چنان که خداوند متعال، ماهیت به معنای حد و حدود وجود که مختص به مخلوقات و اشیای دارای اجزا است ندارد، ولی این نه ربطی به اثبات اصالت وجود دارد، و نه ربطی به ابطال مدعای مخالفان!
ادامه داده‌اند:
6. ممکن است توهم شود که اگر واقعیت عینی را مصداق بالعَرض ماهیت بدانیم، باید سلب ماهیت از آن صحیح باشد، درصورتی‌که مثلاً سلب «انسان» از اشخاص خارجی صحیح نیست.

7. پاسخ آن است که منظور از مصداق بالعرض بودن واقعیت برای ماهیت این است که ماهیت تنها از حدود و قالب‌های واقعیات حکایت می‌کند نه از ذات آنها، و این حدود هرچند از نظر عرفی دارای واقعیت هستند، اما از نظر دقیق فلسفی اموری عدمی به‌شمار می‌روند...

گوییم:

ماهیت به معنای حدود و قالب‌های واقعیات، نه خود هویات و اشیاء که شما از آن بحث می‌کنید اصلا ربطی به محل نزاع ندارد، و مراد احدی از مخالفان اصالت وجود هم نیست، و قطعا خود شما هم هرگز حاضر نیستید که این مطلب واهی را به ملاصدرا در سالهای طولانی که اصالت ماهوی بود نسبت دهید!
ادامه داده‌اند:
یکی از شبهات طرف‌داران اصالت ماهیت این است که اگر وجود امری عینی بود، باید حمل «موجود» بر آن صحیح باشد، یعنی وجودی برای آن اثبات شود که به نوبه خود موضوع برای مفهوم «موجود» قرار گیرد، و لازمه آن اثبات وجودهای نامتناهی برای هر موجود واحدی است!
10. پاسخ این است که حمل «موجود» بر وجود عینی، به این معناست که خود واقعیت عینی منشأ انتزاع این مفهوم است.

گوییم:

بله شکی نیست که خود واقعیت عینی منشأ انتزاع است، اما آیا واقعیت عینی، نفس خالق و مخلوق است یا حقیقت وجود؟!
لذا اولا این اول نزاع است و پاسخ شما جز مصارده چیزی نیست!
ثانیا فرض واقعیت عینی، بدون فرض اینکه صفت عقلی هویت اشیاء چه خالق و چه مخلوق باشد جدّا موهون و مستلزم عینی و خارجی بودن معقول ثانی و تسلسل است.
ادامه داده‌اند:
11. شبهه دیگر آنکه، اگر واقعیت عینی مصداق بالذات موجود باشد، لازمه‌اش این است که هر موجودی واجب‌الوجود باشد.

12. پاسخ این است که منظور از «بالذات» در اینجا، در مقابل «بالعرض» است، نه در مقابل «بالغیر»، و مفادش این است که واسطه در عروض ندارد، نه اینکه واسطه در ثبوت هم نداشته باشد تا لازمه‌اش واجب‌الوجود بودن هر موجودی باشد.

گوییم:

این اشکال را که بسیار جدی است عموم آگاهان از مبانی فلسفه و عرفان پذیرفته اند، و نیازی به تکرار شواهد آن نیست.
گفته‌اند:

منظور از دو مفهوم متقابل اصیل و اعتباری در اینجا، این است که کدام‌یک از دو مفهوم ماهوی و مفهوم وجود، ذاتاً و بدون هیچ واسطه دقیق فلسفی، از واقعیت عینی حکایت می‌کند. یعنی بعد از قبول اینکه واقعیت عینی در ذهن به‌صورت «هلیة‌ بسیطه» منعکس می‌شود، که موضوع آن یک مفهوم ماهوی، و محمول آن مفهوم «وجود» است که با حمل اشتقاق و به‌صورت مفهوم «موجود» بر آن حمل می‌شود، و طبعاً هریک از آنها به شکلی قابل حمل بر واقعیت عینی خواهد بود و می‌توان گفت مثلاً «این شخص خارجی، انسان است»، چنان‌که می‌توان گفت «این شخص، موجود است» و هیچ‌کدام از آنها از نظر عرفی و ادبی مجازی نیست، درعین‌حال از دیدگاه دقیق فلسفی این سؤال طرح می‌شود که با توجه به وحدت و بساطت واقعیت عینی، و با توجه به اینکه تعدد این مفاهیم و حیثیات مخصوص به ظرف ذهن است، آیا باید واقعیت عینی را همان حیثیت ماهوی دانست که مفهوم وجود با عنایت‌ خاص عقلی و با وساطت مفهوم ماهوی بر آن حمل می‌شود و از‌این‌رو جنبه فرعی و ثانوی دارد، یا اینکه واقعیت عینی همان حیثیتی است که با مفهوم وجود از آن حکایت می‌شود و مفهوم ماهوی تنها انعکاسی ذهنی از حدود و قالب واقعیت و وجود عینی است که با عنایت دقیقی خود آن محسوب می‌شود، و در واقع مفهوم ماهوی است که جنبه فرعی و ثانوی دارد؟
در برابر این سؤال اگر شق اول را پذیرفتیم و واقعیت عینی را مصداق ذاتی و بی‌واسطه ماهیت دانستیم، قائل به اصالت ماهیت و اعتباری بودن وجود شده‌ایم، و اگر شق دوم را پذیرفتیم و واقعیت عینی را مصداق بالذات و بی‌واسطه مفهوم وجود دانستیم و مفهوم ماهوی را قالبی ذهنی برای حدود واقعیت‌های محدود شمردیم، قائل به اصالت وجود و اعتباری بودن ماهیت شده‌ایم.

مفهوم ماهوی را قالبی ذهنی برای حدود واقعیت‌های محدود شمردیم، قائل به اصالت وجود و اعتباری بودن ماهیت شده‌ایم
.
پاسخ بسیار ساده است چرا که:

گذشته از اینکه این مطلب ربطی به مدعای اصالت وجودیان و ابطال عقیده مخالفان ندارد، اصولا مفهوم وجود با ماهیت هم عرض نیستند که این تعارض بین آنها فرض شده، و اولا و بالذات بودن یکی، مستلزم ثانیا و بالعرض بودن دیگری باشد، بلکه موطن و جایگاه ماهیت که معقول اولی است خارج است؛ و جایگاه وجود که معقول ثانی است عقل است نه عینیت و خارجیت، وگر نه انقلاب معقول ثانی به معقول اولی، بلکه تسلسل لازم می‌آید.
همانطور که مثلا آب، هم مصداق آب، هم مصداق مایع، و هیچ کدام نسبت به دیگری اولا و بالذات، یا ثانیا و بالعرض نیست.
در حالی که مثلا مفهوم "انسان" و "شیر"، دو معنای ماهوی هم عرض هستند، لذا اگر گفته شود: "علی شیر است" قطعا ممکن نیست که او مصداق هم عرض یا اولا و بالذات هر دو باشد، لذا به ناچار یکی معنای حقیقی و دیگری مجازی است.

"سیب" و "موجود" هم _ که محل نزاع است _ دو مفهوم هم عرض نیستند بلکه اولی مفهوم ماهوی، و دومی معقول ثانی است، و فرض تعارض و اولیت و ثانویت و مجاز یا حقیقت بودن در مورد آنها نادرست است.
گفته‌اند:

اما واژه «حقیقت» که در کلام صدرالمتألهین در عنوان این مسأله به‌کار رفته بود نیز دارای اصطلاحات متعددی است، از این قرار:
1. حقیقت به معنای استعمال لفظ در معنایی که برای آن وضع شده، در مقابل مجاز که استعمال آن در معنای دیگری است که نوعی مناسبت با معنای حقیقی داشته باشد؛ مثلاً استعمال «شیر» به معنای حیوان درنده معروف، حقیقت، و به معنای انسان نیرومند، مجاز است؛
2. حقیقت به معنای شناخت مطابق با واقع، چنان‌که در مبحث شناخت‌شناسی گذشت؛
3. حقیقت به معنای ماهیت، چنان‌که گفته می‌شود دو فرد انسان «متفق الحقیقه» هستند؛
4. حقیقت به معنای واقعیت عینی؛
5. حقیقت به معنای وجود مستقل مطلق که منحصر به خدای متعالی است و در اصطلاح عرفا به‌کار می‌رود و در برابر آن، وجود مخلوقات را «مجازی» می‌نامند؛
6. حقیقت به معنای کنْه و باطن، چنان‌که گفته می‌شود حقیقت ذات الهی قابل درک عقلی نیست.

روشن است که منظور از حقیقت در اینجا همان اصطلاح چهارم است.

گوییم:

در مورد چهارم اگر همان واقعیت عینی هویت خالق و مخلوق را گویید که همان عقیده مخالفان شما است، و آنچه شما همیشه به عنوان محل نزاع مطرح می‌نمایید همان معنای اول است که در اینجا آن را خارج از محل نزاع می‌دانید!
و اگر واقعیت عینی نفس وجود، ‌نه ماهیت عینی متصف به وصف عقلی وجود را گویید که مستلزم تسلسل و انقلاب،‌ وبه اعتراف خودتان مفهومی اعتباری است.
و اگر واقعیت عینی وجودی که بی نهایت و ازلی و غیر قابل جعل بوده و ماهیات تنها اشکال و صور و تطورات آن هستند که البته این دقیقا محل نزاع، و همان مذهب وحدت وجود، و انکار خالقیت خالق متعال، و تغیر و تطور ذات احدیت، و نفی تمام امور و مبانی عقلی، و نفی نبوت و امامت و تکلیف و جزا و پاداش و معاد و... است.
گفته‌اند:
توضیح محل نزاع: شکی نیست که هر موجودی که دارای مفهوم ماهوی باشد، مفهوم مربوط بر آن حمل می‌شود، چنان‌که مفهوم «انسان» بر اشخاص خارجی قابل حمل است. همچنین شکی نیست که مفهوم وجود (به‌صورت حمل اشتقاق) بر هر موجود خارجی حمل می‌گردد، و حتی در مورد خدای متعال هم که ماهیت ندارد می‌توان گفت موجود است. به‌عبارت ‌دیگر از دیدگاه عقلی، هر موجود ممکن‌الوجودی دارای دو حیثیت است‌: یکی حیثیت ماهیت، و دیگری حیثیت وجود. چنان‌که فلاسفه گفته‌اند: «کل ممکن زوج ترکیبی، مرکب من ماهیه و وجود»، و این همان مطلبی است که بارها اشاره کرده‌ایم که انعکاس واقعیت‌های خارجی در ذهن به‌صورت قضیه‌ای است که معمولاً (یعنی در امور ذی‌ماهیت) از یک مفهوم ماهوی و مفهوم وجود تشکیل می‌یابد.

در چنین مواردی اگر فرض شود که در ازای هریک از این دو مفهوم، یک حیثیت عینی و خارجی وجود دارد، یعنی مفهوم ماهوی از یک حیثیت عینی، و مفهوم وجود از حیثیت عینی دیگری حکایت می‌کند که در خارج با یکدیگر ترکیب شده‌اند، و به دیگر سخن ترکیب موجود از وجود و ماهیت، ترکیبی خارجی و عینی است، معنای این فرض آن است که هم ماهیت اصیل است و هم وجود.

گوییم:

قطعا این کلام بی وجه است زیرا این دو هم عرض نیستند و از واقعی بودن هر کدام در موطن خودش _ یعنی تحقق هویت در عالم و موطن خارج، و تحقق حکم به وجود در عالم و موطن عقل و اعتبار و معقول ثانی _ هیچ ترکیب یا دوئیت یا تعارضی
 لازم نیاید.
مثال: دو معنای "انسان" و "سرو" دو معنای ماهوی هم عرض هستند لذا یک واقعیت خارجی ممکن نیست که مصداق واقعی هر دو باشد، اما "کاغذ" و "سفیدی" دو هویت هم عرض نیستند که بگوییم این چیز یا باید کاغذ باشد ویا سفید! و بگوییم: اگر حقیقتا کاغذ باشد باید مجازا سفید باشد وگر نه لازم می‌آید که یک چیز دو چیز باشد!، بلکه بدیهی است که یک چیز هم می‌تواند حقیقتاا کاغذ باشد، و هم حقیقتا سفید؛ همین طور "انسان" و "موجود" و "ممکن الوجود" سه امر هم عر ض نیستند که گفته شود یک چیز یا باید انسان باشد و یا موجود و یا ممکن الوجود! و اگر مصداق حقیقی یکی از آن ها باشد حتما باید مصداق مجازی و غیر حقیقی دیگری باشد! چرا که بدیهی است یک چیز می‌تواند هم حقیقتا انسان باشد، و هم حقیقتا موجود، و هم حقیقتا ممکن الوجود.
گفته‌اند:
ولی این فرض صحیحی نیست؛ زیرا اگر هر موجودی دارای دو حیثیت عینی باشد، هریک از آنها به‌صورت قضیه دیگری در ذهن منعکس می‌شود که مشتمل بر دو مفهوم است و باید در ازای هریک از آنها حیثیت عینی دیگری را فرض کرد و این جریان تا بی‌نهایت ادامه می‌یابد، و لازمه‌اش این است که هر موجود بسیطی مرکب از بی‌نهایت حیثیت‌های عینی و خارجی باشد!
و این همان مطلبی است که فلاسفه گفته‌اند که تغایر وجود و ماهیت، تغایری ذهنی است «اِنّ الوجودَ عارضُ المهیه تصوراً و اتّحدا هویه»، یعنی عروض و حمل وجود بر ماهیت که مقتضی تعدد و تغایر آنهاست، فقط در ظرف تصور ذهنی حاصل می‌شود وگرنه این دو حیثیت از نظر هویت خارجی با یکدیگر متحدند. پس نمی‌توان هم ماهیت را اصیل و دارای واقعیت عینی دانست و هم وجود را. چنان‌که نمی‌توان هردو را اعتباری انگاشت؛ زیرا بالأخره همین قضیه هلیة‌ بسیطه است که از واقعیت عینی حکایت می‌کند و ناچار مشتمل بر مفهومی است که در ازای واقعیت عینی قرار می‌گیرد.
پس امر دایر است بین اینکه ماهیت اصیل باشد و وجود اعتباری، یا برعکس.

گوییم:

بلکه بدیهی است اصالت به معنای خارجیت از آن هویت خدا و خلق اوست، و وجود معقول ثانی و حکم و اعتبار عقلی است. و فلسفه اولا اشتباها آن دو را یک مرتبه متعارض فرض کرده، و ثانیا اشتباها خارجیت را از آن معقول ثانی دانسته، و ثالثا سوفسطائی شده و واقعیت داشتن ممکنات و مخلوقات را انکار کرده است.
گفته‌اند:
بنابراین طرح مسئله به‌صورتی که دارای دو فرض باشد، مبتنی بر چند اصل است:

1. پذیرفتن مفهوم وجود به‌عنوان مفهوم اسمی مستقل، و به‌اصطلاح پذیرفتن «وجود محمولی»؛ زیرا اگر مفهوم وجود منحصر در معنای حرفی و رابط در قضایا باشد، جای چنین فرضی درباره آن نیست که حکایت از واقعیت عینی کند و به قول صدرالمتألهین دارای حقیقت عینی باشد، و طبعاً چاره‌ای جز قول به اصالت ماهیت نخواهد بود.
2. پذیرفتن تحلیل موجودات امکانی به دو مفهوم وجود و مفهوم ماهوی؛ یعنی اگر کسی چنین بپندارد که مفهوم وجود چیزی جز مفهوم ماهیت نیست، چنان‌که از بعضی از متکلمین نقل شده که معنای وجود در هر قضیه‌ای، همان معنای ماهیتی است که موضوع آن را تشکیل می‌دهد، در چنین فرضی باز جای تردید بین اصالت ماهیت و اصالت وجود باقی نمی‌ماند، و اصالت ماهیت متعین خواهد بود، ولی بطلان این فرض در درس بیست و دوم روشن گردید.

3. پذیرفتن اینکه ترکیب وجود و ماهیت، ترکیبی ذهنی است و در متن خارج دو حیثیت متمایز وجود ندارد که یکی در ازای مفهوم ماهوی، و دیگری در ازای مفهوم وجود قرار گیرد؛ یعنی فرض اصالت هردو، فرض صحیحی نیست، چنان‌که بیان شد.

بر اساس این سه اصل، مسئله به این شکل، مطرح می‌شود که آیا واقعیت عینی اصالتاً در ازاء مفهوم ماهوی قرار می‌گیرد و بالعرض، مفهوم وجود بر آن حمل می‌شود یا بر عکس، اصالتاً در ازاء مفهوم وجود قرار می‌گیرد و بالعرض مفهوم ماهوی بر آن حمل می‌گردد؟ و به دیگر سخن: آیا واقعیت عینی، مصداق بالذات ماهیت است یا وجود؟ بنابر فرض اول، شناخت ماهیات و احکام ماهوی، همان شناخت واقعیت‌های عینی است؛ ولی بنابر فرض دوم، شناخت ماهیات به معنای شناخت قالب‌های موجودات و حدودی است که در ذهن منعکس می‌شود نه شناخت محتوای عینی آنها.

گوییم:

ترکیب دو چیز غیر هم‌عرض، حتی در ذهن هم غلط است تا چه رسد به خارج، هیچ چیزی نه در ذهن و نه در خارج، مرکب از وجود و ماهیت نیست که نوبت به بحث از اصالت یکی و عدم اصالت دیگری برسد، وجود و ماهیت نه مانند سکنجبین است که مرکب از سرکه و انگبین خارجی باشد، و نه مانند آب و مایع بودن است که یکی جوهر و دیگری عرض خارجی باشد، بلکه وجوب و امکان و وجود و عدم و.. اوصاف و احکام عقلی برای هویات عینی است، لذا اساس عقیده اصالت وجود، اوهن از بیت عنکبوت است.
· مبنای بحث اصالت یا اعتباریت وجود و ماهیت

برخی مدعی‏اند که عقیده "اصالت وجود" و عقیده "وحدت وجود" دو چیزند، و "اصالت وجود" مقدمه‏ای است که به کمک مقدماتی دیگر به عقیده "وحدت وجود" می‏انجامد.

چنان که گفته‌اند:
صدر المتالهين برهان ديگرى را اقامه فرموده... و بيان آن از سه مقدمه تشکيل مى‏يابد. 1) اصالت وجود و اعتبارى بودن ماهيت...2) مراتب داشتن وجود... 3) ملاک نياز معلول به علت همان ربطى بودن و تعلقى بودن وجود آن نسبت به علت.

این عقیده اشتباه است و اگر در معنای "اصالت وجود" فلسفی به خوبی تأمل شود کاملا روشن می‏شود که عقیده اصالت وجود فلسفی بدون نیاز به هیچ مقدمه دیگری عینا همان وحدت وجود و انکار وجود خالق متعال است.

کتاب مزبور می‌افزاید:

با توجه به اين مقدمات مى‏توان برهان صديقين را بر اساس مشرب صدر المتالهين به اين صورت تقرير کرد. 

مراتب وجود به استثناء عاليترين مرتبه آن که داراى کمال نامتناهى و بى‏نيازى و استقلال مطلق مى‏باشد عين ربط و وابستگى است و اگر آن مرتبه اعلى تحقق نمى‏داشت ساير مراتب هم تحقق نمى‏يافت زيرا لازمه فرض تحقق ساير مراتب بدون تحقق عاليترين مرتبه وجود اين است که مراتب مزبور مستقل و بى‏نياز از آن باشند در حالى که حيثيت وجودى آنها عين ربط و فقر و نيازمندى است.
 

گوییم:

با این تقریر، دیگر اصالت وجود" تمام برهان شما _ که البته انکار خدا و اثبات وجوب ذاتی خود عالم است _ شد نه مقدمه آن! چنان که"اصول فلسفه و روش رئالیسم" می‌نویسد:

وقتى که ثابت شد اصالت از آن وجود است و ثابت شد که حق تعالى وجود محض و واقعيت محض است و عدم و ماهيت در او راه ندارد و ثابت شد که کمال مساوى وجود است و عدم و ماهيت منشا نقص مى‏باشند پس ذات حق کمال واقعى را دارا است زيرا کمال واقعى آنست که به وجود و واقعيت برگردد و از احکام و لوازم وجود و واقعيت بوده باشد و چون ذات حق وجود محض است پس کمال محض است.

آموزش فلسفه" می‌افزاید:
بديهى است که اين برهان فرع بر اصالت وجود است.

باز هم گوییم:
بیان شما تمام اصالت وجود است و اصلا اصل و فرعی در کار نیست.
چنان که سبزواری در مورد برهانی که ملاصدرا برای اثبات واجب الوجود فلسفی _ که در واقع جز اثبات وحدت وجود، و انکار خالق متعال چیز دیگری نیست _ آورده است، به هیچ دلیل و برهان و بیان و مقدمه‌ای تمسک نمی‌کند جز اصالت وجود!! چنان که می​گوید:

الأسدّ الأخصر أن یقال بعد ثبوت أصالة الوجود: إنّ حقیقة الوجود التي هي عین الأعیان وحاقّ الواقع حقیقة مرسلة یمتنع علیها العدم، إذ كلّ مقابل غیر قابل لمقابل والحقیقة المرسلة التي یمتنع علیها العدم واجبة الوجود بالذات، فحقیقة الوجود الكذائیّة واجبة بالذات وهو المطلوب.

همانا حقیقت وجود که عین اعیان و حاق واقع است حقیقت بی قید بی انتهایی است که عدم آن محال است، زیرا هر امر مقابلی، مقابل خود را قبول نمی‌کند، و حقیقت بی قید بی انتهایی که عدمش محال باشد واجب الوجود بالذات است، پس حقیقت وجود این چنینی، واجب بالذات است، و مقصد ما همین بود.
و "شرح بدایة" در همین مورد و در توضیح کلامی که از سبزواری نقل کردیم می​نویسد:

سبزواری... مدعی است که برهان او از برهان صدر المتألهین استوارتر، و در عین حال کوتاهتر است، و تنها بر یک مقدمه فلسفی مبتنی است و آن اصالت وجود است... پس اصالت وجود، عقل ما را مستقیما به ذات حق رهبری می​کند نه چیز دیگر.

مؤلف "بدایة و نهایة‌الحکمة" نیز در استدلال بر وجود واجب نقل می‌کند:

«إنّ حقیقة الوجود التي هي عین الأعیان وحاقّ الواقع... یمتنع علیها العدم واجبة الوجود بالذات.

«همانا حقیقت وجود که عین اعیان و حاق واقع [و شامل همه اشیاء] است... واجب الوجود بالذات می﻿باشد و عدم آن محال است.

با توجه به توضیحاتی که داده شد معلوم می​شود بحث اصالت وجود یا ماهیت، تنها بر اساس اندیشه کسانی بنا شده است که پیشاپیش وحدت وجود را پذیرفته‏، و در واقع اصالت وجود را توضیحی برای تبیین عقیده وحدت وجود قرار داده‏اند. و هر کسی با اندک تأمل می‏یابد که این بحث با مبانی مکتب عقل و وحی _ که بر اساس خالقیت خداوند و مخلوقیت و قابل وجود و عدم بودن حقیقی اشیا، وتباین ذاتی بین آن دو سخن می‎گوید _ در تضاد آشکار است.

با این حال در نقد نکات فلسفی فوق تذکر می‏دهیم که:

محال است "وجود" _ که معقول ثانی و صفت عقلی اشیا، اعم از خالق و مخلوق است _ به نفس خود واقعیت داشته باشد، بلکه آنچه هست شی‏ء موجود است و بس.

مخفی نماند که خود اهل فلسفه و عرفان در تفسیر مدعای خود، حقیقت وجود را، به عدم‏ تناهی در وجود تفسیر کرده، و مجموعه نامتناهی موجودات را حقیقت وجود و واجب‏ الوجود می‏انگارند، و این خود اعترافی آشکار است بر اینکه ممکن نیست حقیقت وجود به نفس خود مصداق داشته باشد، چه اینکه مجموعه اشیای موجود هم، شی‏ء موجود است نه نفس وجود.

· ملاصدرا و اصالت وجود

· توضیح نظریه اصالت وجود صدرایی
فلسفه برای اثبات عینیت حقیقت وجود می‏گوید:

لمّا كانت حقیقة كل شيء هي خصوصیة وجوده التی یثبت له، فالوجود أولى من ذلك الشیء بأن یكون ذا حقیقة، كما أن البیاض أولى بكونه أبیض مما لیس ببیاض وعرض له البیاض. فالوجود بذاته موجود وسائر الأشیاء غیر الوجود لیست بذواتها موجودة، بل الوجودات العارضة لها.

نسبت سفید بودن به "سفیدی"، از نسبت سفید بودن به چیزهایی که سفید نیستند و سفیدی بر آنها عارض می‏شود سزاوارتر است، و چون حقیقت هر چیزی همان خصوصیت وجود آن است که برایش ثابت می‏باشد، پس "وجود"، از آن چیز، بلکه از هر چیزی سزاوارتر به این است که دارای حقیقت باشد. پس وجود خودش موجود است، اما سایر اشیاء که غیر وجودند خودشان موجود نیستند بلکه وجود​های عارض بر آن​ها موجود است.
با تدبر در کلام ملاصدرا و نیز تصریحات وی و اتباعش در موارد مختلف، و با توجه به لوازم و آثار و نتایجى (مانند غیر قابل خلق و عدم بودن واقعی موجودات، و متطور شدن ذات احدیت به اطوار و صورت​های مختلف و...) که او و سایر اهل فلسفه بر عقیده "اصالت و عینیت حقیقت وجود" مترتب مى‏دانند مراد ایشان از امثال سخن فوق این است که:

واقعیت عینى و خارجى را وجودى مطلق و بى‏نهایت تشکیل مى‏دهد، و تمامى اشیاء و ماهیاتى که موجود به نظر مى‏آیند صرفا امورى خیالى و غیر واقعى‏اند که از دگرگونى‏هاى همان حقیقت مطلق و بى‏نهایت حاصل مى‏شوند. حقیقت‏بودنِ هر حقیقتى به تطور همان حقیقت وجود مطلق و بى‏نهایت است، پس خود آن حقیقت از هر حقیقتى سزاوارتر به این است که داراى حقیقت و واقعیت باشد و هیچ چیز دیگری غیر وجود آن حقیقت بی​نهایت دارای واقعیت و عینیت نیست.

· نقد اساس نظریه اصالت وجود صدرایی
استدلال ملاصدرا در مورد اثبات اصالت و عینیت حقیقت وجود که قرن‏هاست اساس افکار و اندیشه‏های فلسفی و عرفانی صدر الفلاسفه و پیروان او را تشکیل می‏دهد دارای اشکالات آشکاری است که به برخی از آن‏ها اشاره می‏کنیم:

الف) شکی نیست که حقیقت ‏بودنِ اشیاء به نفس وجود آن‏ها است و بدون وجود، جز عدم و بطلان و نیستی هیچ چیزی نیستند، اما سخن در این است که آیا این وجود، حقیقتی مخلوق و قابل عدم و نیستی است که دلالت بر وجود خالقی متعالی از قابلیت وجود و عدم، و فراتر از داشتن جزء و کل می‏کند (نظریه خلق، و اعتقاد به آفرینش الهی)؛ یا اینکه وجودِ اشیاء حقیقتی ازلی و ابدی و غیر قابل عدم بالذات است که پیوسته در صور گوناگون جلوه می‏کند (نظریه "اصالت وجود"و "وحدت وجود")، روشن است که با بیان فوق جز از راه مصادره نمی‏توان مطلب دوم را _ که مدعای اصالت‏وجودی‏ها است _ نتیجه گرفت.

به بیان دیگر حقیقت هر چیزی، نفس وجود آن چیز است که به جعل بسیط و آفرینش خداوند متعال موجود می‏شود، نه اینکه اصل وجود آن حقیقتی ازلی باشد و هر لحظه تنها صورتی خاص و خصوصیتی جدید بپذیرد.
اصولا اشیاء حقیقتی ورای وجود مجعول و مخلوقِ حقیقی خود ندارند که حکم به اولویت وجود برای آن حقیقت نسبت به اصل وجود اشیاء امکان داشته باشد، مگر این که ما در مرحله‏ای پیش‏تر اصلِ وجود اشیاء را ازلی و ابدی و غیر قابل وجود و عدم، و عاری از هر گونه خصوصیت بدانیم، یعنی اصالت و عینیت وجود را قبلا پذیرفته باشیم، و شی‏ء بودنِ اشیاء را فقط حدود و صوری بشماریم که از تطورات و تجلیات مختلف همان حقیقت عینی و اصیل حاصل شده باشند.
روشن است که در این صورت این دلیل وضوحا مصادره است و جز با فرض اصالت و عینیت وجود در مرحله پیش‏تر، اصالت و عینیت آن اثبات نخواهد شد.

ب) در حکم به "موجودیتِ وجود و نفی اصالت ماهیات"، اصلا دو چیز در کار نیست که حکم به اولویت یکی از آن دو نسبت به دیگری به نحوی از انحا ممکن باشد.

استدلال فلسفی مذکور درباره اثبات اصالت و عینیت وجود مانند این است که گفته شود:

گرم‏ بودنِ هر چیز، به خصوصیت حرارت و گرمی آن است، پس حقیقت حرارت و گرمی از هر چیزی سزاوارتر به این است که گرم باشد!

شیرین ‏بودنِ هر چیز، به شیرینی آن است، پس حقیقت شیرینی اولی به این است که شیرین باشد!

زوج‏ بودنِ هر عددی، به زوجیت آن است، پس حقیقت زوجیت اولی به زوج‏ بودن است!

سنگین ‏بودنِ هر چیز به این است که سنگین باشد، پس حقیقت سنگینی اولی به این است که سنگین باشد!

عجیب‏ بودنِ این مثال‏ها به این است که دارای حقیقت عجیب و غریب‏ بودن است، پس حقیقتِ عجیب و غریب‏بودن، اولی به این است که عجیب و غریب باشد!

ج) تحقق حقیقت سفیدی ورای اشیای سفید محال ذاتی است و هرگز ممکن نیست نفس حقیقت سفیدی ورای اشیای سفید دارای مصداق باشد، لذا اصل مبنای مسأله اصالت و فرعیت و تبعیت از بنیان آن ویران است. و اگر گفته می‎شود: "فرض محال، محال نیست". باید دانست حکمی که از فرض وجود چیزی که وجود واقعی آن محال است استنتاج شده باشد ربطی به امکان وقوع حقیقی آن چیز نداشته، بلکه تنها ملازمه عقلی مقدم و تالی را بیان می‏کند و بس. مثلا چنانچه گفته شود: "اگر عدد سه زوج باشد قابل تقسیم بر دو است"؛ تنها ملازمه مقدم و تالی بنابر همان فرض محال را بیان داشته‏ایم و نباید از آن نتیجه بگیریم که: "عدد سه‏ای که قابل تقسیم بر دو است واقعا در خارج موجود می‏باشد"، چه اینکه حکم مذکور در واقع مناقض این حکم است که: "اگر آن عدد واقعا سه باشد دیگر زوج نخواهد بود". و البته به همین جهت است که چنین فرضی را فرض محال می‏گوییم.

در مثال‏هایی که بیان داشتیم بدیهی است عقل، فرض تحقق موضوعات مذکور را بنابر هر تقدیری محال می‏داند، و موضوع اولویت‏های مذکور را موهوماتی می‏بیند که فرض وجود آنها محال ذاتی است.

اگر گفته شود: حکم عقل به استحاله وجود موضوع مثال‏های فوق از این جهت است که موضوعات یاد شده دارای وجود عرضی و وصفی می‏باشند، و عرض و وصف محال است که بدون جوهر و موصوف وجود داشته باشند.

پاسخ این است که حکم عقل به استحاله عینیت وجود، بسیار بدیهی‏تر از مثال‏های مذکور است، چه اینکه گر چه صفات و اعراض، وجودی مستقل از جواهر و موصوفات خود ندارند، اما در عین حال عرض هم وجود خارجی دارد، لذا فرض غلط اصالت عرض و صفت در نظر عقل بسیار آسان‏تر از فرض عینیت و واقعیت و اصالت وجود که معقول ثانی است می‌باشد، بنابراین حکم عقل درباره استحاله وجودِ موضوعِ حقیقتِ وجود، روشن تر از حکم آن درباره استحاله وجود موضوعات مثال‏های بیان شده است.

لذا خود همین امر موجب شده است که اهل فلسفه به هنگام طرح مسأله اصالت وجود و ماهیت، در مورد معنای "وجود" و "ماهیت" و "اصالت"، خلط‏های فراوان داشته باشند تا آنجا که ناچار شده‏اند معنای ماهیت را از حقیقت خود تحریف کرده، و به معنای "حدود وجود شی‏ء"، و "قالب‏های ذهنی شناخت اشیا"، و "ظهورات مختلف حقیقت ازلی و ابدی وجود" معرفی کنند _ که البته پذیرش همه آن ها مبتنی بر پذیرش اصالت وجود در مرحله پیش‏تر است.

ما به جهت فضای کاملا غیر علمی، و سفسطه باری که فلاسفه تحت عنوان اصالت وجود مطرح کرده‌اند ناچار شدیم وارد این مسأله شویم، و گرنه هر عاقلی بداند که این بحث جز تناقض در فکر و اندیشه، و سر در گمی، و دور شدن از عقاید صحیح عقلی و برهانی و وحیانی نتیجه دیگری ندارد، به گونه‌ای که با رجوع به متون فلسفی می‏بینید اهل فلسفه پیوسته یکدیگر را در فهم و کاربرد صحیح مسأله اصالت وجود مورد تهاجم قرار داده، و حتی خود ملاصدرا و شیخ اشراق و ابن سینا را هم در این مورد از قاصرین دانسته‏اند!!
چنان که گفته‌اند:
صدر المتالهين سخت اظهار تعجب مى‏کند از اينکه شيخ اشراق از يک طرف قائل باصالت ماهيت و اعتباريت وجود مى‏شود و از طرف ديگر تحت عنوان نور اظهاراتى مى‏کند که هيچگونه با اصالت ماهيت سازگار نيست.

و گفته‌اند:
متأخرين حکما سربسته اصالت وجود را به مشائين نسبت مى‏دهند اگر مشائين از قديم چنين عقيده‏اى داشته‏اند مى‏بايست ابن سينا که رئيس المشائين لقب يافته صريحا اين عقيده را قبول يا لااقل نقل کرده باشد و حال آنکه هر کسى در اين باب يک نوع عقيده براى ابن سينا قائل است.
 
بلکه در نظر خود ملا صدرا گویا همه فلاسفه در همه زمانها، دارای دو عقیده متضاد اصالت وجود و اصالت ماهیت!! بوده‌اند و این صریحا یعنی نفهمیدن و سر در گمی همه آنها!: 
خود صدر المتالهين در اسفار مى‏گويد من خودم در سابق قائل باصالت ماهيت بودم و شديدا از قدما دفاع مى‏کردم و معتقد بودم که همه آنها قائل به اصالت ماهيت بوده‏اند تا آنکه خدا مرا هدايت کرد و بطور وضوح بر من ثابت شد که اصالت با وجود است مشار اليه بعدا که اصالت وجود مى‏شود عينا روشن سابق خويش را تکرار مى‏کند يعنى بشدت از قدماء دفاع مى کند و مى‏گويد همه آنها اصالت وجودى بوده‏اند... و البته اين خود دليل واضحى است بر مطلب ما زيرا اگر مسأله اصالت وجود مثل پاره‏اى از مسائل در نزد قدما مطرح بود خود صدر المتالهين که در دو زمان دو عقيده دارد درباره قدما دو عقيده متضاد پيدا نمى‏کرد.

اصالت وجودی‌ها از مبانی خود و موارد کاربرد آنها هم آگاهی شایسته ندارند!:
برخى از آن براهين در عين اينکه طرفداران اصالت وجود به آنها اعتماد کرده‏اند بوى اصالت ماهيت مى‏دهد.

صدرا نيز حد اکثر استفاده را از اصالت وجود در اينجا نکرده است...

در اينجا آخوند روى سبک اصالت ماهيت بحث کرده.

ملا صدرا که بماند، گفته‌اند حتی اعاظم و اساتید بزرگ فلسفه و عرفان بعد از او، حتی اسفار و مطالب ملا صدرا را هم نفهمیده‌اند:
بحث در این نیست که کدام یک از مفهوم‌ها مستقیما از خارج به ذهن می‌آید و کدام با تحلیل عقلی به دست می‌آید یا این‌که کدام از موجودیت حکایت می‌کند و کدام نمی‌کند. .. اصلا بحث این نیست، چون بحث در معنا بود نه در مفهوم
.

تفسیرهای اساتید بزرگوار ما از اصالت وجود از سخنان علامه در بدایه و نهایه ما را بدین جا رساند که وجود در خارج است و اعتباریت ماهیت را به این معنا فهمیده بودیم که ماهیت در خارج نیست. وقتی بنده این‌طور فهمیدم و تقریر کردم، به نظرم آمد که اصالت وجود و اعتباریت ماهیت درست نیست و باید به اصالت وجود و ماهیت قایل شد؛ یعنی هم وجود در خارج است و هم ماهیت... بعدها که در کلمات ملاصدرا دقیق شدم، به نظرم آمد که آن چه بنده نامش را اصالت وجود و ماهیت گذاشته‌ام و به آن معتقد هستم، همان چیزی است که ملاصدرا به عنوان اصالت وجود و اعتباریت ماهیت قایل به آن است...
آن‌چه را که قبلاً معتقد بودم، هم‌اکنون نیز معتقدم. ولی دیگر نام آن را اصالت وجود و ماهیت نمی‌گذارم، بلکه آن را اصالت وجود و اعتباریت ماهیت می‌نامم و معتقدم به این‌که مراد ملاصدرا هم در بحث اصالت وجود و اعتباریت ماهیت همین است... آن‌چه من می‌گویم، سخن ملاصدرا است و در محدوده همان بحث اول یعنی در زمینه اصالت وجود است... آری ملاصدرا هم همین را می‌خواهد بگوید...
ملاصدرا می‌‌گوید: وجود در خارج عین ماهیت است و این تفاوت اساسی این تفسیر با آن تفاسیر دیگری است که ما از اساتید‌مان شنیده‌ایم و علامه طباطبایی (ره) دارند. علامه طباطبایی تصریح می‌‌کند که محال است ماهیت عین وجود باشد؛ ولی ملاصدرا چندین بار بیان داشته که ماهیت در خارج عین وجود است.

مراد از اصالت _ برخلاف آن‌چه که از فرمایشات حضرت علامه و اساتید بزرگوار می‌فهمیدیم_ موجودیت نیست، بلکه اصالت به معنای موجودیت بالذات است.

ماهیت اعتباری است، نه یعنی حد وجود! اگر کسی توانست یک جا نشان دهد که وقتی ملاصدرا می‌گوید ماهیت، حد وجود است، مرادش حد به معنای مرز باشد، نه به معنای حد منطقی که به معنای معرف ذاتیات وجود است!

و در آخر معترفند که همه کسانی که فلسفه را با بدایه و نهایه و اسفار می‌خوانند _ یعنی تقریبا عموم اساتید و مؤلفین و طلاب محترم فلسفه! _ به فهم صحیحی نمی‌رسند، بلکه یک حرف از آن ها را هم نمی‌فهمند!:
استاد مطهری (ره) از قول استاد خود مرحوم علامه طباطبایی چنین نقل فرمودند: «زمانی که ما اسفار می‌خواندیم، در تلقی درس کوشش فراوانی داشتیم و در موقع تقریر مباحث نیز زحمت بسیاری می‌کشیدیم. به سبب وجود این تلاش‌ها به تدریج این توهم پدید آمد که اگر آخوند (ملاصدرا) زنده شود و بخواهد مطالب خود را به این ترتیبی که من تقریر می‌کنم، بنویسد، یقیناً نخواهد توانست.

ولی بعد از چندین سال دیگر زحمت کشیدن:

فهمیدم از اسفار یک حرف را هم نفهمیده‌ام!!

و باز هم:

بنابراین عرض می‌کنم: جناب استاد فیاضی _ آن طور که در خاطر دارم _ تقریباً شانزده _ هفده سال بود با توجه به برداشتی که از فرمایشات آخوند داشتند و نیز با عنایت به آن‌چه که از اساتید بزرگوارشان تلقی کرده بودند، در برابر نظر مرحوم آخوند موضع می‌گرفتند و به اصالت وجود و ماهیت قایل بودند و بر این نظر هم پافشاری می‌کردند؛ ولی اکنون به لطف خدا پس از سالها تحقیق و تدریس، برای ایشان تطوری در فکر به وجود آمده است و به این نتیجه مبارک[!] رسیده‌اند که وجود و ماهیت در خارج متحدند... و می‌فرمایند که مراد آخوند هم همین است. این نظر نسبت به نظر سابق ایشان بسیار پیشرفته‌تر است و جای شکر آن باقی است.

و در آخر مدعی‌اند:

منشأ این دعوا خود ملاصدرا است.

آری! اما از جهت اینکه سر تا پای کلمات او، تناقضات واضح، و مطالب بی اساس خلاف عقل و برهان است، به گونه‌ای که هر مدعی ای یا خودش مجبور شود اقرار کند که نفهمیده است، و یا استاد بعد از او بگوید که استاد ما نفهمیده بود!

فاعتبروا یا اولی الابصار! که این اندیشه واهی چگونه کوس رسوایی شیفتگان خود را بر بام فلک نواخته است! که:
اگر اصل را با وجود، و موجود را واحد شخصی عقيده کردی اعلم دورانی، اگر چه الف را از با تشخيص ندهی... و بالعکس اگر راجع به وحدت موجود اظهار نظر کنی جاهل‌ترين مردمی اگر چه اعلم دوران باشی!

د. سلب سفیدی از حقیقت سفیدی محال است و مستلزم سلب شی‏ء از خود آن می‏باشد. سلب وجود از حقیقت وجود نیز بنابر اعتراف خود اهل فلسفه محال بوده و مستلزم سلب شی‏ء از خود آن می‏باشد، لذا اگر واقعیت اشیای خارجی نفس حقیقت وجود باشد تصور عدم و فرض مخلوقیت واقعی برای همه اشیاء محال، و همه عالم واجب الوجود بالذات خواهد بود.

اگر چه اهل فلسفه به این نتیجه عقیده خود _ یعنی ازلیت و ابدیت و انکار مخلوقیت واقعی اشیاء _ به صراحت ملتزم می‏باشند، اما بدون تردید التزام به آن بر خلاف یکی از بدیهی‏ترین اصول عقلی و قطعی‏ترین پایه‏های معارف الهی است.

2. ماهیت اشیا، همان حقیقت واقعی آنها (ما به الشیء هو نفسه) می‏باشد. و در این جهت هیچ تفاوتی بین خالق و مخلوق نیست، جز اینکه هویت واقعی مخلوقات این است که همه آنها متجزی و عددی و قابل زیاده و نقصان و پذیرای وجود و عدم می‏باشند، ولی هویت خالق تبارک و تعالی این است که او ذاتی است بر خلاف همه اشیا، و فراتر از داشتن جزء و کل و مقدار و زمان و مکان و شکل و شبح و صورت و قابلیت وجود و عدم و پذیرش زیاده و نقصان.

و اما تفسیر ماهیت به معنای حدود وجود که از تجلیات وتطورات پیوسته حقیقت وجود به ظهور می‏رسد، چیزی است که تنها بر اساس نظریات فلسفی و عرفانی، و پس از پذیرش وحدت وجود و انکار خلقت انجام می‏گیرد تا اینکه پوششی باشد برای چهره کریه نظریه اصالت و وحدت وجود، که ذات خالق تبارک و تعالی را مجموعه مراتب یا حصه‏های وجودی، و یا مجموعه موجودات محدود می‏داند.

بنابراین، حق این است که در تبیین مسأله وجود بر اساس عقل و برهان، و بدون پیش‏فرض گرفتنِ عقیده اصالت و وحدت وجود، چنین گفته شود:

حقیقتِ شی‏ء بر دو قسم است:

الف) حقیقت دارای اجزا و قابل وجود و عدم حقیقی و حادث، که واقعا مخلوق وآفریده خداوند متعال است، نه حقیقتی ازلی وابدی و غیر قابل عدم.

ب) حقیقت متعالی از داشتن جزء و کل و مقدار و اجزا (خالق تبارک و تعالی)، که فراتر از قابلیت اتصاف به ازلیت و ابدیت امتدادی و زمانی مکانی بوده، و متعالی از امکان پذیرش تغیر و تبدل و تجلی در صور مختلف و گوناگون است.

با توجه به این تقسیم، کاملا روشن می‏شود که طرح مسأله "اصالت وجود" به گونه‏ای که در کتب اهل فلسفه و عرفان مطرح است با پیش‏فرض مسأله اصالت وجود _ بلکه وحدت موجود _ طرح شده، و به نحو مصادره پذیرفته شده، بلکه اصالت و وحدت وجود، دو نام برای یک معنا، و مشترک لفظی می‌باشند.
لذا در مکتب معرفت الهی، هم مخلوقات دارای شیئیت واقعی می‎باشند که به ایجاد و مشیت باری تعالی موجود و باقی‎اند، و هم خداوند متعال "شیئی" است که مورد تصدیق قرار گرفته و حکم به وجود آن می‏شود، نه اینکه مصداق حقیقت وجود نامتناهی موهوم بوده، و ماهیت و انیت او نیز نفس همان وجود خیالی، و عین اعیان ممکنات باشد.
او تبارک و تعالی شی‏ء است به حقیقت شیئیت، و حقیقتا ماهیت و انیت دارد، و به نفس تعالی ذاتی خود فراتر از داشتنِ مقدار و اجزا و قابلیت اتصاف به تناهی و عدم‏ تناهی، و خارج از هر گونه تصور و توهم و وصول و ادراک و وصف و بیان می‏باشد.

جالب این است که معرفت بشری در مراحل ابتدایی موجود را به "واجب و ممکن" تقسیم می‏نماید، سپس "ممکن" را به "جوهر و عرض" منقسم می‏داند، پس از آن "عرض" را دارای اقسامی می‏شمارد که یکی از آنها "کمیت و مقدار" می‏باشد. آنگاه همه این تقسیمات را از یاد برده، وجود خداوند را به طور نامتناهی در پهنه زمان و مکان _ که جز به کمیت و مقدار نسبت داده نمی‏شود _ گسترانیده، وجود او را مزاحم وجود همه چیز می‏داند و "وحدت وجود" را از آن نتیجه می‏گیرد.

معرفت بشری و اصالت و وحدت وجودی، تنها از عینکی به واقعیت می‏نگرد که جز زمان و مکان و مقدار و مخلوق را نمی‏نمایاند، لذا وجود را منحصر به موجود قابل اتصاف به تناهی و عدم ‏تناهی می‏بیند، و بر اساس همین پندار نادرست، در حالی که از وجود حقیقت متعالی و منزه از داشتن مقدار و اجزا، و قابلیت اتصاف به تناهی و عدم ‏تناهی، کاملا غافل است، وجود را به دو قسم "متناهی و غیرمتناهی تقسیم کرده، موجود نامتناهی را واجب ‏الوجود، و موجود متناهی را ممکن‏ الوجود می‏داند، و در قدمی پس از آن می‏گوید: با فرض وجود موجودِ نامتناهی، مجالی برای وجود غیر آن باقی نمی‏ماند، پس هیچ چیزی جز خداوند وجود ندارد، و ممکنات جز تطورات و صورت‏های گوناگون ذات او چیزی نیستند (وحدت وجود)، و حال اینکه:

اولا: موجود، منحصر به موجود قابل اتصاف به تناهی و عدم ‏تناهی (امتدادی و متجزی) نیست،

ثانیا: اعتقاد به وجود نامتناهی از اوهام ساخته ذهن بشری است، چه اینکه وجود نامتناهی به خودی خود محال بوده و حتی در عالم مقدار هم وجود آن ممکن نیست.

ثالثا: موجود نامتناهی هم بر فرض پذیرش آن لزوما دارای اجزای مقداری حقیقی است و واجب الوجود نتواند بود.

رابعا:...

زندیقی از امام صادق علیه السلام پرسید:

حقیقت ذات خداوند متعال چیست؟

حضرت فرمودند: او چیزی است بر خلاف همه چیزها، از اینکه می‏گویم او "شيء" است اثبات معنایی واقعی را بفهم، و نتیجه بگیر که او دارای شیئیت حقیقی است، ولی نه جسم است و نه صورت، نه محسوس می‏شود و نه با حواس پنجگانه ادراک می‏گردد، نه اوهام او را درمی‏یابند و نه زمان‏ها از او می‏کاهند و دگرگونش می‏سازند.

سائل پرسید: آیا او را سمیع و بصیر می‏دانید؟

امام علیه السلام فرمودند: او سمیع بصیر است، شنوای بدون جارحه و بصیر بدون آلت است، اما او به نفس حقیقت ذات خود شنواست و به نفس وجود متعالی خود بیناست، و اینکه می‏گویم به نفس خود شنوا و بیناست نه بدین معناست که او چیزی است و نفس چیزی دیگر، لکن تعبیری از خویش آوردم چرا که تو سؤال می‏کنی و من می‏خواهم به تو بفهمانم.

پس می‏گویم: به کل خود می‏شنود البته نه اینکه او کلی داشته باشد که دارای اجزا باشد، لکن خواستم به تو بفهمانم و تعبیر از آن من است. و حاصل کلام من جز این نیست که او سمیع بصیر عالم خبیر است، بدون اینکه ذاتی دارای اجزای متفاوت و مختلف داشته باشد.

سائل پرسید: پس او چیست؟!

امام صادق علیه السلام فرمودند: او پروردگار است، او معبود است، او الله‏ است، و گفته من: "الله‏" تنها اثبات این حروف "الف و لام و ها" نیست، بلکه من معنا را در نظر دارم، و آن معنا همان ذاتی است که آفریننده اشیاء و صانع آن‎هاست، این حروف آن معنا را می‏رساند، و او همان واقعیتی است که به نام الله‏ و رحمان و رحیم و عزیز و مانند آن خوانده می‏شود، و او همان معبود جلّ و عزّ است.

سائل گفت: ما هیچ چیز در نظر نمی‏آوریم مگر اینکه مخلوق می‏باشد.

امام صادق علیه السلام فرمودند: اگر چنان باشد که تو می‏گویی، پس تکلیف به توحید از گردن ما برداشته است، زیرا ما مکلف نیستیم به چیزی اعتقاد داشته باشیم که اصلا توجهی به آن ممکن نیست.

ولکن می‏گوییم: هر چیزی که با حواس یافته شود ادراک می‏گردد، پس هر چه که حواس آن را بیابد و بشناسد مخلوق است.

و ما ناچاریم که وجود صانع اشیاء را نیز اثبات کنیم، به گونه‏ای که نه نفی لازم آید و نه تشبیه، زیرا نفی همان ابطال و عدم است، و تشبیه نیز از آن مخلوقی است که ترکیب و تألیف در وجود آن آشکار است.

چون مخلوقات موجودند پس صانع و خالق اشیاء را باید اثبات کرد، چرا که مخلوقات به ناچار باید خالق داشته باشند و آن خالق غیر خود آنهاست و شبیه آنها نیست.

سائل گفت: اگر شما وجود او را اثبات کردید، پس او را تعریف کرده و قابل شناخت نیز دانسته‏اید.

امام علیه السلام فرمودند: ذات او را تعریف و بیان نکردم بلکه تنها او را اثبات کردم، زیرا بین "بودن و نبودن" چیز سومی وجود ندارد.

سائل گفت: آیا او دارای انیت و ماهیت نیز هست؟

امام علیه السلام فرمودند: آری، هیچ چیز وجود ندارد مگر با انیت و ماهیت.

سائل پرسید: آیا دارای کیفیت نیز هست؟

حضرت فرمودند: خیر، زیرا کیفیت چیزی است که شيء به واسطه آن مورد وصف و شناخت و ادراک قرار می‏گیرد. ما ناچاریم از تعطیل و تشبیه خارج شویم، زیرا هر کس او را نفی کرد انکار وجود او نموده، ربوبیت او را ابطال کرده است. و هر کس او را شبیه غیر دانست او را دارای اوصاف مخلوقات و مصنوعاتی که لایق ربوبیت نیستند اثبات کرده است.

باید ذاتی را اثبات کرد بدون کیفیت، به گونه‏ای که غیر او سزاوار آن نباشد، و او در آن حقیقت شریک و همانند نپذیرد، و مورد احاطه و ادراک و شناخت قرار نگیرد، و جز خود او آن را نشناسد
.

برخی از نکاتی‏ که از حدیث شریف استفاده می‏شود:

1 . خداوند متعال در ذات و حقیقت خود با اشیاء تباین دارد و عقیده فیلسوفان به سنخیت و همانندی وجود خالق و مخلوق، و نیز پندار عارفان مبتنی بر عینیت و یکی‏بودن ذات خالق و مخلوق نادرست و بی‏وجه است.

2 . کنه ذات خداوند متعال "وجود" نیست، بلکه او شیئی است بحقیقت شیئیت، که مورد تصدیق و حکم به وجود قرار می‏گیرد.

3 . خداوند متعال _ بر خلاف پندار اهل فلسفه و عرفان _، وجود مطلق یا عام شامل همه چیز نیست و حصه ها و مراتب مختلف وجودی و جزء و کل ندارد.

4 . ذات خداوند متعال دارای اجزای مختلف نیست، پس صدور اشیاء از ذات او که عقیده فیلسوفان است، و نیز تجلی او به صور اشیای گوناگون که پندار عارفان است غیرممکن است.

5 . هرگاه از حقیقت ذات خداوند سؤال شود، هر پاسخی که اشاره به بیان ذات و حقیقت وجود او داشته باشد نادرست است، پس نمی‏توان کنه ذات او را، چنانکه اندیشه بشری می‏پندارد با عنوان حقیقت وجود معرفی کرد، بلکه تنها با عناوینی مانند معبود، خالق، رب، چیزی برخلاف همه چیزها و امثال آن مورد اشاره و اثبات قرار می‏گیرد.

تنزیه مطلق ذات خداوند، و ممنوعیت تفکر در ذات او که رکن اساسی ادیان است مستلزم این نیست که حکم ما به وجود او تبارک و تعالی به مجهول مطلق تعلق گرفته باشد و تعطیل لازم آید.

7 . تعطیل و تشبیه، هر دو نادرست است، اما بعد از مرحله اثبات وجود، هر گونه اندیشه و یا وصفی که برای شناخت حقیقت ذات او باشد مصداق "تشبیه" است.

بنابراین سیره اهل فلسفه و عرفان که پس از مرحله اثبات وجود خداوند به بحث از حقیقت وجود او می‏پردازند و در نهایت نفس حقیقت وجود نامتناهی را به عنوان کنه ذات خداوند متعال تعیین می‏کنند نادرست بوده و دخول در تشبیه است.

8 . اثبات وجود خداوند متعال تنها از راه وجود مخلوقات او می‏باشد و ادعای اهل فلسفه و عرفان مبنی بر اینکه وجود او بدون واسطه و به خودی خود مورد اثبات قرار می‏گیرد نادرست است.

یکی از زندیقان به امام رضا علیه السلام عرض کرد:

آیا می‏توان گفت که خداوند هم چیزی است؟

امام علیه السلام فرمودند: آری، خودش نیز در قرآن از خود به این عنوان یاد کرده و فرموده است: "بگوی آیا کدامین چیز شهادتش از خداوند برتر است، بگوی خداوند بین من و شما شاهد است"، پس او چیزی است که هیچ چیز همانند او نیست.

حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

ذاته حقیقة وكنهه تفریق بینه وبین خلقه.

ذات او حقیقت و کنه وجود او جدایی و فراتری او از خلقش می‏باشد.

· فصل نهم

· فلسفه و عرفان حدوث عالم را نمی‏پذیرد

در پندار اهل فلسفه و عرفان آفرینش اشیاء بدون ماده پیشین مطلقاً محال است، ایشان امکان وجود هر چیز را مشروط به وجود اصل و سابقه وجودی آن می‏دانند، و وجود عالم را ازلی و قدیم و متعاصر با وجود خداوند، بلکه عین ذات او می‏شمارند، و اعتقاد به حدوث عالم و دارای ابتدا بودن وجود آن را نادرست می‏انگارند.

"ملا صدرا" می‏گوید:

إنّ العقول المفارقة خارجة عن الحكم بالحدوث لكونها ملحقة بالصقع الربوبيّ لغلبة أحكام الوجود علیها، فكأنّها موجودة بوجوده تعالی لا بإیجاده. وما سوی العقول من النفوس والأجسام وما یعرضها حادثة بالحدوث الطبیعيّ _ أي الزمانيّ _.

عقولِ مفارق (موجودات مجرد) از حکم حدوث خارج می‏باشند، زیرا آنها ملحق به دامنه وجود ربوبی‏اند و احکام وجود بر آنها غالب است، گویا به وجود خداوند تعالی موجودند نه به ایجاد و آفرینش او. و ما سوای عقول، یعنی نفوس و اجسام و آنچه بر اجسام عارض می‏شود دارای حدوث طبیعی _ یعنی زمانی _ می‏باشند.

توجه کنید که منظور ملاصدرا در این گفتار خویش، از حدوث نفوس و اجسام، همان حدوث آن به آن و لحظه به لحظه بر مبنای حرکت جوهری ازلی است، نه اینکه واقعا به حدوث و آفرینش حقیقی و دارای ابتدای وجود بودنِ عالم نفوس و اجسام معتقد باشد.

و نیز می‏گوید:

الفیض من عند الله‏ باق دائم، والقائم متبدّل زائل في كلّ حین، وإنّما بقاؤه بتوارد الأمثال، كبقاء الأنفاس في مدّة حیاة كلّ واحد من الناس.

فیض از جانب خداوند دائما باقی است، و عالم هر لحظه در حال تبدل و زوال است. بقای عالم از جهت این است که هر آن، امثالِ آن پی در پی وارد می‏شود مانند بقای نَفَس‏های آدمیان در مدت زندگی هر یک از ایشان.

و می‏نویسد:

لا هویّة من الهویّات ولا شخص من الأشخاص فلكاً كان أو عنصراً، بسیطاً كان أو مركّباً، جوهراً كان أو عرضاً إلّا وقد سبق عدمُه وجودَه، ووجودُه عدمَه سبقاً زمانیّاً.

همه چیزها و همه اشخاص چه فلک باشند و چه عنصر، و چه بسیط باشند و چه مرکب، و چه جوهر باشند و چه عرض، عدمشان قبل از وجودشان بوده است و نیز وجودشان قبل از عدمشان می‏باشد به قبلیت و سبقت زمانی.

"ابن سینا" می‏گوید:

صدور الموجودات عنه علی سبیل اللزوم... وكان صدورها عنه دائماً بلا منع ولا كلفة.

صدور موجودات از باری تعالی به طور لزوم می‏باشد... و این صدور و ترشح امری دائمی و همیشگی و بدون رنج و زحمت می‏باشد. 

"شرح منظومه" می‏نویسد:

متکلمین می‏گویند: عالم حادث زمانی است به این معنا که اگر به قهقرا برگردیم... بالاخره به لحظه‏ای می‏رسیم که عالم پدید آمده، و قبل از آن لحظه عالمی نبوده است... اما حکمای الهی معتقدند که عالم قدیم است یعنی اصول و ارکان عالم ازلی است و از لحاظ زمان هر اندازه به عقب برگردیم به مبدأ و آغاز شروعی نمی‏رسیم، زمان ابتدا و انتهایی ندارد.

از نظر حکمای الهی "کلّ حادث مسبوق بمادّة ومدّة: هر چیز تازه‏ای قبلا ماده حامل استعدادی داشته است و هم پیش از او زمانی بوده است".
 

در پاورقی "اصول فلسفه و روش رئالیسم" چنین آمده است:
هر حادث و پدیده‏ای به عقیده فلاسفه مسبوق است به ماده قبلی، پس اینکه بشر نمی‏تواند از "هیچ" یک چیز بسازد، مربوط به عجز و ناتوانی بشر نیست، بلکه این کار في حد ذاته محال و ممتنع است. طبق این نظریه شرط اول پیدایش یک موضوع وجود ماده است.

نیز پاورقی "اصول فلسفه و روش رئالیسم" می‏نویسد:
صدور موجودات از مبدأ کل و صانع کل که به حکم برهان، بسیط و واحد من جمیع الجهات است بر طبق نظامی معین است، یعنی صدور موجودات به ترتیب است و حتما پای معلول اول (مقصود اولیت زمانی نیست) و بلاواسطه، در کار است و سپس پای معلول معلول اول، و همین‏طور.
 
(مخفی نماند که با پذیرش مبانی فلسفی و اعتقاد به ازلیت عالم، "اول" نامیدنِ چیزی به عنوان "معلولِ اول"، به هر معنایی که باشد عین تناقض است).

ملاصدرا می‏نویسد:
إنّه مقتض بذاته للصادر الأوّل... إلی آخر الوجودات.

همانا ذات خدا مقتضی صادر اول است... تا آخر وجودات.
و می‏نویسد:
كلّ معلول من لوازم ذات علّته المقتضیة إیّاه.

هر معلولی از لوازم ذات علت خود است.
تفسیر "المیزان"، پدید شدن عالم و معاد را به معنای باز و بسته شدن ذات الهی دانسته، می‏نویسد:
وجود الأشیاء... نزلت من عنده... فلم یكن إلّا بسطاً ثمّ قبضاً... وهو المعاد الموعود.

وجود اشیاء از نزد خدا پایین آمده... پس جز گسترده شدن و جمع شدن نیست... و همین معاد موعود است.
"هزار و یک نکته" می‏نویسد:

عالم قدیم است.

تعلیقات کشف المراد می‌نویسد:

لیس له سوی فضلاً عن أن یکون حادثاً او قدیماً!

یعنی اصلا جز خدا هیج چیزی وجود ندارد تا چه برسد به اینکه حادث یا قدیم باشد!
ایشان پیوسته با نظریه متکلمین در باره حدوث عالم به انحای مختلف مقابله می‌کنند بلکه عنوانی دارند تحت عبارت: "برهان حدوث و نقد تفکر کلامی درباره آن"!

و گویند:

صعوبت وحدت شخصی وجود هرگز اجازه نمي‏دهد کسی که تفکر کلامی دارد توان اثبات آن را داشته باشد، گرچه از مبانی فلسفی هم برخوردار باشد.

عالم در محور عوارض و اوصاف متغيّر است و هر متغيّری نيز در محور تغيّرش حادث است، بنابراين عالم در محور اعراض و عوارض و اوصاف حادث است نه در متن هويت خود.

ممکن است اصل جرم، ازلی باشد و اوصاف آن که جسم و جرم بدون آن‏ها نخواهد بود، به گونه نامتناهی و متعاقب نه مجتمع، يافت شوند، پس حدوثْ متعلق به روبنای عالم طبيعت است نه زيربنای آن.

محققين شريعت و آشنايان با حکمت، فيض خداوند را قديم دانسته و تعطيل محض را در هيچ فرضی جايز نمی‌دانند، و ليکن غير محققين از اهل کلام... ايجاد اوّلين مخلوق را به اراده و مشيت خداوند استناد داده‌اند، به اين صورت که خداوند بعد از آن که هيچ چيزی نبوده اراده ايجاد اشياء را نمود.

برخی از متکلّمين برای حفظ حدوث عالم اراده ازلی و ثابت الهی را نيز منکر شده‏اند و حوادث عالم را به اراده‏های متجدّد و مستمر الهی نسبت داده‏اند و گمان برده‏اند خداوند سبحان پس از ايجاد هر شي‏ء اراده جديد پيدا کرده و شيئی نوين ‏خلق‏ مي‏کند.

چاره‌ای جز استناد عالم به اراده ذاتی واجب نيست، و اراده ذاتی که غير از اراده فعلی بوده و در بعضی از شواهد شرعی نيز مورد اشاره واقع شده است،گرچه از جهت مفهوم، مغاير با علم و قدرت و... است و ليکن از جهت مصداق، عين آنها و در نتيجه همانند آنها قديم و ازلی است.

اراده ذاتی خداوند سبحان که علّت تامه است، عين قدرت خداوند مي‏باشد و قدرت وی نيز عين ذات اوست.

از نظرگاه عقل و برهان و وحی، اعتقاد به ازلیت اراده و قدم عالم باطل است. طالبان براهین و استدلالات این موضوع به بخش اول همین کتاب و تألیفات اعلام مکتب مانند شیخ الطایفه و شیخ مفید و سید مرتضی و حلبی و خواجه نصیر الدین طوسی و علامه حلی و فاضل مقداد و امثال ایشان قدس الله اسرارهم رجوع نمایند.
برخی از نصوص مکتب را که مشتمل بر براهین متقن و رد شبهات فلاسفه نیز می‎باشد در این‎جا می‎آوریم.

مرحوم خواجه نصیر الدین طوسى مى‏فرماید:

إنّ وجود الممكن من غیره، فحال إیجاده لا یكون موجوداً لاستحالة إیجاد الموجود، فیكون معدوماً، فوجود الممكن مسبوق بعدمه، وهذا الوجود یسمّى حدوثاً، والموجود محدثاً. فكلّ ما سوى الواجب من الموجودات محدث، واستحالة الحوادث لا إلى أوّل _ كما یقوله الفلسفيّ _ لا یحتاج إلى بیان طائل بعد ثبوت إمكانها المقتضي لحدوثها.

وجود ممکن از غیر خودش می‎باشد، پس ایجاد آن باید در حالی باشد که پیش از آن موجود نباشد زیرا ایجاد چیزی که موجود باشد محال است. پس معدوم بوده است و وجود آن پس از عدمش می‎باشد. نام این گونه وجود، حدوث است. پس تمامی ماسوای خداوند متعال محدث می‎باشند، و با توجه به امکان حوادث که مقتضی حدوث آن‎ها می‎باشد دیگر بطلان نظریه فلاسفه که می‎گویند: "حوادث ابتدا ندارد" نیاز به بیان ندارد.
و مى‏فرماید:

الواجب المؤثّر في الممكنات قادر، إذا لو كان موجباً لكانت الممكنات قدیمة، واللازم باطل _ لما تقدّم _.

خداوندی که ممکنات را آفریده است قادر می‎باشد زیرا اگر غیر مختار می‎بود لازم می‎آمد که مخلوقات ازلی باشند در حالی که چنان که گفتیم ازلیت مخلوقات باطل است.
و مى‏فرماید:

ولا قدیم سوى الله‏ تعالى.

غیر از خداوند تعالی هیچ موجود ازلی‎ای وجود ندارد.
مرحوم علامه حلى در شرح این کلام، در رد مذاهب فلسفى مى‏فرماید:

وكلّ هذه المذاهب باطلة، لأنّ كلّ ما سوى الله‏ ممكن، وكلّ ممكن حادث.

تمامی این مذاهب (مذاهب فلسفی در مورد ازلیت و قدیم بودن موجودات) باطل است، زیرا تمای ماسوای خداوند ممکن الوجود است، و هر ممکنی هم حادث می‎باشد.
و البته مبنای سخنان فوق همان اصول و مبانی نورانی و برهانی معلمان الهی است چنانکه امیر المؤمنین علیه السلام می‏فرمایند:

یقول لما أراد كونه: "كن" فيكون. لا بصورت یقرع ولا نداء یسمع، وإنّما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه ومثّله، لم یكن من قبل ذلك كائناً، ولو كان قدیماً لكان إلهاً ثانیاً.

درباره هر چیزی که آن را اراده فرماید، تنها می‏گوید: "باش"، پس می‏باشد. نه به وسیله صدایی که شنیده شود، و نه به ندایی که به گوش رسد. و همانا کلام او سبحانه، فعل اوست که پیش از آن موجود نبوده است و او آن را انشا می‏فرماید و ایجاد می‏کند، و اگر قدیم بود معبود دومی بود. 

امام رضا علیه السلام می‏فرمایند:

المشیّة والإرادة من صفات الأفعال، فمن زعم أنّ الله‏ تعالی لم یزل مریداً شائیاً فلیس بموحّد
.

مشیت و اراده از صفات افعال می‏باشند. پس هر کس معتقد باشد خداوند تعالی ازلا دارای اراده و مشیت بوده است، موحد نیست.

رسول خدا ؟صل؟، ضمن سخن با دهریین فرمودند:

أتقولون ما قبلكم من اللیل والنهار متناه أم غیر متناه؟
فإن قلتم أنّه غیر متناه فقد وصل إلیكم آخر بلا نهایة لأوّله، وإن قلتم متناه فقد كان ولا شيء منهما.

آیا شما می‏گویید شبها و روزهای قبل از شما متناهی است یا نامتناهی؟ اگر بگویید نامتناهی است، پس آخری به شما رسیده است که اول ندارد! و اگر بگویید متناهی است پس هیچ ‏کدام از آن دو موجود نبوده‏اند.

امام رضا علیه السلام از امیر المؤمنین علیه السلام نقل می‏فرمایند:

الحمد لله‏ الذي لا من شيء كان، ولا من شيء كوّن ما قد كان، المستشهد بحدوث الأشیاء علی أزلیّته.

حمد خداوندی را که از چیزی پدید نیامده، اشیاء را نیز از چیزی ایجاد نفرموده، و حدوث اشیاء را گواه بر ازلیت خویش قرار داده است.

و نیز آن حضرت می‏فرمایند:

إنّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنعه، والله‏ الخالق اللطیف الجلیل خلق وصنع لا من شيء.

هر سازنده‏ای اشیاء را از چیزی دیگر می‏سازد، و خداوند آفریدگارِ ناشناخته والامقام اشیاء را بدون اینکه آنها را از چیزی بسازد ایجاد فرموده است.

زندیقی از امام صادق علیه السلام پرسید:

من أيّ شيء خلق الله‏ الأشیاء؟
قال علیه السلام : لا من شيء.
فقال: كیف یجيء من لا شيء شيء؟
قال علیه السلام : إنّ الأشیاء لا تخلو إمّا أن تكون خلقت من شيء أو من غیر شيء، فإن كانت خلقت من شيء كان معه فإنّ ذلك الشيء قدیم، والقدیم لا یكون حدیثاً ولا یفنی ولا یتغیّر...

قال: فمن أین قالوا: إنّ الأشیاء أزلیّة؟
قال: هذه مقالة قوم حجدوا مدبّر الأشیاء فكذّبوا الرسل ومقالتهم والأنبیاء وما أنبأوا عنه، وسمّوا كتبهم أساطیر، و وضعوا لأنفسهم دیناً بآرائهم واستحساناتهم...
لو كانت قدیمة لم یتغیّر من حال إلی حال، وإنّ الأزليّ لا تغیّره الأیّام ولا یأتي علیه الفناء.

خداوند اشیاء را از چه چیزی آفریده است؟
امام علیه السلام فرمودند: آنها را از چیزی نیافریده است.
گفت: چگونه ممکن است از "هیچ"، چیزی پدید آید؟!
فرمودند: اشیاء یا باید از چیزی آفریده شده باشند، ویا اینکه از چیزی آفریده نشده باشند، اگر از چیزی آفریده شده باشند که آن چیز با خداوند بوده است پس آن چیز قدیم خواهد بود، در حالی که قدیم نمی‏تواند حادث باشد و فنا و دگرگونی بپذیرد.

گفت: پس از کجا گفته‏اند که اشیاء ازلی‏اند؟!
فرمودند: این گفتار، اعتقاد کسانی است که وجود مدبّر اشیاء را انکار کرده‏اند، انبیا و گفتار آنان را تکذیب نموده، و خبرهای آنها را دروغ شمرده‏اند. کتاب‏های آنها را افسانه انگاشته، و برای خویشتن مذهبی بر اساس اندیشه‏ها و افکار خود بنا نهاده‏اند... اگر قدیم می‏بود دگرگونی در احوال نمی‏پذیرفت، ازلی آن است که زمان‏ها آن را دگرگون نمی‏سازند، و فنا و نیستی در آن راه ندارد.

امام باقر علیه السلام می‏فرمایند:

إنّ الله‏ تبارك وتعالی لم یزل عالماً قدیماً، خلق الأشیاء لا من شيء ومن زعم أنّ الله‏ تعالی خلق الأشیاء من شيء فقد كفر، لأنّه لو كان ذلك الشيء الذي خلق منه الأشیاء قدیماً معه في أزلیّته وهویّته كان ذلك أزلیّاً، بل خلق الله‏ عزّ وجلّ الأشیاء كلّها لا من شيء.

همانا خداوند تبارک و تعالی پیوسته عالم و قدیم بوده است. اشیاء را از چیزی نیافریده است و هر کس معتقد باشد که خداوند اشیاء را از چیزی آفریده است تحقیقا کافر شده است. زیرا اگر آن چیزی که اشیاء از آن آفریده شده‏اند قدیم بوده، در ازلیت و هویت با خداوند وجود داشته است پس خودِ آن چیز ازلی خواهد بود. بلکه خداوند تعالی اشیاء را از چیزی نیافریده است.

و می‏فرمایند:

إنّ الله‏ تبارك وتعالی قدیم والقدم صفة دلّت العاقل علی أنّه لا شيء قبله، ولا شيء معه في دیمومیّته، فقد بان لنا بإقرار العامّة مع معجزة الصفة، أنّه لا شيء قبل الله‏، ولا شيء مع الله‏ في بقائه، وبطل قول من زعم أنّه كان قبله أو كان معه شيء، وذلك أنّه لو كان معه شيء في بقائه لم یجز أن یكون خالقاً له، لأنّه لم یزل معه فكیف یكون خالقاً لمن لم یزل معه؟ ولو كان قبله شيء كان الأوّل ذلك الشيء لا هذا، وكان الأوّل أولی بأن یكون خالقاً للأوّل الثاني.

همانا خداوند تبارک و تعالی قدیم است، و قِدم آن صفت خداوند است که به عاقل می‏فهماند هیچ چیز قبل از او نبوده است، و هیچ چیز در جاودانگی با او نخواهد بود. پس به اختصاصی بودنِ صفت خداوند و به اقرار همگان برای ما آشکار شد که چیزی قبل از خداوند نبوده و چیزی در بقایش با او نخواهد بود، و اعتقاد کسانی که می‏پندارند قبل از او یا با وجود او چیزی بوده است باطل شد. زیرا اگر چیزی در بقا با خداوند می‏بود دیگر ممکن نبود که خداوند خالق آن چیز باشد، چه اینکه در این صورت آن چیز پیوسته با خداوند بوده است پس چگونه ممکن بود خداوند خالق چیزی باشد که همیشه با او بوده است؟ و اگر قبل از خداوند چیزی می‏بود موجود اولی آن بود نه این، و آن اولی سزاوارتر بود که خالق این یکی باشد.

و امام رضا علیه السلام در ضمن سخن با عمران صابی فیلسوف زمان خود، درباره خداوند متعال می‏فرمایند:

إنّ الله‏ المبدئ الواحد الكائن الأوّل لم یزل واحداً لا شيء معه، فرداً لا ثاني معه، لا معلوماً ولا مجهولاً ولا محكماً ولا متشابهاً ولا مذكوراً ولا منسیّاً ولا شیئا یقع علیه اسم شيء من الأشیاء غیره. ولا من وقت كان، ولا إلی وقت یكون، ولا بشيء قام، ولا إلی شيء یقوم، ولا إلی شيء استند، ولا في شيء استكن، وذلك كلّه قبل خلقه الخلق إذ لا شيء غیره، وما أوقعت علیه من الكلّ فهي صفات محدثة وترجمة یفهم بها من فهم.

واعلم أنّ الإبداع والمشیّة والإرادة معناها واحد وأسماؤها ثلاثة... والله‏ تبارك وتعالی سابق للإبداع لأنّه لیس قبله عزّ وجلّ شيء ولا كان معه شيء.

همانا خداوند آفریننده واحد موجود اول، پیوسته واحد و فرد بوده است بدون اینکه با او چیز دیگری موجود باشد. نه چیزی شناخته شده، و نه چیزی ناشناخته، و نه چیزی آشکار و نه چیزی مبهم، و نه چیزی بیان شده و نه چیزی وا مانده و رها شده، و نه چیزی که بتوان نام شيء بر آن نهاد، هیچ چیز نبود غیر از خداوند، و خداوند نه ابتدای وجود داشته و نه زمان و انتهای وجود خواهد داشت، نه وجودش به چیزی قائم است، و نه تکیه گاهی دارد، و نه در چیزی جای گرفته است.

اینها همه قبل از آفرینش مخلوقات بود که هیچ چیز غیر از او وجود نداشت. و آنچه عنوان کل بر آن می‏نهم همه صفاتی محدث، و بیانی است که هر کس فهمید به واسطه آن فهمید. و بدان که ایجاد و خواست و اراده را معنایی واحد است و نامهایی سه گانه... و خداوند تبارک و تعالی پیش از ایجاد اشیاء وجود داشت زیرا قبل از خداوند و با خداوند هیچ چیز وجود نداشته است.

حضرت موسی بن جعفر؟عهما؟ می‏فرمایند:

هو القدیم وما سواه مخلوق محدث، تعالی عن صفات المخلوقین علوّاً كبیراً.

خداوند قدیم است و جز او همه چیز مخلوق و حادث است، فراتر است از صفات مخلوقات فراتری بزرگی.

· فلسفه و قدم عالم

در مکتب وحی و برهان، حدوث اشیاء دلیل بر وجود خالق متعال و آفریننده جهان است، اما فلسفه چون حدوث حقیقی عالم را انکار می‏کند، به جای "برهان حدوث و قدمِ" اهل ادیان
، به چیزی که بر آن نامِ "برهان وجوب و امکان" نهاده است تمسک می‏جوید، و در ضمن تقریر این برهان می‏کوشد در عین دست برنداشتن از اعتقاد به ازلیت عالم، تصویری از وجود خداوند را نیز ارائه دهد.

در حالی که برهان فلسفی وجوب و امکان مطلبی نادرست است و وجود خداوند را اثبات نمی‏کند. تنها یکی از اشکالات آن این است که از یک طرف عالم را ازلی و قدیم می‏داند و از طرف دیگر دارای مبدء و مستند به وجود غیر، تناقضی واضح و آشکار است.

(مخفی نماند گروهی از متکلمین که در مسأله اثبات وجود خداوند به برهان وجوب و امکان تمسک کرده‏اند، منظورشان از ممکن‏الوجود معنایی است که مصداق آن جز حادث چیز دیگری نیست، نه ممکن‏الوجودی که هرگز عدم نداشته، و دارای وجود ازلی باشد، لذا تناقض مذکور فقط بنابر مبانی فلسفی لازم می‏آید).
جمعی از اهل بحث به تباین برهان "حدوث و قدم" و "وجوب و امکان" توجه ننموده و آن دو را در ردیف هم می‏پندارند، چنانکه در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" چنین آمده است:

إنّ كلّ موجود حادث فله مبدء أزليّ قدیم. وإنّ كلّ موجود لا یكون وجوده عین ذاته، فهو محتاج إلی موجود یكون وجوده عین ذاته _ وهذا هو برهان الحدوث، وبرهان الإمكان الدارج في الفلسفة الإلهیّة.

هر موجود حادثی مبدئی ازلی و قدیم دارد، و هر موجودی که وجودش عین ذاتش نباشد، محتاج به موجودی است که وجودش همان خودش باشد، و این همان "برهان حدوث" و "برهان امکان" است که در فلسفه الهی جای دارد.

پیرامون این کلام تذکراتی لازم می‏نماید:

1. برهان "وجوب و امکان" خداوند را مبدء فیضان وجود عالم می‏داند، ولی برهان "حدوث و قدم" خداوند را آفریننده و خالق عالم می‏داند، نه مبدء و مصدر و سرچشمه ترشح و تولد و فیضان وجود عالم، کتاب "خیر الاثر در رد جبر و قدر" از "ابن سینا" نقل می‏کند:

الفیض إنّما یستعمل في البارئ والعقول لا غیر، لأنّه لمّا كان صدور الموجودات عنه علی سبیل اللزوم لا لإرادة تابعة لغرض بل لذاته، وكان صدورها عنه دائماً بلا منع ولا كلفة تلحقه في ذلك، كان الأولی به أن یسمّی فیضاً.

فیضان و ترشح را تنها درباره خدا و عقول مجرد می‏توان استعمال کرد نه غیر آنها، زیرا صدور موجودات از وجود خدا از راه لزوم و به طور غیر قابل انفکاک و بدون اراده هدفمند او بوده، مقتضای ذات او می‏باشد، و این صدور امری دائمی و بدون رنج و زحمت است، پس همان بهتر که نام آن فیضان و ترشح گذاشته شود.

ملا صدرا می‏نویسد:

المراد من المبدء البسیط أنّ حقیقته التی یتجوهر ذاته هي بعینها كونه مبدءاً لغیره.

مبدء بسیط، حقیقتِ جوهری ذاتی آن، عینا همان مبدء غیر بودنِ آن است.

نهایة الحکمة می‏نویسد:

إن المبدء الذي یصدر عنه وجود المعلول، هو وجود العلّة الذي هو نفس ذات العلّة.

مبدئی که وجود معلول از آن پدید می‏آید، همان وجود علت است که نفس ذات علت می‏باشد.

سبزواری می‏گوید:

إنّ الأثر لیس شیئا علی حیاله بل هو ظهور مبدئه.

اثر، چیزی در مقابلِ آن نیست، بلکه ظهور مبدء خود است.

2. برهان "وجوب و امکان" که عالم را دارای وجود نامتناهی و ازلی و پیوسته می‏شمارد نمی‏تواند آن را دارای مبدء نیز بداند، زیرا نامتناهی آن است که مبدء ندارد و اعتقاد به "مبدء داشتن" و "مبدء نداشتن" یک چیز تناقض است.

3. احتیاج عالم به خداوند متعال در برهان "حدوث و قدم" به ملاک احتیاج مخلوق به خالق و آفریننده است، اما احتیاج عالم به خدا در نظر برهان فلسفی "وجوب و امکان" در حقیقت از باب احتیاج "جزء به کل" و "صادر به مصدر" و "فرزند به مادر" و "رشحه به منبع ترشح" است.

4. برهان "حدوث و قدم" یک برهان کلامی است نه فلسفی، و با اصول و مبانی فلسفه تباین اساسی دارد، و برهان "وجوب و امکان" یک برهان فلسفی است و از حیث حصول نتیجه و اثبات وجودِ آفریدگارِ متعالی از وجود خلق _ بلکه به طور مطلق _ نیز عقیم می‏باشد، چه اینکه بدیهی است اعتقاد به "ازلیت وجود عالم" با اعتقاد به "بطلان تسلسل" متناقض است، و برهانی که مبتنی بر دو عقیده متناقض باشد برهان نخواهد بود.

در کتاب مورد اشاره مطلب چنین ادامه می‏یابد:

كلّ ما لم یكن ثمّ كان، فوجوده قائم بغیره، وكلّ قائم بغیره معتمد علی غیره فهو معلول... حسب ما تقدّم عن مولانا الرضا علیه السلام حیث قال:... كلّ قائم في سواه معلول... فتحصّل أنّ وجود الحادث آیة وجود الواجب القدیم.

هر چیزی که نبوده و بعد به وجود آمده است، وجودش قائم به غیر و بنا نهاده بر آن است... بنابر آنچه که از گفتار مولایمان حضرت رضا علیه السلام بیان شد که فرمودند:... هر چیز که وجودش قائم در غیر باشد معلول است... نتیجه این می‏شود که: وجودِ حادث، علامتِ وجودِ خدای قدیم است.

در این جا نیز باید تذکر داد که:

1. معنای صحیح قائم به غیر بودنِ عالم، مخلوق بودنِ آن است به این تفسیر که خداوند متعال جهان را پس از نیستی مطلق آفریده است و وجود همه اشیاء وابسته به اراده و ایجاد اوست، اما فلسفه معلول بودن و قائم به غیر بودن را به گونه‏ای تفسیر می‏کند که در حقیقت به معنای "لازمه ذات غیر بودن" یا "جزء غیر بودن" و "وجودِ در غیرِ خود" یعنی "در حیطه علت خود بودن" است.

2. استناد کلام مزبور در عقیده خود، به فرموده امام رضا علیه السلام وجهی ندارد، زیرا معنای روایت مذکور این نیست که وجود معلول از حیطه وجود علت خارج نبوده و معلول وجودی غیر از هستی علت ندارد، بلکه معنای صحیح روایت این است که مخلوق و معلول وجودش در زمان و مکان و اجزا و ابعاضی است که هیچ کدام ذات مخلوقات نیست بلکه دائما زمان و مکان و اجزای هر چیزی قابل تغیر و تبدل است، در حالی که خداوند متعال وجودِ آن چنانی ندارد، اسماء و صفات بر او مبتدل نمی‏شوند و ذات متعالی او در اجزا و ابعاض مختلفه تحقق نمی‏یابد.

3. "آیه و نشانه" بودنِ مخلوقات برای خالق جل و علا، تنها از جهت مخلوق بودنِ آنهاست، چرا که مخلوق و آفریده وجود نمی‏یابد مگر به آفرینش خالق و آفریننده خود. اما فلسفه و عرفان آیت بودنِ اشیاء را به معنای به "جلوه درآمدن" حقیقت ذات خداوند و " ترشح وجودی" او می‏داند نه خلقت و آفرینش موجودات، لذا بر طبق مبانی فلسفه و عرفان مخلوقات را چیزی غیر از وجود خداوند نمی‏توان دانست تا آن جا که بر اساس مبانی ایشان حتی نهادن نام "حادث" بر آنها نیز صحیح نیست.

فلسفه درباره ازلیت عالم و امتناع ایجاد اشیاء بعد از عدم حقیقی می‏گوید:

لا یمكن أن یحدث موجود مادّيّ بدون سبب مادّيّ... إذ كلّ حادث مادّيّ فهو مسبوق بمادّة حاملة لاستعداده ومدّة خاصّة تكون وعاء لتحقّقة، فكیف یمكن أن یوجد حادث مادّيّ بلا سبب طبیعيّ أصلاً.

هرگز امکان ندارد که موجودی مادی، بدون سببی مادی حادث شود... زیرا قبل از وجود یافتن هر موجودِ حادث مادی، ماده‏ای وجود دارد که حامل زمینه وجود و زمان لازم برای تحقق آن است، پس چگونه ممکن است که موجودی مادی بدون سبب طبیعی موجود شود؟!

در اینجا تذکر می‏دهیم که:

1. آفرینش خداوند عزّ و جلّ نیاز به ماده و مدت سابقه ندارد، بلکه او تبارک و تعالی بدون ماده و خمیر مایه وجودی اشیاء آنها را خلق می‏کند، چنانکه امیر المؤمنین علیه السلام می‏فرمایند:

لم یخلق الأشیاء من أصول أزلیّة، ولا من أوائل أبدیّة.

خداوند متعال اشیاء را از مواد ازلی و ابدی نیافریده است.

و می‏فرمایند:

كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، والله‏ لا من شيء صنع ما خلق.

هر صانعی ساخته خویش را از چیزی دیگر می‏سازد، و اما خداوند متعال مخلوقات خود را از هیچ چیز دیگر نیافریده است.

و امام رضا علیه السلام می‏فرمایند:

وإنّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، والله‏ الخالق اللطیف الجلیل خلق وصنع لا من شيء.

هر صانعی، اشیاء را از چیز دیگری می‏سازد، ولی خداوند غیر قابل شناخت بزرگوار اشیاء را بدون مایه وجودی آفریده است.

2. اگر ماده حامل استعداد، در هیچ مرحله‏ای از مراحل _ بلکه حتی در یک مرحله _ دارای فعلیت نبوده است، پس حادثِ مادی مفروض، مخلوقِ لا من شی‏ء و حادث حقیقی دارای ابتدای وجود بوده و حدوث آن مسبوق به ماده نخواهد بود؛ و اگر پیوسته فعلیت داشته است پس فعلیتِ دائمی آن، عینِ تحقق و قدم آن است و اعتقاد مذکور عین اعتقاد به قدم تمامی مادیات است و چنانکه گفتیم نام حادث بر آن نهادن بی وجه است. بلکه از زمان‏های دوردست جوهر عقیده کسانی که در مقابل اهل عقل و وحی به قدم عالم و تجدد اکوان قائل بوده‏اند چیزی جز عقیده فوق نبوده است.

3. تمامی ماسوای خداوند تبارک و تعالی مخلوق اوست و هر مخلوقی حادث و دارای ابتدای وجود است، چه اینکه ایجاد چیزی که موجود است و عدم ندارد، تحصیل حاصل و محال بدیهی می‏باشد؛ و آنچه وجودش ابتدا داشته باشد داخل در زمان است. بنابراین اعتقاد به تجرد از زمان، درباره چیزی که مخلوق و دارای ابتدای وجود است _ بلکه در باره هر موجودی که درآن قبل و بعد وجود دارد_ تناقضی ظاهر است. به هر حال موجودی که وجود آن پیوسته مسبوق به ماده باشد قدیم و ازلی بوده و نام حادث بر آن نهادن ملاک صحیحی ندارد، عنوان حادث ذاتی هم از اصطلاحات مشتمل بر تناقض ذاتی فلسفه بوده و البته منظور از آن همان چیزی است که وجود آن ابتدا نداشته و دارای حرکت دائمی می‏باشد.

4. چنانچه آفرینش اشیاء بدون سابقه وجودی آنها امری محال باشد، دیگر نمی‏توان بین موجود مادی و غیر مادی فرق گذاشته و تنها یکی از آن دو را نیازمند به مدت و سابقه وجودی دانست. لذا فلسفه و عرفان وجود همه چیز را ازلی و ابدی می‏داند و وجود اشیاء را صورت‏های گوناگون ذات خداوند می‏شمارد، در این صورت در واقع، وجودِ خودِ خداوند است که هر آن قوه و استعدادِ صورت و فعلیت دیگر قرار گرفته، ولی از تصریح به عنوان قوه و استعداد درباره او پرهیز شده است.

5. چنانچه این رشته ازلی و نامتناهی "قوه و فعل" واقعیت داشته باشد، تحقق هر فعلیتی متوقف بر تمام شدن بی‏نهایت قوه و فعل قبل از آن خواهد بود، و از آنجا که تمام شدنِ "بی‏نهایت" محال است لازم می‏آید که هیچ چیزی موجود نشود، و از آن جا که واجب الوجود ایشان هم چیزی جز همان تطورات بی نهایت نیست، لازم آید که واجب الوجودشان هم ممتنع الوجود باشد!
6. اعتقاد به محال بودنِ حدوثِ شی‏ء مادی بدون سبب طبیعی، مستلزم اعتقاد به عجز و ناتوانی خداوند متعال در آفرینش اشیاء است، و در پاسخ اندیشه های فلسفی که خلق لا من شیء را محال و مستلزم اجتماع نقیضین می‎داند می‎گوییم که آفرینش به معنای ایجاد شی‏ء دارای ابتداء می‏باشد، و فرض وجود شی‏ء بعد از عدمِ آن مستلزم اجتماع نقیضین و وجود و عدم در آن واحد نیست که کسی خیال کند حدوث اشیاء امتناع ذاتی دارد و متعلق قدرت واقع نمی‏شود.

7. صدور، از مقوله فعل و دارای حقیقتی عددی می‏باشد، و ازلیت و دوام فعل، خلافِ ذاتِ آن است، بلکه مستلزم عدم تناهی حقیقت عددی نیز می‏باشد که بطلان آن را قبلا بیان داشتیم.

8. اعتقاد به قِدمِ عالم، خلاف ضرورت برهان و ادیان می‏باشد.
 برخی مدعی‏اند ملاصدرا با اختراع نظریه حرکت جوهری، اختلاف اساسی و عمیق مکتب وحی و فلسفه در مورد حدوث و قدم عالم را از میان برداشته است. این پندار کاملا بی‏اساس است. عقیده حرکت جوهری اصلا اختراع جدیدی نیست. ملاصدرا هم حرکت جوهری را امری ازلی می‏داند و به هیچ عنوان معنای حقیقی آفرینش و حدوث واقعی عالم را نمی‏پذیرد.

فلسفه در مورد اشیایی که آنها را مجرد و غیرمادی می‏انگارد می‏گوید:

قد ظهر من تعریف القوّة والفعل أنّهما یوجدان في ما هو واقع في ظرف الزمان، لكن قد یراد بما بالفعل ما لیس فیه قوّة وإمكان لشيء آخر فیختصّ بالمفارقات ویقال إنّها فعلیّات لا قوّة معها، أمّا ما بالقوّة فیختصّ بالمادّیّات. وینقدح هاهنا سؤال هو أنّه هل یوجد في المادّیّات ما لا یكون مسبوقاً بقوّة وإمكان في شیء آخر أو لا؟ وجوابهم عن هذا السؤال هو أنّ كلّ حادث فهو مسبوق بمادّة حاملة لقوّة وجوده. فلو وجد ما لم یكن مسبوقاً بمادّة كذلك لم یكن حادثاً زمانیّاً... وأمّا من یقول بحدوث العالم المادّيّ برمّته بمعنی وجود المبدء الزمانيّ له، فیقول إنّ المادّة الأولی إبداعیّة غیر مسبوقة بعدم زمانيّ لكنّه ینكر قِدمَها، ولا یری تلازماً بین كونها إبداعیّة وكونها قدیمة.

این سخن مشتمل بر نکات زیر می‏باشد:

1. از تعریف "قوه و فعل"، معلوم می‏شود تنها اشیایی دارای قوه و فعل می‏باشند که دارای زمان باشند.

2. برخی چیزهای دارای فعلیت هستند که دارای قوه و قابلیت تغییر نیستند و مجرد از داشتن ماده و زمان می‏باشند.

3. آنچه دارای قوه و قابلیت تغیر باشد، مادی است.

4. وجود شی‏ء مادی، پیوسته پس از وجود ماده‏ای است که حامل قوه وجود آن می‏باشد.

5. چیزی که ازلا دارای قوه وجود نباشد حادث زمانی نیست.

خلاصه مراد از مطلب "4" و "5" این است که: ممکنات دارای اقسامند:

الف) موجودی که ازلا دارای ماده و قوه وجود می‏باشد (مادی ازلی)

ب) موجودی که در خارج از زمان وجود یافته، و حادث زمانی نیست (مجرد) 

ج) ممکن است کسی کل عالم مادی را حادث بداند، و حدوث و دارای مبدءِ زمانی بودنِ عالم به این معنا باشد که: ماده اولی ابداعی است، به گونه‏ای که نه وجود آن پس از زمان عدم آن بوده است، و نه قدیم می‏باشد.

7. بین ابداعی بودنِ عالم به معنای سوم با قدیم بودنِ آن ملازمه‏ای وجود ندارد.

این اشکالات به نکات فوق وارد می‏شود:

1. "قوه و فعل" و "قابلیت تغیر"از شؤون ذاتی ممکن الوجود است، و وجود مفارقاتی که هم "ممکن الوجود" باشند و هم برای آنها "قوه و فعل" و قابلیت تغیر و داشتن زمان قابل تصور نباشد محال است. 

بدیهی است هر کس وجود اشیاء را مخلوق خداوند بداند و معتقد باشد که او تبارک و تعالی قدرت دارد هر چیزی را بدون سابقه وجودی آن خلق کرده و به هر صورتی تغییر دهد، به روشنی می‏پذیرد وجود مفارقاتی که استعدادِ "دیگر شدن" نداشته باشند محال است. چه اینکه خداوند تعالی که می‏تواند هر چیزی را به هر صورتی خلق کند البته قادر است آنرا به هر صورتی تغییر دهد و از هر فعلیتی به فعلیت دیگر درآورد.

2. اهل فلسفه گمان می‏کنند درباره حدوث عالم باید حتما یکی از این دو عقیده را داشت:

الف. زمان ابتدا ندارد، و همه اشیاء دارای وجود ازلی و پیوسته می‏باشند.

ب. زمان ابتدا ندارد، ولی سایر اشیاء نبوده‏اند و پس از گذشت زمانِ عدمِ خود، به وجود آمده‏اند.

فلاسفه بر اساس این پندار خود می‏گویند که به هر حال نمی‏توان وجود عالم را دارای ابتدا دانست زیرا در هر صورت باید پذیرفت که زمان (که یکی از اجزای عالم است) دارای وجود ازلی و قدیم می‏باشد.

در حالی که حق این است که حدوث حقیقی عالم به گونه سومی است که اندیشه فلسفی و عرفانی از آن کاملا غافل است، و آن این است که بگوییم: زمان، مانند سایر اشیاء مخلوق است، و همه اشیا، حتی زمان و مکان هم دارای ابتدای حقیقی می‏باشند، و حقیقت قبل و بعد و اینجا و آنجا، با آفرینش زمان و مکان محقق شده است.
 

بنابراین لازمه باطل بودنِ حدوث ما سوی‏ الله‏ به گونه‏ای که بیان شد (یعنی بطلان حدوث آنها پس از گذشت زمان عدم آنها) این نیست که همه چیز را دارای وجود ازلی و همیشگی بدانیم، بلکه _ چنانکه در نحوه سوم گفتیم _ در اینجا راه سومی هست که بر اساس آن هم می‏توان عالم را حادث و دارای ابتدای وجود دانست و هم غیر مسبوق به زمانی که ظرف عدم آنها باشد.

3. اعتقاد به ابداعی و حادث ‏بودن عالم به معنای واقعی آن _ که در شماره هفتم از مفاد کلام ایشان تقریر کردیم _ از اعتقادات اختصاصی اهل کلام و پیروان ادیان است نه اهل فلسفه و عرفان، بلکه اهل فلسفه و عرفان بر اساس اعتقاد خویش به وجوب مسبوقیتِ دائمی جهان به ماده و مدت، صریحا معتقد به قدم عالم می‏باشند، و به مقتضای اعتقاد خویش به وجوب تعاصر و هم‏زمانی علت و معلول، حتی وجود خداوند را هم _ تا چه برسد به عالم مجردات صادر شده از ذات خداوند در پندار ایشان _ دارای زمان نامتناهی می‏دانند و همین معنای نادرست را "تجرد و خروج از زمان" نام می‏کنند. و اگر هم در موردی تجرد از زمان را به گونه دیگری معنا کرده‏اند منشأ آن تناقض در گفتار، و غفلت از مبانی و تصریحات خودشان در موارد دیگر بوده است.

بنابراین روشن است که اختلاف "مکتب عقل و وحی" با "اهل فلسفه و عرفان" در مورد حدوث و قدم عالم، اختلافی لفظی نیست که با آوردنِ نام "ابداع"، بدون پذیرفتن معنای واقعی آن _ بلکه تحریف معنای حقیقی آن به معنای باطل ازلیت مجردات در مقابل ازلیت عالم جسمانی _ بتوان اختلاف را رفع کرد، بلکه تا زمانی که اهل فلسفه معنای واقعی حدوث تمامی عوالم و ابداعی و ایجادی‏ بودن آنها _ و حتی نفس زمان _ را نپذیرند، و حدوث را به معنای "حدوث ذاتی" (وابستگی ازلی موجودی به موجود دیگر) یا "حرکت جوهری" (که حرکتی ازلی و پیوسته می‏باشد) تفسیر کنند، معنای واقعی حدوث و مخلوقیت عالم را نپذیرفته‏اند، و تنها کاری که کرده‌اند این است که نام حادث را بر چیزی نهاده‏اند که واقعا آن را قدیم و ازلی می‏دانند.

آنچه ایشان به عنوان موجود مادی ابداعی حادث و غیر قدیم ارائه داده اند، دقیقا همان معنای حدوث واقعی عالم در نظر اهل ادیان و مخالفان فلسفه است که البته هیچ فیلسوفی آن را قبول ندارد، و ایشان در این مورد از طرف خودشان بدون رضایت فلاسفه‌ای که از ایشان دفاع می‌کنند از مواضع فلاسفه کاملا عقب نشینی کرده، و عقیده مخالفان را پذیرفته اند، و بدون اینکه مخاطب را متوجه این عقب نشینی نمایند صحنه را عوض کرده اند.
به هر حالکسی که عقیده اول (یعنی حدوث اشیاء پس از عدم آنها در ظرف زمان) را باطل بداند تنها در صورتی می‏تواند عالم را حادث و ابداعی بداند که عقیده سوم (حدوث و دارای ابتدا بودن تمامی ما سوی ‏الله‏ و نفس زمان) را بپذیرد، ولی فلسفه که هم عقیده اول را باطل می‏داند و هم عقیده سوم را نمی‏پذیرد، هرگز نمی‏تواند ماده اولی را ابداعی بداند و ملتزم به قدم عالم هم نگردد، لذا چنانکه گفتیم فلسفه "زمان" را قدیم دانسته می‏گوید:

لمّا كان الزمان متّصفاً بالذات بالقبلیّة والبعدیّة بالذات غیر المجامعتین، كان كلّ جزء منه مسبوق الوجود بعدمه الذي مصداقه كلّ جزء سابق علیه، فكلّ جزء من الزمان حادث زمانیّ بهذا المعنی وكذلك الكلّ، إذ لمّا كان الزمان مقداراً غیر قارّ للحركة التي هي خروج الشيء من القوّة إلی الفعل تدریجاً كان فعلیّة وجوده مسبوقة بقوّة وجوده وهو الحدوث الزمانيّ.

وأمّا الحدوث بمعنی كون الزمان مسبوقاً بعدم خارج من وجوده سابق علیه سبقاً لا یجامع منه القبل البعد، ففیه فرض تحقّق القبلیّة الزمانیّة من غیر تحقّق الزمان. وإلی ذلك یشیر ما نقل عن المعلّم الأوّل: "إنّ من قال بحدوث الزمان فقد قال بقدمه من حیث لا یشعر".

از آنجا که زمان ذاتا متّصف به قبل و بعد ذاتی می‏باشد که آن قبل و بعد با هم جمع نمی‏شوند، وجود هر جزء از زمان پس از عدم خود آن جزء است که مصداق عدمِ آن جزء، وجود جزء قبل از آن می‏باشد. پس هر جزء از زمان به این معنا حادث می‏باشد [که گر چه خود آن جزء قبلا معدوم بوده، ولی جزء دیگری از زمان به جای آن موجود بوده است]. کل زمان هم به همین معنا حادث است، چه اینکه زمان مقدار حرکتی است که بقاء ندارد، و "حرکت"، خروج تدریجی شی‏ء از قوه به فعل است، پس فعلیت وجود آن پس از قوه وجود آن می‏باشد و همین [حرکت و تجدد ازلی اجزای زمان]، معنای حدوث زمانی است.

اما "حدوث" به این معنا که زمان دارای عدمی خارج از وجود خود باشد که آن عدم به گونه‏ای بر زمان سبقت داشته باشد که قبل و بعد آن جمع نگردد، دارای این اشکال است که در این صورت بدون اینکه فرض زمان کرده باشیم، قبلیت زمانی را فرض کرده‏ایم. سخنی هم که از معلم اول [ارسطو] نقل شده است به همین معنا اشاره دارد که می‏گوید: "هر کس قائل به حدوث زمان گردد، بدون اینکه خودش بفهمد قدم زمان را پذیرفته است".

عقیده فوق بر این است که: "هر جزء از اجزای زمان حادث است، ولی قبل از وجود هر جزئی از زمان، جزئی دیگر از آن وجود داشته است و معنای حدوث زمان نیز همین می‏باشد".

روشن است که این عقیده عین اعتقاد به قدم زمان است نه حدوث آن، بلکه معنای حدوث زمان این است که اصل وجودِ زمان دارای ابتدا بوده و بدون آفریده‏ شدنِ زمان، اصلا زمانی موجود نبوده، لذا کل زمان به این معنا حادث است که بدون خلقت زمان هیچ یک از اجزای آن موجود نبوده‏اند، نه اینکه قبل از هر جزئی از زمان، جزئی دیگر از آن وجود داشته است.

پاسخ اشکال فوق هم این است که قبلیت عدم زمان بر وجود آن، قبلیتِ زمانی نیست، و بدون آفریده ‏شدنِ زمان، اصلا "قبل" وجود ندارد، لذا سخن از مجامع یا غیر مجامع بودنِ قبل با بعدِ آن بی‏مورد بوده، و هرگز نمی‏توان فرض کرد که سبقت وجودِ زمان بر عدمِ آن نیز به زمان بوده و قبل از هر جزئی از زمان جزئی دیگر از آن وجود داشته باشد. تصور نابجای مذکور ناشی از این است که به عدم زمان نیز از دریچه زمان نگریسته شده است، لذا معلم اول فیلسوفان "من حیث لا یشعر" پنداشته است که اعتقاد به حدوث زمان، "من حیث لا یشعر" مستلزم اعتقاد به قدم آن است.

نکته مهمی که در بحث "حدوث و قدم" باید در نظر داشت _ و فلسفه و عرفان کاملا از آن غافل است _ این است که "حدوث زمان" تنها به معنای "دارای ابتدا بودن آن" است، نه "حدوث آن بعد از زمانِ عدمِ آن" و "مسبوق بودن وجودِ آن به زمان عدم آن"، لذا نمی‏توان از استحاله معنای اخیر، قدم زمان را نتیجه گرفت، و کاملا بی‏مورد است که گفته شود: "فرض حدوث زمان مستلزم فرض قدم آن است زیرا اگر زمان حادث باشد باید قبل از آن زمانی وجود داشته باشد که در ظرف وجود آن، زمان معدوم بوده وپس از آن حادث شود".

علت نادرستی این سخن آن است که تصور معنای "قبل و بعد" نسبت به اصل زمان _ که مخلوق و حادث واقعی است و بدون وجود آن اصلا قبل و بعدی وجود ندارد اشتباه می‏باشد، و منشأ این اشتباه در مرحله‏ای پیش‏تر این است که از عینکی که جز زمان را نمی‏نمایاند به عدم زمان نگریسته شده است، لذا چنین پنداشته شده است که عدم زمان هم باید حتما در ظرف زمان بوده، و زمان حتما باید موجودی قدیم و ازلی باشد.

مهم‏تر از نکته‏ای که بیان داشتیم این است که دانسته شود تباین و تقابل وجود خداوند متعال با ماسوای او، تباین و تقابل "ذات امتدادی" و "غیر امتدادی" است، نه تقابل "حدوث" به معنای "تناهی و امتداد محدود زمان"، در مقابل "قدم" به معنای "عدم تناهی و امتداد بی نهایت زمان"، که هر دو متفرع بر وجود زمان و مقدار می‏باشد؛ کما اینکه تباین وجود خالق و خلق به معنای تقابل "تناهی در داشتن مکان و اجزا"، در مقابل "عدم تناهی ذاتی و احاطه وجودی بر همه چیز" نیز نمی‏باشد، که این دو نیز فرع بر وجود مکان و مقدار و اجزا برای هر دوی آنها می‏باشد.
ملا صدرا نیز از دقت نظر قائلین به حدوث عالم غفلت نموده، و بر اساس برداشت‎ها و تفسیرات سطحی فلاسفه در مورد اعتقاد قائلین به حدوث عالم قضاوت نموده، و همه کسانی را که با نظریات فلسفه مخالفند مشرک دانسته، می‎گوید:
واعلم أنّ أكثر الناس یصعب علیهم الإعراب عن مذهبهم و عن محلّ الخلاف، فإنّهم إذا قالوا: العالم حادث، فإن سئل عنهم: ما أردتم بذلك؟ وقعوا في الحیرة!

لأنّهم إن عنوا به أنّه محتاج إلى الصانع المؤثّر، فخصمهم قائل به على أتمّ وجه و آكده، لأنّه قائل بافتقاره إلى المؤثّر حدوثاً و بقاءاً ذاتاً و صفة.

و إن عنوا به أنّ العالم یسبقه عدم زمانيّ، فلا یمكنهم الاعتراف به لأنّ العالم جملة ما سوى الله عندهم، و الزمان من جملة العالم، فكیف یتقدّم الزمان على العالم لیكون تقدّم العدم علیه تقدّماً زمانیّاً؟

و إن أفصحوا عن مذهبهم بأن العالم لیس بقدیم، فیقول الفیلسوف: إنّه لیس بقدیم، لأنّه لیس بواجب الوجود.

و إن عنوا أنّ العالم لیس بدائم، فیقال: ما ذا أردتم بذلك؟ فإنّ الدائم قد یعنى به معنى عرفیّ و هو مستمرّ الوجود زماناً طویلاً، و دوام العالم بهذا المعنى لا نزاع فیه في المشهور لدى الجمهور.

و إن عنوا به أنّه كان وقت لم یكن فیه العالم، فهو مخالف لمذهبه إذ لیس قبل العالم وقت لم یكن فیه العالم، إذ هو بمنزلة قوله: قبل الوقت وقت لم یكن فیه وقت!

و إن قال واحد منهم: أردت به أنّه لیس بأزليّ، یستفسر الأزلیّ و عاد التردید و المحذور المذكور.

و إن قال: الذي في الذهن متناه، یسلّم له أنّ القدر الذي في ذهنه من أعداد الحركات متناه، و لكن لا یلزم من ذلك توقّف وجود العالم على غیر ذات البارئ.

ثمّ إذا فرض لها مجموع ما فهي أیضاً حادثة.

و إن قال: أعني بالحدوث أنّه كان معدوماً فوجد، إن أراد بمفهوم "كان" السبق الزمانیّ، فهو مع كونه متناقضاً یخالف مذهبه، لاستدعائه وجود الزمان قبل العالم و هو من جملة العالم.

و إن أراد به السبق الذاتيّ فخصمه قائل به، فإنّ الفیلسوف معترف بأنّ عدم الممكن یتقدّم على وجوده تقدّماً ما.

و إن قال: إنّ البارئ مقدّم على العالم بحیث یكون بینه و بین العالم زمان، فلیس هذا مذهبه، إذ لیس قبل العالم شی‏ء عنده غیر ذات البارئ، و هو مذهب الحكیم بعینه.

فیتعیّن التقدّم الحقیقيّ الذي هو في الحقیقة تقدّم، فلا یتعیّن النزاع هاهنا إلّا أن یقول أحد الخصمین: إنّه توقّف العالم على غیر ذات الله، و لم یكف في وجوده ذاته و صفاته! و یقول الآخر: یكفی.

و حینئذ یتبیّن المشرك من غیر المشرك!

از سخنان ملا صدرا استفاده می‎شود که:
( فلاسفه هم به کامل‎ترین وجه، عالم را محتاج به صانع و مؤثر می‎دانند.

( چون زمان هم از جمله عالم و ماسوی الله است پس حدوث عالم محال است.

( فیلسوف هم عالم را قدیم نمی‎داند، یعنی آن ‎را واجب الوجود نمی‎داند.

( قبل از وجود عالم وقت و زمانی نیست که گفته شود در آن وقت عالم نبوده است.

( نتیجه این که وجود عالم جز بر ذات باری تعالی متوقف نیست. و هر کس که غیر این عقیده فلاسفه را بگوید، یعنی وجود عالم را ازلی و ملازم با ذات خدا نداند مشرک است.

( کسی که می‌گوید عالم معدوم بوده و موجود شده است یا باید زمان را قدیم و سابق بر وجود عالم بداند، و یا اینکه مانند فلاسفه معتقد به ازلیت عالم و فقط سبق ذاتی واجب، و تلازم و تعاصر و همزمانی وجود خدا و عالم شود.

این اشکالات به سخنان ملا صدرا وارد می‎شود:

( فلاسفه به هیچ عنوان عالم را محتاج به صانع و مؤثر و آفریننده نمی‎دانند، بلکه معنای خلقت و تأثیر و آفرینش را به معانی باطل تأویل و تحریف می‎کنند. در نظر فلاسفه عالم قدیم است و ایشان اصلا خدا و خلق را دو چیز حقیقی نمی‎دانند که بتوانند یکی را واجب الوجود و دیگری را ممکن الوجود بدانند.

( عالم معدوم بوده و موجود شده است، ولی نه زمان قدیم است و نه سبق خالق و مخلوق سبق ذاتی و تلازم و تعاصر وجودی است، بلکه تصور سبق و لحوق و تعاصر و تلازم بین خالق فراتر از داشتن زمان و مکان و امتداد وجود، با مخلوقات متجزی و دارای زمان و مکان از اساس باطل است.

اصولا این فکر فلاسفه باطل است که می‎پندارند حدوث زمان هم باید به زمانی دیگر باشد، بلکه حق این است که زمان حادث و مخلوق است، ولی عدم آن در ظرف زمان واقع نبوده، و خداوند متعال هم دارای وجود امتدادی نیست که ممکن باشد از تلازم و تعاصر وجودی وی با مخلوقات سخنی گفته شود.

بنابر این زمان از جمله ماسوی الله است ولی ازلی و ملازم وجود باری تعالی نبوده، حادث و دارای ابتدای وجود است و حدوث عالم محال نمی‎باشد. قبل از وجود عالم، وقت و زمان نیست، ولی جهان و زمان دارای ابتدای وجود بوده، نه عالم قدیم است، و نه عدم جهان در ظرف زمان واقع است.

( تلازم وجود خالق و مخلوق باطل، و مستلزم انکار معنای خالقیت باری تعالی، و ابطال قدرت و اختیار وی بوده، و وجود عالم متوقف بر ایجاد و آفرینش خالق متعال است نه ملازم با ذات، یا عین وجود او، و آفرینش و ایجاد مخلوقات هم فعل باری تعالی است نه ذات اوست، و نه شریک او.
· فصل دهم

· اراده صفت فعل است نه ذات

در مکتب فلسفه و عرفان "اراده خداوند" متعال، تنها به معنای علم و رضا و عنایت و توجه به صدور غیر اختیاری اشیاء از ذات متعالی او، و یا به جلوه درآمدن و تموج و تعین یافتن حقیقت وجود او شمرده می‏شود،

بر همین اساس در نظر ایشان اراده او _ جل و علا _ از "صفات ذات"، و "ازلی"، و "عین ذات او" انگاشته می‏شود، ولی در مکتب علم و عصمت الهی و نیز به مقتضای براهین مسلم عقلی، اراده خداوند "حادث" و از "صفات فعل" و به معنای "ایجاد" و تکوین الهی است، نه علم و رضای او به آنچه ذات او آن را اقتضا می‏کند.
فلسفه مى‏گوید:

إنّ الأثر لیس شیئاً على حیاله بل هو ظهور مبدئه.

اثر، چیزى در مقابلِ آن نیست، بلكه ظهور مبدء خود است.

الفیض الأقدس ظهور الذات بكسوة الأسماء والصفات ولوازمها من الأعیان الثابتات وهو الرحمة الصفتیّة، وهو في اصطلاح العرفاء غیر الفیض المقدّس لأنّه ظهوره في مجالي الماهیّات الإمكانیّة في مقام الفعل، ولهذا یسمّى الرحمة الفعلیّة، فذلك هو التجلّي الصفاتيّ وهذا هو التجلّي الأفعاليّ.

فیض اقدس، ظهور و نمایان شدن ذات خداوند در لباس اسماء و صفات و اعیان ثابته که از لوازم ذات خداوند می‎باشد.
فیض اقدس همان رحمت صفتیه است که در اصطلاح عرفا غیر از فیض مقدس می‎باشد چرا که فیض مقدس نمایان شدن ذات خداوند درصورت‎های ممکنات و مخلوقات در مقام فعل است. و به همین جهت آن‎ را رحمت فعلیه می‎نامند. بنابر این آن یک، نمایان شدن صفاتی خداوند، و این یکی نمایان شدن افعالی ذات باری است.
المراد من المبدء البسیط أنّ حقیقته التي بها یتجوهر ذاته هي بعینها كونه مبدء لغیره.

منظور ما از مبدأ بسیط این است که حقیقت جوهری ذات آن عینا همان مبدئیت وجودی او نسبت به غیر وی می‎باشد. [مانند دریایی که حقیقت ذات آن همان حصه ها و امواج و ظهورات آب به صورت‎های مختلف می‎باشد].

فإذا ثبت أنّ كلّ فاعل تامّ فهو بنفس ذاته فاعل، وبهویّته مصداق للحكم علیه بالاقتضاء والتأثیر، فثبت أنّ معلوله من لوازمه الذاتیّة المنتزعة عنه المنتسبة إلیه بسنخه وذاته.

حال که ثابت شد هر فاعلی که کامل باشد نفس ذاتش فاعلیت است، و به نفس هویتش مصداق محکومیت به اقتضا و تأثیر می‎باشد نتیجه می‎شود که معلولش از جهت سنخ و ذات خود از لوازم ذاتی وی بوده، از نفس ذات او گرفته شده و به او نسبت داده می‎شود [مانند تموج دریا که از ذات دریای متموج گرفته شده و به دریا نسبت داده می‎شود].

إنّ المبدء الذی یصدر عنه وجود المعلول هو وجود العلّة الذی هو نفس ذات العلّة.

همانا مبدئی که وجود معلول از آن در صدور و ظهور و تجلی و بروز می‎آید همان وجود علت است که جز نقس ذات علت چیز دیگری نیست.

	وفعله وهو تجلّي نوره 
	تشاًن الظاهر في ظهوره 

	لا أنّه تشاًن الذات بما 
	یقابل الوجود عند الحكما 

	وهذه حقیقه التوحید 
	قرّة عین العارف الوحید
 

	إیجاده عین ظهوره فلا 
	أقوى حضوراً منه عند العقلا 

	هذا حضور في مقام الفعل 
	وربما یدعى بعلم فعليّ
 


و مى‏گوید:

إنّ صفات الفعل‏_ مع كثرتها _ ترجع إلى فیض واحد متطوّر بأطوار خاصّة.

صفات فعل [مانند امواج دریا] با همه کثرتی که دارند بازگشتشان به فیض واحدی [مانند دریای ظاهر و نمایان] است که متطور به اطوار و صورت‎های مختلف می‎باشد.
و مى‏گوید:

إنّ وحدته الإ‌طلاقیّة مبدء لفیض واحد منبسط على جمیع الأشیاء من صدر العرش إلى ساقة الفرش.

همانا وحدت اطلاقی خداوند [نامحدود و نامتناهی بودن او]، مبدء فیض واحدی است که بر جمیع اشیاء از صدر عرش تا ساق فرش منبسط و پخش است.
و مى‏گوید:

وحیث إنّه موجود بسیط وواحد محض، یصحّ القول بأنّ فیضه الصادر منه أمر واحد بسیط مطلق داخل في الاشیاء لا بالممازجة وخارج عنها لا بالمبائنة، من دون أن یراد من الفیض الواحد الفعل الواحد العددیّ، لأنّ العدد وغیره من الكمّیّات وهكذا سائر الأعراض إنّما تقع فى المراتب النازلة أو الوسطى من مراتب ذلك الفیض الواحد بالوحدة الإطلاقیّة، فلا مجال للوحدة العددیّة بالنسبة إلى فیضه العمیم ولطفه المطلق _ المعبّر عنه بوجه الله‏ والفیض المنبسط _ وهذا هو المراد من القاعدة الفلسفیّة الناطقة بأنّ الواحد لا یصدر عنه إلا الواحد.

از آن‎جا که وی موجودی بسیط [بسط و گسترش یافته] و واحد محض [نامتناهی] است پس صحیح است که بگوییم فیضان [و تموج و غلیان] او امری واحد و بسیط مطلق [نامتناهی] است که هم داخل اشیاء است بدون ممازجت و آمیختگی، هم خارج از آن‎هاست بدون مبائنت و جدایی [زیرا در واقع اصلا دوئیت و غیریتی در کار نیست] بدون اینکه مراد از فیض واحد، واحد عددی [و دو حقیقت متمایز و جدا از هم] باشد، زیرا عدد و مقادیر و اندازه‎های دیگر در مراتب پایین و متوسط آن فیض واحد نامتناهی جای می‎گیرند. پس دیگر جای ندارد که نسبت به فیض عمومی و لطف نامتناهی او _ که صورت خدا و فیضان فراگیر نامیده می‎شود _ وحدت عددی [و غیریت واقعی ] تصور شود. و منظور از قاعده فلسفی "الواحد لا یصدر عنه إلّا الواحد": "واحد را جز ظهور واحدی ممکن نیست" نیز همین مطلب می‎باشد.
در مقابل این نظریات فلسفی و عرفانی چنانکه که گفتیم در مکتب وحی و برهان، اراده خداوند "حادث" و از "صفات فعل" و به معنای "ایجاد" و تکوین الهی است، نه علم و رضای او به آنچه ذات او وجود آن را اقتضا می‏کند، و نه چیزی دیگر.

... عن صفوان بن یحیی قال، قلت: لأبي الحسن علیه السلام : أخبرني عن الإرادة من الله‏ تعالی ومن الخلق؟

فقال: الإرادة من المخلوق الضمیر وما یبدو له بعد ذلك من الفعل. وأمّا من الله‏ عزّ وجلّ فإرادته إحداثه لا غیر ذلك، لأنّه لا یروّي ولا یهمّ، ولایتفكّر، وهذه الصفات منفیّة عنه، وهي من صفات الخلق، فإرادة الله‏ تعالی هي الفعل لا غیر ذلك، یقول له: "كن"، فيكون. بلا لفظ ولا نطق بلسان ولا همّة ولا تفكّر، ولا كیف لذلك كما أنّه بلا كیف
.

صفوان بن یحیی گوید به حضرت رضا علیه السلام عرض کردم: بیان دارید که حقیقت اراده درباره خالق و خلق چگونه است؟
فرمودند: اراده در مورد خلق اندیشه است و فعلی که بعد از آن از او صادر می‏شود. و اما اراده خداوند عزّ وجلّ تنها "احداث" و "ایجاد" و "فعل" اوست نه چیز دیگر، زیرا او تفکر واندیشیدن ندارد و اینها صفات خلق است نه خداوند.

پس اراده او تبارک و تعالی جز فعل او چیزی نیست. درباره هر چیز تنها می‏گوید: "باش"، پس موجود می‏شود. بدون اینکه سخنی بر زبان راند یا تلفظ و تفکر و اندیشه‏ای داشته باشد، و ایجاد او نیز همچون ذات او کیفیت و چگونگی ندارد.

سلیمان مروزی فیلسوف زمان حضرت رضا علیه السلام از آن حضرت می‏پرسد:

ما تقول في من جعل الإرادة اسماً وصفة مثل حيّ وسمیع وبصیر وقدیر؟

قال الرضا علیه السلام : إنّما قلتم، حدثت الأشیاء واختلفت لأنّه شاء وأراد، ولم تقولوا: حدثت واختلفت لأنّه سمیع بصیر. فهذا دلیل علی أنّها لیست بمثل سمیع ولا بصیر ولا قدیر.

قال سلیمان: فإنّه لم یزل مریداً، قال: یا سلیمان، فإرادته غیره؟ قال: نعم، قال: فقد أثبتّ معه شیئاً غیره لم یزل، قال سلیمان: ما أثبتّ، قال الرضا علیه السلام : أهي محدثة؟ قال سلیمان: لا، ما هي محدثة!

فصاح به المأمون وقال: یا سلیمان، مثله یعایا أو یكابر؟! علیك بالإنصاف، أما تری من حولك من أهل النظر؟
ثم قال: كلّمه یا أبا الحسن، فإنّه متكلّم خراسان، فأعاد علیه المسألة فقال: هي محدثة یا سلیمان، فإنّ الشيء إذا لم یكن أزلیّاً كان محدثاً، وإذا لم‏یكن محدثاً كان أزلیّاً. قال سلیمان: إرادته منه كما أن سمعه منه، وبصره منه، وعلمه منه.

قال الرضا علیه السلام : فإرادته نفسه. قال: لا، قال علیه السلام : فلیس المرید مثل السمیع والبصیر...
ثم قال الرضا علیه السلام :... إنّ المرید غیر الإرادة، وإنّ المرید قبل الإرادة، وإنّ الفاعل قبل المفعول. وهذا یبطل قولكم: إنّ الإرادة والمرید شيء واحد.

چه می‏فرمایید درباره کسی که "اراده" را نیز مانند "زنده" و "سمیع"و "بصیر" و "قدیر"، اسم و صفت خداوند بداند؟ حضرت رضا علیه السلام فرمودند: شما می‏گویید: "اشیاء ایجاد شدند و به اشکال مختلف در آمدند چون خداوند اراده فرمود"، و نمی‏گویید: "ایجاد شدند و دارای انواع مختلف شدند چون خداوند سمیع و بصیر است"، پس همین دلیل است بر اینکه اراده مانند سمیع و بصیر و قدیر نیست.

سلیمان گفت: خداوند به طور ازلی و پیوسته اراده کرده است.

حضرت فرمودند: سلیمان، آیا اراده او غیر اوست؟ گفت: آری، 

امام علیه السلام فرمودند: پس تو با او، غیر او را به طور ازلی موجود دانسته‏ای!

سلیمان گفت: نه، موجود نمی‏دانم.

حضرت فرمودند: آیا آن حادث است؟ گفت: نه، حادث نیست.

در اینجا مأمون فریاد بر آورد و گفت: سلیمان، آیا با همچون اویی نادانی و لجاجت و عناد می‏ورزی، انصاف بده، مگر نمی‏بینی اهل فکر و نظر گردت را فرا گرفته‏اند.

سپس گفت: یا ابالحسن، با او بحث را ادامه دهید که او فیلسوف خراسان است، امام علیه السلام دوباره فرمودند: سلیمان، آن حادث است، زیرا چیزی که ازلی نباشد باید حادث باشد، و اگر حادث نباشد ازلی خواهد بود.

سلیمان گفت: اراده نسبت به خداوند مانند سمع و بصر و علم اوست.

امام رضا علیه السلام فرمودند: پس باید اراده او جز خود او چیزی نباشد.

گفت: نه چنین نیست. حضرت فرمودند: پس مرید بودن مانند سمیع و بصیر بودن نیست.

سپس امام رضا علیه السلام فرمودند: همانا مرید غیر از اراده است، مرید قبل از اراده وجود دارد، و فاعل قبل از فعل موجود است. و این مطلب سخن شما را باطل می‏کند که می‏گویید: اراده و مرید هر دو یک چیزند.

ثمّ قال الرضا علیه السلام : یا سلیمان، ألا تخبرني عن الإرادة فعل هي أم غیر فعل؟ قال: بل هي فعل. قال: فهي محدثة لأنّ الفعل كلّه محدث. قال: لیست بفعل. قال: فمعه غیره لم یزل... قال سلیمان: إنّها كالسمع والبصر والعلم، قال الرضا علیه السلام : قد رجعت إلی هذا ثانیة، فأخبرني عن السمع والبصر والعلم أمصنوع؟ قال سلیمان: لا، قال الرضا علیه السلام : فكیف نفیتموه، فمرّة قلتم: لم یرد، ومرّة قلتم: أراد، ولیست بمفعول له؟!...

قال سلیمان: إنّها مصنوعة، قال علیه السلام : فهي محدثه لیست كالسمع والبصر، لأنّ السمع والبصر لیسا بمصنوعین وهذه مصنوعة... قال سلیمان: إنّما عنیت أنّها فعل من الله‏ لم یزل، قال: ألا تعلم أنّ ما لم یزل لا یكون مفعولاً وحدیثاً وقدیماً في حالة واحدة؟! فلم یحر جواباً
.

امام رضا علیه السلام ادامه دادند: سلیمان، بگو که آیا اراده فعل است یا غیر فعل؟!

گفت: فعل است. حضرت فرمودند: پس آن حادث است، زیرا فعل به طور کلی حادث است.

گفت: فعل نیست! حضرت فرمودند: پس با وجود خداوند چیز ازلی دیگری هست!

سلیمان گفت: اراده همانند سمع و بصر و علم است.

حضرت فرمودند: باز به همین مطلب برگشتی، بگوی که آیا سمع و بصر و علم مصنوع می‏باشند؟ سلیمان گفت: خیر. حضرت فرمودند: پس چگونه شما اراده را نفی می‏کنید، گاهی می‏گویید: "اراده نکرد"، و گاهی می‏گویید: "اراده کرد"، و حال آنکه آن را فعل خدا هم نمی‏دانید؟!

سلیمان گفت: اراده مصنوع است. حضرت فرمودند: پس حادث خواهد بود و مانند سمع و بصر نیست، زیرا سمع و بصر مصنوع نیستند و اراده مصنوع است.

سلیمان گفت: منظورم این است که آن هم فعل خداست و هم ازلی می‏باشد.

حضرت فرمودند: آیا نمی‏دانی چیزی که ازلی باشد، فعل نخواهد بود و در حالت واحد نمی‏شود هم حادث باشد و هم قدیم و ازلی؟!

سلیمان دیگر پاسخی نیافت...

و نیز آن حضرت در ادامه سخن با سلیمان مروزی می‏فرمایند:

فالإرادة محدثة، وإلّا فمعه غیره... قال سلیمان: لأنّ إرادته علمه، قال الرضا علیه السلام : یا جاهل، فإذا علم الشيء فقد أراده؟! قال سلیمان: أجل! قال علیه السلام : فإذا لم یرده لم یعلمه؟! قال سلیمان: أجل! قال علیه السلام : من أین قلت ذاك! وما الدلیل علی أنّ إرادته علمه؟! وقد یعلم ما لا یریده أبدا وذلك قوله عزّ وجلّ <وَ لَئِنْ شِئْنا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذي أَوْحَيْنا إِلَيْكَ> فهو یعلم كیف یذهب به وهو لا یذهب به أبداً، قال سلیمان: لأنّه قد فرغ من الأمر فلیس یزید فيه شیئاً، قال الرضا علیه السلام : هذا قول الیهود، فكیف قال الله‏ عزّ وجلّ: <ادْعُوني‏ أَسْتَجِبْ لَكُم‏>... فكیف قال عزّ وجلّ: <يَزيدُ فِي الْخَلْقِ ما يَشاء>، وقال عزّ وجلّ: <يَمْحُوا اللَّهُ ما يَشاءُ وَ يُثْبِتُ وَ عِنْدَهُ أُمُّ الْكِتابِ> وقد فرغ من الأمر؟! فلم یحر جواباً.

پس یا اراده حادث است و یا اینکه با وجود خداوند چیزی دیگر به طور ازلی وجود دارد... سلیمان گفت: چون اراده خداوند همان علم اوست.

حضرت رضا علیه السلام فرمودند: ای جاهل، آیا هرگاه خداوند چیزی را بداند، آن را اراده هم کرده است؟! سلیمان گفت: آری.

حضرت فرمودند: پس اگر آن را اراده نکند، به آن علم ندارد؟!

سلیمان گفت: آری. حضرت فرمودند: این چه حرفی است که می‏زنی؟! و چرا می‌گویی اراده خداوند همان علم اوست؟ و حال اینکه او چیزهایی را می‏داند که هرگز آن را اراده نفرموده است، چنانکه می‏فرماید: "اگر اراده می‏کردیم تمام آنچه را که به تو وحی کرده‏ایم از میان می‏بردیم"، پس می‏داند که چگونه آن را از میان ببرد وگر چه هرگز چنین کاری نخواهد کرد.

سلیمان گفت: چون کار خداوند تمام شده است و دیگر چیزی به آن افزوده نمی‏شود!

امام رضا علیه السلام فرمودند: این اندیشه یهودیان است، اگر دستش از کار بسته است پس چگونه می‏فرماید: "مرا بخوانید تا شما را اجابت کنم"، و چگونه می‏فرماید: "هر چه بخواهد در خلق بیفزاید،" و می‏فرماید: "آنچه را بخواهد از بین می‏برد و آنچه را بخواهد ثابت می‏دارد و نزد او ام الکتاب است"؟!

در اینجا سلیمان از جواب دادن عاجز ماند و دم فرو بست.

سلیمان مروزی در ادامه می‏گوید:

فإنّ الإرادة القدرة، قال الرضا علیه السلام : وهو عزّ وجلّ یقدر علی ما لا یریده أبداً، ولا بدّ من ذلك لأنّه قال تبارك وتعالی: <وَ لَئِنْ شِئْنا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذي أَوْحَيْنا إِلَيْكَ> فلو كانت الإرادة هی القدرة، كان قد أراد أن یذهب به لقدرته، فانقطع سلیمان. قال المأمون عند ذلك: یا سلیمان هذا أعلم هاشمي. ثمّ تفرّق القوم.

اراده همان قدرت است، امام رضا علیه السلام فرمودند: خداوند عزّ و جلّ بر چیزهایی قدرت دارد که هرگز آن را اراده نخواهد کرد زیرا خودش تبارک و تعالی می‏فرماید: "اگر می‏خواستیم، آنچه را که به تو وحی کرده‏ایم از میان می‏بردیم". اگر اراده همان قدرت می‏بود پس باید آن را از میان برده باشد، چون قدرت بر آن را داشته است. سلیمان در جواب فرو ماند و مأمون گفت: ای سلیمان این دانشمندترین فرزندان هاشم است،
سپس قوم متفرق شدند.

· "فعل" فعل است، و "ذات" ذات

فلسفه و عرفان و معرفت بشری، "ذات" و "فعل" خداوند متعال را دو مرتبه از یک حقیقتِ قابلِ تنزل و تطور به مراتب و منازل و اطوار مختلف می‏داند، ولی معرفت برهانی و وحیانی، فعل خداوند متعال را حقیقتا "فعل او" و چیزی غیر از ذات متعالی او برمی‏شمارد نه مرتبه‏ای از ذات یا تطوری از هستی او.

در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" چنین آمده است:

معنی كون الشیء وصفاً للفعل لا للذات، هو أنّه ینتزع من مقام الفعل ویوجد بوجوده، وینعدم بانعدامه، من دون أن یتّصف به الذات وینتزع من مقامه، وإلّا لزم الجمع بین طرفی النقیض، وهو أن یكون موجود واحد _ بما أنّه واحد بسیط _ محدوداً ولیس بمحدود، وموجوداً ولیس بموجود. لأنّ الوصف المحدود إذا كان عین الذات الغیر المحدود، یلزم المحذور الأوّل، ولأنّ الوصف المحدود إذا كان موجوداً تارة ومعدوماً أخری _ وهو مع ذلك عین الذات _ یلزم المحذور الثاني.

معنای "صفت فعل" در مقابل "صفت ذات" این است که صفت فعل از مقام فعل گرفته می‏شود، و با وجود فعل وجود می‏یابد، و با عدم فعل هم از میان می‏رود بدون اینکه ذات به آن صفت متصف شود و آن صفت از مقام ذات گرفته گردد. چرا که در غیر این صورت جمع بین دو نقیض لازم می‏آید، یعنی لازم می‏آید که موجود واحد، با اینکه واحد بسیط است، هم محدود باشد و هم نامحدود، و هم موجود باشد و هم غیرموجود، زیرا وصف محدود هنگامی که عین ذات غیر محدود باشد محذور اول لازم می‏آید، و وصف محدودی که عین ذات باشد چنانچه گاهی موجود باشد و گاهی غیر موجود، محذور دوم لازم می‏آید.

این سخن بر این مبنا استوار است که به پیروى از نظریاتِ فلسفى، فعل از حقیقت معناى خود _ که معناى مصدرى است _ تحریف شده، و ارتباط آن با وجود خداوند متعال رابطه فعلى (انجام دادنى) نباشد، لذا در این سخن حقیقت فعل و فاعل آن چنان متحد در وجود دانسته شده که گمان شده است بین وجود فعل و فاعل (مانند نقاش و نقاشی او، و بنّا و بنای او، و انسان و خوردن او، و نجار و در ساختن او) از جهت محدودیت و عدم محدودیت، و وجود و عدم، تلازم مى‏باشد. و به دنبال آن از آنجا که البته اعتقاد به محدودیت ذات خداوند باطل است چنین چاره‏اندیشى شده است که ذات، به مرحله‏اى به نام "فعل" تنزل کرده باشد، تا اینکه این تنزل، مصحح فرض محدودیتِ وجود صادر، و ترکب او از وجود و عدم گردد.

به هر حال به تذکراتی که پیرامون سخن نقل شده لازم است اشاره می‎کنیم:

1. صفات فعل خداوند متعال نفس فعل او هستند نه چنانکه فلسفه می‏پندارد ذات او به مرتبه‏ای به نام مرتبه فعل تنزل کند و صفات فعل معانی انتزاعی حاصل از تنزلات و اطوار وجود باری تعالی باشند.

بدیهی است اگر چنین تنزلی برای ذات امکان داشته و بتوان فعل خداوند را به این معنای نادرست تأویل کرد دیگر در این صورت معنای واقعی فاعلیت قابل تصور نبوده، بلکه جز صورتِ دگرگون شده‏ای از ذات خداوند _ و تعالی الله‏ عن ذلک _ هیچ چیز دیگری در میان نیست.

اساسا تفاوت صفات ذات خداوند متعال با صفات فعل در این نیست که اولی وصف منتزع از مرتبه‏ای از ذات خداوند یا عین خودِ آن مرتبه باشد، و دومی وصف ذاتِ او و یا عین خودِ او، بلکه تصور تنزل وجود اقدس خداوند متعال به مراتب مختلف از اساس باطل است. و در عین حال در مورد صفات فعلِ او نیز نفسِ حقیقت ذات خداوند متعال نسبت به افعالی که آنها را انجام می‏دهد یا ترک می‏کند به فاعلیت متصف می‏شود، به عبارت دیگر همانطور که در صفات ذات، نفس ذات است که حقیقت علم و قدرت و... می‏باشد، در صفات فعل هم نفس ذات خداوند است که فعلِ خلق و رزق و... را انجام می‏دهد و به خالقیت و رازقیت وصف می‏شود، نه کسی غیر از ذات احدیت.

2. وحدت خداوند متعال _ که البته فلسفه و عرفان اشتباها آن را به معنای عدم تناهی ذاتی خداوند می‏گیرد _ وصف ذات اوست، اما حقیقت فعل حقیقتی عددی و لزوما محدود می‏باشد، لذا محدودیت افعال خداوند هیچگونه تلازمی با محدودیت وجود و ذات او ندارد و نمی‏توان گفت که از فرض محدودیت آنها (افعال) محدودیت ذات و یا تناقض لازم می‏آید، بلکه اگر خداوند متعال هیچ فعلی هم انجام ندهد تناقض و محدودیت ذات او لازم نخواهد آمد، در حالی که بر مبنای سخن ایشان، اگر خداوند هیچ فعلی نداشته باشد، ذاتش هم معدوم خواهد بود! چرا که فعل او هم جز ذات او چیزی نیست!!
3. محذور أوّل و دومِ بیان شده یکی بیش نبوده و بیان آن به نحوی که گفته شده است درست نیست و باید این مطلب را _ با صرف نظر از نادرستی اصل آن _ این گونه تقریر کرد:

"در صورتی که حقیقت محدودی با ذات نامحدودی عینیت داشته باشد لازم می‏آید که یا ذاتِ محدود نامحدود بوده و در خارج از حد خود وجود داشته باشد ویا اینکه ذات نامحدود محدود بوده و در خارج از حد محدود وجود نداشته باشد، و هر دو فرض مستلزم تناقض و وجود و عدم می‏باشد."
البته مخفی نماند چنانکه گفتیم اصل مطلب باطل است زیرا اولا وجود نامتناهی موضوعا محال است. ثانیا خداوند متعال دارای وجود متجزی و عددی نیست و شأنیت اتصاف به محدودیت و عدم محدودیت را ندارد. ثالثا ذات و فعل دو سنخ وجودند و تصور تلازم وجودی بین آن دو غیر معقول است.

در کتاب مذکور آمده است:

كلّ وصف وجوديّ هو كمال للموجود بما أنّه موجود، ولیس في نفسه نقصاً، ولا في إسناده إلی الكمال المحض _ أي الحقّ سبحانه _ نقص، ولكنّه محدود وله مقابل آخر مثله في المحدودیّة، فهو من الأوصاف الفعلیّة لله‏ سبحانه.

هر وصف کمالی‏ای که برای موجود از حیث موجود بودنش کمال بوده و به خودی خود نقص نباشد، و در نسبت دادن آن به کمال محض _ یعنی خداوند _ نیز نقص نباشد، ولی آن وصف کمالی مذکور محدود بوده و دارای طرف مقابلی _ که در محدودیت مثل آن است _ نیز باشد، از اوصاف فعلیه خداوند سبحان است.

(مبناى این سخن نیز بر این است که معناى فعل از حقیقتِ خود _ معناى مصدرىِ خلق کردن و انجام دادن _ تحریف شده و به معناى یکى از مراتبى گرفته شده باشد که ذات خداوند به آن تنزل یافته است تا در این صورت بتوان وجود نامحدود خداوند را در آن مرتبه به محدودیت وصف کرد).

در اینجا هم این تذکرات لازم است:

اولا: صفت ذات و صفت فعل دو مرتبه از یک حقیقت نبوده و یک سنخ وجود نیستند که ملاک تفاوت آنها به محدودیت و عدم محدودیت باشد، بلکه صفت ذات، همان ذات خداوند متعال است که متعالی از داشتن مقدار و عدد و امتداد وجود است لذا شأنیت اتصاف به محدودیت و عدم محدودیت را ندارد، و صفت فعل، فعل او و کاری که انجام می‏دهد می‏باشد. و حقیقتِ فعل هم حقیقتی حادث و عددی می‏باشد و در هر مقداری که تحقق یابد لزوما محدود خواهد بود.

ثانیا: صفت فعل در صورتی که از معنای حقیقی خود تحریف نشود نه از حیث وجود کمال برای ذات است و نه از حیث عدم نقص وجودی آن شمرده می‏شود، بلکه فعل ذات است و ربطی به حقیقت وجود او ندارد، و در صورتی که به معنای فلسفی و تحریف شده آن گرفته شود (یعنی اینکه مرتبه‏ای از مراتب تنزل یافته ذات باشد) فرضِ هرگونه عدم و محدودیت برای آن، مستلزم محدودیت و عدم در ذات خداوند است، زیرا بدون تردید از جهت متن واقع و عینیت، هر مرتبه‏ای از مراتب فرض شده جز خودِ ذات هیچ چیز دیگری نبوده، و در هر مرتبه‏ای خودِ ذات به کل وجود خویش _ و تعالی الله‏ عن هذه الأوصاف علوّاً کبیراً کبیراً _ به آن مرتبه تنزل کرده است. و از همین جاست که می‎بینیم بنابر مبانی و تصریحات آشکار اهل فلسفه، فعل و تدبیر خداوند نیز نامحدود و نامتناهی شمرده می‎شود.

کتاب مزبور ادامه می‏دهد: 

ثمّ إنّ الكمال الوجوديّ لمّا كان كأصل الوجود مقولاً بالتشكیك، فیمكن أن یكون له مراتب بعضها وصف ذاتيّ أزليّ وبعضها وصف فعليّ حادث. وذلك كالعلم فإنّه حقیقة ذات مراتب، بعضها _ وهو علم الذات بذاته وبغیره، علماً بسیطاً في الأزل _ عین الذات، وبعضها عین الفعل _ وهو العلم التفصیلیّ المتكثّر بالفعل _ وكالإرادة فإنّه أیضاً حقیقة ذات مراتب، بعضها _ وهو الابتهاج الذاتيّ المصون عن أيّ تغیّر، المتّحد مع العلم بالنظام الأصلح مصداقاً، المتغایر معه مفهوماً، لأنّ مفهومَي الابتهاج والعلم متغایران _ عین الذات؛ وبعضها _ وهو الإیجاد الخارجيّ المسبوق بالعلم والقدرة _ عین الفعل.

از آنجا که کمال وجودی همانند اصل وجود، حقیقتی دارای مراتب است، پس ممکن است بعضی از مراتب آن وصف ازلی و ذاتی خداوند بوده و برخی دیگر وصف فعلی و حادث او باشند. مانند علم که حقیقتی است دارای مراتب که بعضی از آن مراتب _ مانند علم بسیط ازلی به ذات و غیر ذات _ عین ذات است، و بعضی دیگر _ مانند علم تفصیلی‏ای که بالفعل متکثر است _ عین فعل است، و نیز مانند اراده که آن هم حقیقتی دارای مراتب است که بعضی از آن مراتب _ و آن مرتبه، همان ابتهاج ذاتی مصون از هر گونه تغیر است که با علم به نظام اصلح در مصداق یکی است ولی از جهت مفهوم متغایر است، زیرا مفهوم ابتهاج و علم با هم متغایرند _ عین ذات می‏باشد؛ و برخی دیگر از آن مراتب _ که همان ایجاد خارجی است که علم و قدرت پیش از آن موجودند _ عین فعل می‏باشند.

(مبناى این سخن نیز همان چیزى است که در دو نمونه پیش از آن توضیح دادیم).

به این کلام هم اشکالاتی وارد است از جمله:

1. مبنای سخنان فوق بر این است که علم به معنای وجود بوده، و وجود هم مشکک باشد و بارها تذکر داده‎ایم آنچه را که فلسفه تفاوت تشکیکی وجود می‏داند چیزی جز تفاوت به زیاده و نقصان و جزء‌ و کل، و کثرت و غیریت اشیاء از جهت غیریت اجزا و ابعاض آنها نیست.
2. علم خداوند متعال جز ذات او چیزی نیست و وصف آن به تکثر، و نیز تقسیم آن به علم ازلی و علم فعلی و حادث باطل است، بلکه اعتقاد به حدوث علم برای خداوند متعال چه به معنای وجود باشد، و چه به معنای دانستن و جاهل نبودن _ بسیار عجیب می‏باشد. کما اینکه اتصاف حقیقت وجود خداوند متعال به صفت فعلی حادث _ چه به معنای تنزل در مراتب باشد و چه غیر آن _ مستلزم حدوث و تغیر در ذات او است، و صفات فعل خداوند متعال نفس فعل اویند نه وصف حقیقت وجود و واقعیت ذات و هستی او.

3. حقیقت دارای مراتب، حقیقتی عددی و متناهی و قابل زیادت است و خداوند متعال فراتر از عدد و قابلیت وصف به تناهی و عدم تناهی می‏باشد.

4. عین هم دانستن علم و فعل _ که دو حقیقت کاملا مبائنند _ غیر معقول است.

5. اراده خداوند متعال نفس ایجاد و فعل اوست، و دارای مراتب بودن آن مفهوم صحیحی ندارد.

6. تصور معنای ابتهاج ذاتی به خودی خود محال است چه اینکه انفکاک معنای "ابتهاج" و "تغیر" از یکدیگر ممکن نیست، و هر تغیری غیری بوده، ذاتی بودنِ آن محال، بلکه دقیقا مساوی با انکار قانون علیت است. بنابر این بطلان مصون از تغیر دانستن ابتهاج نیز واضح است.

7. اراده خداوند متعال نفس ایجاد و فعل اوست، و به معنای "ابتهاج" یا "علم به نظام اصلح" گرفتن آن نادرست است. بدیهی است علم به نظام اصلح، صفت ذات خداوند متعال بوده و به هیچ عنوان از او قابل سلب نیست، اما فعل و اراده چیزی است که گاهی به خداوند متعال نسبت داده می‏شود و گاهی از او سلب می‏گردد.

8. اراده خداوند متعال نفس ایجاد و فعل او و حادث می‏باشد و تقسیم آن به دو قسم اراده ذاتی و اراده حادث نادرست و نامعقول است.

9. اگر چه تفسیر اراده خداوند متعال به ایجاد او، تفسیر صحیحی است، اما با غفلت از مبانی فلسفه و عرفان صورت گرفته و موافق با مبانی اهل کلام بیان شده است، وگرنه معنای حقیقی ایجاد و آفرینش در نظر اهل فلسفه و عرفان به هیچ عنوان پذیرفته نیست و واقعیت آن به معنای صدور و تولد و ترشح و تطور و تجلی وجود خداوند به صورت‏های گوناگون تأویل می‏گردد.

در جای دیگری از کتاب مزبور نیز با غفلت از مبانی فلسفه و عرفان چنین آمده است:

إنّ الإرادة إنّما هي علّة تحقّق المراد... وما یمكن أن یتعلّق به الإرادة _ وهو الفعل الخارجيّ یستحیل أن یكون أزلیّاً... فأزلیّة الإرادة ممتنعة، وعند امتناعها یتعیّن كونها محدثة وإلّا ارتفع النقیضان.

اراده، علت تحقق یافتن مراد است...و آنچه که ممکن است مورد تعلق اراده واقع شود _ که همان فعل خارجی است _ محال است ازلی باشد، پس ازلیت اراده ممتنع است و اراده باید حتما حادث باشد و گرنه ارتفاع نقیضین لازم می‏آید.

روشن است که در نظر اهل فلسفه و عرفان وجود همه چیز حتی اراده خداوند متعال ازلی و قدیم بوده، و در نظر ایشان هیچ چیزِ حادث حقیقی وجود ندارد. چنانکه از نوشته‏های خود کتاب مورد اشاره نیز روشن شد که حتی همان اراده‏ای هم که در آنجا حادث نام شده است جز مرتبه‏ای از حقیقت وجود خدای ازلی قدیم انگاشته نشده است.

بدون تردید بر مبنای برهان و کتاب و سنت، اراده خداوند متعال صفت فعل او بوده و مطلقا حادث می‏باشد، اما در کتاب مزبور مرتبه‏ای از اراده همان علم و صفت ذات خداوند دانسته شده و در این باره چنین آمده است:

إنّ الإرادة المعهودة في الكتاب والسنّة، هي صفة الفعل. وأسنی مراتبها _ التي هي المتّحدة مع العلم بالنظام الأصلح مصداقاً المتغایرة معه مفهوماً هي صفة الذات.

آن اراده‏ای که از کتاب و سنت شناخته می‏شود صفت فعل است، و بالاترین مراتب آن _ که از جهت مصداق متحد با علم به نظام اصلح است ولی از جهت مفهوم با آن مغایرت دارد _ صفت ذات می‏باشد.

و:

ثمّ إنّه قد یكون لجمیع تلك المراتب _ التي بعضها عین الذات، وبعضها خارج عنه ووصف لفعله اسم واحد، وذلك كالعلم. وقد لا یكون لها معنی فارد، وذلك كالقدرة والإحیاء لأنّ الإحیاء مرتبة نازلة من القدرة _ التي هي عین الذات _ والقدرة هي المرتبة العالیة منها، إلّا أنّ لكلّ واحد منهما اسماً یختصّ به.

گاهی تمامی آن مراتب که بعضی عین ذات و بعضی خارج از ذات و وصف فعل می‏باشند اسم واحدی دارد، مانند علم. و گاهی دیگر معنای واحدی ندارد مانند قدرت و احیا، زیرا احیا خود مرتبه نازله‏ای از قدرت است که آن قدرت عین ذات است و قدرت مرتبه عالی آن است، و هریک از آن دو اسمی مخصوص دارد.

در این مورد علاوه بر اشکالاتی که بیان شد باید دانست که اراده خداوند متعال غیر از علم اوست؛ و "احیا"، فعل خداوند و یکی از موارد فعل و اعمال قدرت او، و حادث است، و محال است که مرتبه‏ای از قدرت که قدیم و ذات احدیت است باشد.
· فصل يازدهم
· ملاک معلولیت

ذاتی که قائم به خود است، در غیرِ خود _ یعنی در زمان و مکان و اجزا و مقدار و شبح و تشخص معینی که ظرف تحقق شی‏ءِ دارای مقدار و اجزا است و دائما نسبت به ذات شی‏ء قابل سلب و تغییر و تبدیل می‏باشد _ محقق نمی‏شود، فرض اینکه چنان ذاتی دارای حالت خاصی می‎باشد ذاتا محال بوده، اسماء و صفات بر او مبتدل نمی‏شوند، وتصور هر گونه تغیر و دگرگونی نسبت به آن بی مورد است.

و بر عکس، معلول ذاتی دارای مقدار و اجزا بوده، و قابل تحقق در تعینات مختلف و در مصادیق اسماء و صفاتِ قابلِ تبدل و تغیر بالذات است، و همین خصوصیت ملاک و آیت معلولیت آن است. بنابراین، "معلول" و "موجود فی غیره"، با "موجود قائم بنفسه" تباین ذاتی دارد، نه جزء او تواند بود و نه کل او، و نه جلوه و ظهور او تواند بود و نه مرتبه‏ای از حقیقت وجود او.

معرف بشری و فلسفه و عرفان، ذات علت و معلول و خالق و مخلوق را پیوند می‏دهد، و معلول را به طور حقیقی جلوه‏ای و یا مرتبه‏ای و یا جزئی از وجود علت می‏انگارد، و بر این پندار است که ملاک معلولیت محدودیتِ در وجود؛ و ملاک علیت، ِسعه وجودی علت، و شمول ذاتی آن نسبت به معلول، و در مورد خداوند متعال عدم تناهی آن در مراتب یا وسعتِ وجود است که دقیقا همان معنای جزء و کل می‌باشد.

مکتب عقل و برهان، همگام با نصوص صادر شده از مدرسه علم معادن وحی الهی و خاندان نبوت و رسالت، بر این تفسیر از معنای علت و معلول در مورد خداوند عزوجل خط بطلان کشیده، و خالق متعال را منزه و فراتر از هر گونه پیوستگی و نسبت ذاتی با مخلوقات معرفی نموده، و هرگز وجود او را به عنوان مجموعه کائنات از حیث شمول و یا اطلاق و یا شدت مرتبه وجودی نمی‏پذیرد.
حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

كلّ قائم في سواه معلول.

هر موجودِ قائم در غیر خود، معلول است.

با توجه به توضیحاتی که دادیم معنای روایت فوق کاملا معلوم میشود و نیز معلوم می‎شود که حمل آن بر معنای فلسفی و عرفانی و وحدت وجودی، بر خلاف ضرورت عقل و وحی بوده ومساوی با انکار حقیقت معنای علت و معلول و خالق و مخلوق، و تأویل آن به معنای جزء و کل می‎باشد. 

نیز حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

خلق الله‏ الخلق حجاباً بینه وبینهم، ومباینته إیّاهم مفارقته أینیّتهم، وابتداؤه إیاهم دلیل علی أن لا ابتداء له، لعجز كلّ مبتدء عن ابتداء غیره، وإدواؤه إیّاهم دلیل علی أن لا أداة فيه، لشهادة الأدوات بفاقة المادّین.

آفرینش الهی خود حجاب بین خالق و مخلوق است، و جدایی ذاتی خداوند از خلق و ابتداء دادن او به وجود ایشان دلیل بر این است که خود او را ابتدایی نباشد، زیرا هر موجودِ دارای ابتدایی از ابتدا نمودن به وجود غیر عاجز و ناتوان است. و اینکه آنها را دارای ادوات قرار داده است دلیل بر این است که در خودِ او اداتی وجود ندارد، زیرا وجودِ ادوات گواه بر نیازمندی دارندگان آنها می‏باشد.

و می‏فرمایند:

فأسماؤه تعبیر وأفعاله تفهیم، وذاته حقیقة، وكنهه تفریق بینه وبین خلقه وغیوره تحدید لما سواه، فقد جهل الله‏ من استوصفه وقد تعداه من اشتمله وقد اخطأه من اكتنهه، ومن قال: كیف، فقد شبّهه، ومن قال: لم؟ فقد علّله، ومن قال: متی؟ فقد وقّته، ومن قال: في م؟ فقد ضمّنه، ومن قال: الی مَ؟ فقد نهّاه، ومن قال: حتّی مَ، فقد غیّاه، ومن غیّاه فقد غایاه، ومن غایاه فقد جزّأه، ومن جزّأه فقد وصفه، ومن وصفه فقد ألحد فيه.

اسمای او تعبیر، و افعال او تفهیم، و ذات او حقیقت، و کنه او جدا دانستنش از خلق، وحقیقت غیر خلق بودنش در حد و اندازه دانستن غیر اوست. هر کس وصف او طلبد او را نشناخته، و هر کس او را با خلق درآمیزد سخن از او نگفته، و هر کس طالب شناخت کنه وجود او باشد بر خطا رفته است.

هر کس گوید: خداوند چگونه است؟ او را شبیه غیر دانسته، و هر کس در جستجوی علت او باشد او را معلول و مخلوق پنداشته، و هر کس از زمان وجود او پرسد او را دارای وقت و زمان دانسته، و هر کس از مکان او پرسد ذات او را دارای اجزا دانسته، و هر کس برای او حدود وجود جوید او را دارای حدود و مقادیر انگاشته، و هر کس او را محدود انگارد او را دارای اجزا دانسته، و هر کس او را متجزی داند او را قابل وصف پنداشته، و هر کس او را قابل وصف داند ملحد شده است.

چرا که صحت سؤال از زمان و مکان و علت و غایت و نهایت و کیفیت و وصف، مانند ملکه و عدم تنها در مورد ذات متجزی و مخلوق است، و نسبت آن به ذات متعالی از مقدار و عدد ثبوتا باطل است.

و نیز امام رضا علیه السلام می‏فرمایند:

لا تغیّبه مذ، ولا تدنیه قد... ولا توقّته متی، ولا تشمله حین، ولا تقاربه مع، إنّما تحدّ الأدوات أنفسها، وتشیر الآلة إلی نظائرها.

"از" و "کی" او را دارای زمان نمی‏کند، "حین" و "آن" شامل او نمی‏شود، معیت را به ساحت جلال او راه نیست، آلات و ادوات تنها بیان‏گر خود و امثال خود می‏باشند.

برهان و وحی، معلول و مخلوق را آن چیزی می‏داند که وجود ازلی نداشته و خداوند متعال آن را آفریده باشد. چه اینکه بدیهی است تحصیل حاصل محال بوده و چیزی را که وجود داشته باشد نمی‏توان موجود کرد. اما فلسفه و عرفان می‏گوید:

معلول آن چیزی است که هرگز معدوم نبوده و با وجود علت پیوسته وجود داشته و وجود آن خارج از ذات علت خود نمی‏باشد.
بدیهی است این تعریف و تفسیر درباره وجود معلول تفسیری نادرست است زیرا چیزی که خارج از وجودِ چیز دیگر نباشد جزء آن است نه معلول آن، و با وجود کل موجود است نه به آفرینش آن.
کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" می‎نویسد:

إنّ الموجود إذا لم یكن وجوده عین ذاته، كان قائماً بغیره ومتحقّقاً فیه ومعتمداً علیه _ أي معلولاً _ وعكس نقیضه هو، بأن ما لا یكون معلولاً، فهو لیس قائماً في سواه ومعتمداً علیه، بل هو القائم بذاته الغنيّ عن غیره.

اگر موجودی وجود عین ذاتش نباشد قائم به غیر و متحقق در غیر و معتمد بر غیر _ یعنی معلول _ است، و عکس نقیض این قضیه این است که هر چیزی که معلول نباشد قائم در غیر و معتمد بر غیر نیست بلکه بی‏نیاز از غیر است
.

نقد و اشکال:

1 . "وجود" که حکم عقلی و معقول ثانی است بلکه ذات ندارد و هرگز ممکن نیست عین ذات چیزی باشد لذا فلسفه و عرفان مجبور شده است عین ذات بودنِ وجود برای خداوند را این گونه تفسیر کند که بگوید: "وجود خداوند ماهیت و حد و تناهی نداشته و مطلق و نامتناهی و کل اشیاء است". که بطلان این تفسیر نیازی به توضیح ندارد چه اینکه:

اولا: کل اشیاء نیز اشیایی می‏باشند که موجودند نه نفس حقیقت وجود که معقول ثانی و امری عقلی است نه ذات خارجی قابل فرض تناهی یا عدم تناهی، همان طور که مثلا همه اشیای ممکن الوجود باز هم اشیای ممکنند نه حقیقت امکان که حکم عقل و معقول ثانی است و اصلا ذات خارجی ندارد، و نیز همه اشیای سفید یا گرم روی هم باز هم اشیای سفید یا گرم می‏باشند نه حقیقت سفیدی و حرارت.
ثانیا: کسانی که می‎گویند: وجود خداوند متعال عین ذاتش می‎باشد اگر عبارتشان را حمل بر مسامحه نکنیم غلط بودن آن واضح است و تعبیر صحیح در این مورد این است که گفته شود: ذات باری تعالی فراتر از این است که با وجود و عدم متقابل و امکانی قابل نسبت و سنجش باشد.
باید دانست که "تناهی و عدم تناهی" معقول ثانی، و وصف ذاتی کمیات، و از اوصاف حقایق عینی و خارجی است، و از تصور کمی و زیادی در آن‎ها نشأت می‏گیرد؛ بنابر این اگر وصف تناهی یا عدم تناهی، نفس یک حقیقت (چه حقیقت موهوم وجود باشد و چه غیر آن) می‏بود، بنابر اصول فلسفه یکی از این سه امر لازم می‏آمد:

الف. مصادیق آن حقیقت هم متناهی باشند و هم غیرمتناهی، (و این در صورتی است که "تناهی و عدم تناهی"، هر دو وصفی زائد بر آن حقیقت نبوده، و قابل انفکاک از آن حقیقت نباشند)، و این مستلزم اجتماع نقیضین است.

ب. آن مصادیق فقط متناهی باشند (و این در صورتی است که تنها "تناهی" وصف زائد بر آن حقیقت نباشد) و این امر به صراحت غرض از استدلال را نقض کرده و اساس اعتقادات اهل فلسفه وعرفان را منهدم می‏سازد.

ج. تمامی مصادیق آن حقیقت فقط نامتناهی باشند (و این در صورتی است که تنها "عدم تناهی" وصف زائد بر آن حقیقت نباشد). و حال اینکه نفی وجود اشیای محدود و متناهی، خلاف ضرورت و بداهت و نیز خلاف مقتضای برهان و وحی در مورد مخلوقیت ماسوای باری تعالی است.

ثالثا: اگر چنانکه فلسفه می‏پندارد اشیای خارجی عین حقیقت متاصل وجود می‏بودند، دیگر سلب وجود از اشیاء محال می‏شد و هیچ چیزی قابل عدم نبود، در حالی که انکار مخلوقیت و قابل وجود و عدم بودن ماسوای خداوند متعال خلاف بداهت عقلی و انکار ضرورت دینی است.

رابعا: اعتقاد به نامتناهی بودن ذات خداوند، باطل و موهوم است زیرا:

الف) تحقق موضوع نامتناهی محال ذاتی است.

ب)موضوع قابل اتصاف به تناهی و عدم تناهی، ذات دارای اجزا و امتداد است. 
ج) عدم تناهی، ملاک وجوب وجود نیست.

البته مخفی نماند که اهل فلسفه و عرفان، به دو نتیجه باطلی که گفته شد _ یعنی انکار وجود حقیقی اشیای محدود، و نیز غیر قابل عدم بودن اشیاء ملتزم بوده، وجود ماسوای خداوند را اوهام شمرده، و همه چیز را ازلی و ابدی و غیر قابل عدم بالذات می‏دانند چنانکه ملاصدرا خالقیت حق تعالی را محال دانسته و می‏گوید:

إنّ ما لا یكون وجوداً ولا موجوداً في حدّ نفسه لا یمكن أن یصیر موجوداً بتأثیر الغیر وإفاضته، بل الموجود هو الوجود وأطواره وشؤونه وأنحاؤه... كما قیل شعراً:
	وجود اندر کمال خويش ساری است 
	 تعين‏ها امور اعتباری است
 


آنچه که به خودی خود نه وجود باشد و نه موجود، هرگز ممکن نیست که به تأثیر و افاضه غیر موجود شود، بلکه موجود تنها خودِ وجود و اطوار و شؤون و صورت‏های گوناگون آن است. چنانکه به زبان شعر گفته شده است:

	وجود اندر کمال خويش ساری است 
	 تعين‏ها امور اعتباری است 


و در "تعلیقات کشف المراد" آمده است:
الوجود من حیث هو هو هو الحقّ سبحانه. والوجود الذهنيّ والخارجيّ والأسمائيّ ظلاله... كلّ واحد من المطلق والمقیّد مرآة للآخر بوجه.

وجود از حیث ذات خودش همان حق سبحانه است، و وجود ذهنی و خارجی و اسمایی سایه‏های آن هستند... وجود مطلق و مقید هرکدام از وجهی نمایانگر دیگری است.

"ممد الهمم" می‏نویسد:

چون به دقت بنگری آن چه در دار وجود است وجوب است، و بحث در امکان برای سرگرمی است.

چون یک وجود هست و بود واجب و صمد
از ممکن این همه سخنان فسانه چیست؟!

رساله "وحدت از دیدگاه عارف و حکیم" می‏نویسد:

وجود چون قابل وجود و عدم نیست واجب لذاته است، و وجود اصل همه موجودات و قائم بر همه و قیوم همه و همه قائم به او هستند.

"تعلیقات کشف المراد" می‏نویسد:

فالوجود غیر مجعول مطلقاً، كما أنّه غیر قابل للعدم مطلقاً، لاستحالة انفكاك الشيء عن نفسه وانقلابه إلی غیره.

وجود، به هیچ عنوان قابل جعل نیست، همانطور که اصلا قابل عدم نیز نمی‏باشد، چرا که محال است چیزی از حقیقت خود جدا شده و به غیر خود تبدیل گردد.

2 . معنای قائم به غیر بودن معلول این نیست که متحقق در ذات علت و شأنی از شؤون و تطوری از تطورات هستی آن باشد، بلکه معنای صحیح آن این است که علت معلول را ایجاد نموده و معلول به خودی خود پدید نیامده وبه مشیت خویش خود را باقی نگه نداشته است. بدیهی است هر گونه ربط و پیوند ذاتی بین ذات علت وجود دهنده (خالق) و معلولِ حقیقی (مخلوق) محال است. و چیزی که شأنی از شؤونات دیگری بوده، و خارج از آن تحقق نداشته باشد، جزء آن است نه معلول و مخلوق آن.

3 . اگر معنای معلولیت این باشد که معلول متحقق در ذات علت است، دیگر چگونه می‏توان ادعا کرد که علت غنی و بی‏نیاز از غیر خود می‏باشد، مگر ممکن است چیزی مستغنی و بی‏نیاز از چیزهایی باشد که از هستی او خارج نبوده و متحقق در ذات او می‎باشند؟! مضافا بر اینکه محدودیت و متجزی بودن و حجم و ابعاد داشتن و امکان و احتیاج به غیر، در مورد چیزی که چیزی دیگر در ضمن او متحقق است از بدیهی‏ترین مسائل می‏باشد.

· فصل دوازدهم

· علم خداوند متعال عین اشیاء نیست

اندیشه بشری و فلسفه و عرفان، علم را به معنای وجود دانسته، و عالم بودن ذات خداوند را نیز به معنای "عینیت ذات الهی با اشیا" و یا "فراگیری ذات او نسبت به همه چیز" می‏داند، حدوث عالم را انکار کرده و حضور ازلی آن در ذات خداوند را نفس علم خداوند می‏شمارد.

در کتاب "الهی نامه" آمده است:

الهی، چگونه حاضر نباشم که معلوم تو بلکه علم توأم.

رساله "لقاء الله‏" می‏نویسد:

إنّ إدراك كلّ شيء هو بأن ینال حقیقة ذلك الشيء المدرك بما هو مدرك بل بالاتّحاد معه كما رآه طائفة من العرفاء وأكثر المشائین والمحقّقون.

ادراک هر چیزی به این است که به حقیقت آن شی‏ء مدرک رسیده شود، بلکه بنابر نظر گروهی از عرفا و اکثر مشائیین و محققین به این است که با آن اتحاد حاصل شود.

و مى‏نویسد:

إنّه ما من موجود إلّا وهو علم الحقّ تعالى، لأنّ علمه بما سواه حضوريّ إشراقيّ، لم یعزب عن علمه مثقال ذرّة.

هر موجودی بعینه علم حقّ تعالی است، زیرا علم او بما سوایش حضوری اشراقی است و هیچ ذرّه‎ای از علم او خارج نیست.÷
کتاب "تعلیقه نهایة الحکمة" حضور همه اجسام و مادیات را در ذات احدیت بلا مانع دانسته، و نام آن را "علم" نهاده و می‌نویسد:

وأمّا علم العلّة بالمعلوم علماً حضوریّاً فیمكن تعلّقه بالموجود المادّيّ بما أنّه موجود مادّيّ. والإشكال بأنّه: لا حضور للموجود المادّيّ لنفسه فكیف یكون حاضراً للعالم؟ مندفع بأنّ غیبوبة أجزائه بعضها عن بعض لا تنافي حضورها للفاعل المفیض.

علم حضوری علت به معلول، ممکن است که حتی به موجود مادی هم در عین مادی بودنش تعلق بگیرد. و این اشکال که گفته شود: موجود مادی حتی برای خودش هم حضور ندارد پس چگونه ممکن است که برای عالم حاضر باشد؟ پاسخ این است که غایب بودن بعضی از اجزای موجود مادی از بعضی دیگر، منافات با حضور آن برای فاعل مفیض ندارد.

و نیز:

إنّ تجرّد المعلوم في العلم الحضوريّ بالغیر غیر لازم، وإنّ غیبوبة الشيء المادّيّ عن ذاته لا یستلزم غیبوبته عن فاعله المفیض، كیف والمعلول مادّیّاً كان أو مجرّداً لیس إلّا عین الربط بالعلّة فهي مهیمنة علیه ومحیطة به بتمام معنی الكلمة، ولا یتمّ ذلك إلّا بحضوره عندها.

در مورد علم حضوری به غیر لازم نیست که معلوم مجرد باشد، و غایب بودن شی‏ء مادی از خودش، مستلزم این نیست که از فاعل مفیضش هم غایب باشد، چه اینکه معلول _ چه مادی باشد و چه مجرد _ جز عین ربط به علت چیز دیگری نیست؛ بنابراین، علت _ به تمام معنای کلمه _ مسلط و محیط و دربردارنده معلول است، و این امر ممکن نیست مگر اینکه معلول در ذات علت حضور داشته باشد.

در حالی که در مکتب وحی و برهان، تفسیر علم به معنای "حضور و وجود یک ذات در ذاتی دیگر" _ با صرف نظر از اینکه بازگشت آن به وحدت کل و اجزاء، و اتحاد عاقل و معقول، و وحدت وجود است _ پذیرفته بلکه معقول نیست، و از نظر عقل و وحی همه اشیاء حادث و دارای ابتدای وجود بوده و علم خداوند متعال به وجود عالم حتی مشروط به حضور و وجود و آفرینش آن هم نیست تا چه رسد به اینکه عین حضور و وجود آن ها در ذات اقدس باری تعالی باشد:

الحسین بن بشّار، عن أبي الحسن عليّ بن موسی الرضا علیه السلام قال: سألته أیعلم الله‏ الشيء الذي لم یكن، أن لو كان كیف كان یكون؟
قال: إنّ الله‏ تعالی هو العالم بالأشیاء قبل كون الاشیاء، قال عزّ وجلّ <إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ ما كُنْتُمْ تَعْمَلُون‏> . وقال لأهل النار: <لَوْ رُدُّوا لَعادُوا لِما نُهُوا عَنْهُ وَ إِنَّهُمْ لَكاذِبُونَ> وقال للملائكة لمّا قالت: <أَ تَجْعَلُ فيها مَنْ يُفْسِدُ فيها وَ يَسْفِكُ الدِّماءَ وَ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَدِّسُ لَكَ قالَ إِنِّي أَعْلَمُ ما لا تَعْلَمُون>‏. فلم یزل الله‏ عزّ وجلّ علمه سابقاً للأشیاء قدیماً قبل أن یخلقها، فتبارك ربّنا وتعالی علوّاً كبیراً، خلق الأشیاء وعلمه بها سابق لها كما شاء، كذلك ربّنا لم یزل عالماً سمیعاً بصیراً.

حسین بن بشار گوید به امام رضا علیه السلام عرض کردم: آیا خداوند متعال چیزی را که هرگز نبوده است می‏داند که اگر موجود ‏بود چگونه بود؟!

حضرت فرمودند: خداوند تعالی قبل از وجود اشیاء به آنها عالم است، خود می‏فرماید: "ما می‏نوشتیم آنچه را شما انجام می‏دادید".
و درباره اهل دوزخ می‏فرماید: "اگر ایشان باز گردانده شوند، به آنچه که از آن نهی شده بودند باز می‏گردند و ایشان دروغ می‏گویند". و به ملائکه فرمود آن‏گاه که گفتند: "آیا در آن کسی را قرار می‏دهی که فساد می‏کند و خون‏ریزی می‏نماید، و حال اینکه ما به حمد و تقدیس تو تسبیح گوییم؟ فرمود: من می‏دانم چیزهایی را که شما نمی‏دانید".

پس علم خداوند عزّ و جلّ ازلا قبل از اشیاء بوده است و پیش از خلق آنها قدیم می‏باشد. منزه است پروردگار ما و فراتر است فراتری بزرگی. اشیاء را آفرید و علمش به آنها پیش از آنهاست همانگونه که اراده فرمود. اینگونه پروردگار ما ازلا عالم و سمیع و بصیر است.

علم خداوند متعال چیزی جز ذات او تبارک و تعالی نیست، و حقیقتی متجزی و عددی و دارای مراتب نیز نمی‏باشد. اما فلسفه و معرفت بشری علم خداوند را دارای مراتب دانسته و به حادث و قدیم تقسیم می‏کند چنانکه در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام و الفلسفة الالهیة" آمده است:

إنّ الكمال الوجوديّ الذي له مراتب _ بعضها بسیط أزليّ، وبعضها حادث فیما لا یزال _ تكون مرتبته الأزلیّة عین الذات الواجبة، ومرتبته الحادثة عین الفعل الممكن، وذلك كالعلم.

کمال وجودی‏ای که دارای مراتب است _ که بعضی از آن مراتب بسیط ازلی‏اند و برخی دیگر به طور همیشگی و ازلی حادث می‏باشند _ مرتبه ازلی‏اش عین ذات خداست، و مرتبه حادثش عین فعلی که ممکن است می‏باشد، مانند علم.

برخی اشکالات این کلام عبارتند از:

1. ذات خداوند متعال مجموعه مراتب کمالات وجودی نیست بلکه مجموعه کمالات، مخلوق اویند و ذات متعالی از مقدار و اجزای او تبارک و تعالی منزه از جمع و تفریق و مقدار و عدد و نقص و کمال می‏باشد. بدیهی است حقیقت دارای مراتب، حقیقتی عددی و متجزی و مخلوق و محدود است، و خداوند متعال خالق آن و مبائن با آن می‏باشد.

2. هر چیزی یا حادث است و یا ازلی، و معقول نیست که در ازل حادث باشد، مگر بر مبنای فلسفه و عرفان که حتی اجتماع نقیضین را هم محال نمی‌داند!

3. علم خداوند متعال چیزی جز ذات متعالی او نیست و مرتبه حادث ندارد.

4. " علم" و "فعل" دو حقیقت متباینند و هرگز ممکن نیست یکی از آن دو عین دیگری باشد.

5. "فعل"، مطلقا حادث است و اعتقاد به ازلیت آن با اصل فعل بودن آن منافات دارد.

· فصل سيزدهم
· نسبت خداوند متعال با صفات

اندیشه بشری خداوند متعال را ذات دارای صفات دانسته، سپس سخن از "زیادت صفات بر ذات"، و یا "عینیت ذات و صفات او" در میان می‏آورد، اما معرفت مکتب وحی بر این اساس است که خداوند متعال ذات علم و قدرت است، نه ذاتی که دارای صفت علم و قدرت باشد، لذا سخن از عینیت یا زیادت ذات و علم و قدرت او موضوعا منتفی است. بدیهی است ذات متصف به صفت و دارای کیفیت، متجزی و متبعض و قابل زیاده و نقصان و وجود و عدم بوده، و متقابلا ذات متعالی از مقدار و اجزا، به خودی خود متعالی از "داشتن و نداشتن"، و فراتر از قابلیت اتصاف به صفات است، چه اینکه ذات و صفت وضوحا دو چیزند نه یک چیز، بدین معنا که هر ذات دارای صفتی را می‌توان بر صفت و حالتی دیگر فرض کرد، و البته با فرض اینکه ذاتی دارای صفات باشد، دیگر ادعای عینیت ذات و صفات با نفس مفروض اولی در تناقض است.
 و از همین جا معلوم می‎شود که اعتقاد به زیادت صفات بر ذات خداوند نیز به طریق اولی مردود و نادرست می‏باشد.
امیر المومنین علیه السلام می‏فرمایند:

وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه، لشهادة كلّ صفة أنّها غیر الموصوف، وشهادة كلّ موصوف أنّه غیر الصفة.

کمال خالص دانستن و تنزیه خداوند متعال این است که صفات از او نفی شوند، زیرا هر صفتی شهادت می‏دهد که آن چیزی غیر از موصوف است، و هر موصوفی گواهی می‏دهد که آن چیزی غیر از صفت است.

و می‏فرمایند:

فمن وصف الله فقد قرنه، ومن قرنه فقد ثنّاه، ومن ثنّاه فقد جزّأه، ومن جزّأه فقد جهله
.

هر کس او را مقارن داند پس او را دو دانسته است. و هر کس او را دو بداند، او را دارای اجزا شمرده است، و هر کس او را دارای اجزا شمارد نسبت به او جاهل است.

و می‏فرمایند:

جلّ أن تحلّه الصفات، لشهادة العقول أنّ كلّ من حلّته الصفات مصنوع.

فراتر از این است که صفات بر او درآیند، زیرا عقول گواهی دهند که هر کس صفات بر او در آیند مصنوع می‏باشد.

امام صادق علیه السلام می‏فرمایند:

وكلّ موصوف مصنوع، وصانع الأشیاء غیر موصوف بحدّ مسمّی.

هر چه در وصف آید مصنوع است، و آفریننده اشیاء به هیچ وصفی متصف نیست.

حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

نظام توحید الله‏ تعالی نفي الصفات عنه، لشهادة العقول أنّ كلّ صفة وموصوف مخلوق، وشهادة كلّ موصوف أنّ له خالقاً لیس بصفة ولا موصوف، وشهادة كلّ صفة وموصوف بالاقتران، وشهادة الاقتران بالحدوث، وشهادة الحدوث بالامتناع من الأزل الممتنع من الحدوث، فلیس عرف الله‏ من عرف بالتشبیه ذاته.

قانون توحید خداوند تعالی این است که صفات از او نفی گردد، زیرا عقول گواهی دهند که هر صفت و موصوفی مخلوق است، و هر موصوفی شهادت دهد که او را خالقی است که نه صفت است و نه موصوف، هر صفت و موصوفی شاهد بر اقترانند. و اقتران، گواه حدوث است. و حدوث گواهی دهد که وجود ازلی‏اش ممتنع است. پس هر کس ذات خداوند را از راه تشبیه شناسد، او را نشناخته است.

و می‏فرمایند:

لا دیانة إلّا بعد معرفة، ولا معرفة إلّا بالإخلاص، ولا إخلاص مع التشبیه، ولا نفي مع إثبات الصفات للتشبیه، فكلّ ما في الخلق لا یوجد في خالقه، وكلّ ما یمكن فيه یمتنع في صانعه.

لا تجري علیه الحركة والسكون، وكیف یجري علیه ما هو أجراه، ویعود فيه ما هو ابتدأه؟ إذا لتفاوتت ذاته، ولتجزء كنهه، ولامتنع من الأزل معناه، ولما كان للبارئ معنی غیر المبروء.

دین داشتن نشاید مگر بعد از معرفت، و معرفت ممکن نیست مگر با جدا دانستن خداوند از همه چیز. با اعتقاد به تشبیه، جدا دانستن خداوند از خلق امکان ندارد. و با وجود اثبات صفات، نمی‏توان وجود خداوند را از مخلوقات جدا نمود، چرا که با وجود اثبات صفات تشبیه لازم می‏آید.

هر آنچه در خلق است در خالق او نیست، و هر چه در آفریده ممکن باشد در مورد صانع و آفریننده او ممتنع است.

حرکت و سکون به او راه نیابد، چگونه بر او جاری شود آنچه خود جاری فرموده است، و به او بازگردد آنچه خود آن را ایجاد نموده است؟ در این صورت ذاتش دارای اجزا، و ازلیت وجودش غیرممکن می‏شد، و برای خالق معنایی جز مخلوقیت نمی‏ماند.

در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" درباره صفات خداوند متعال چنین آمده است:

الصفات الكمالیّة _ التي تكون هی عین الذات _ فكمال التوحید، هو إثباتها لها، لأنّ الذات الفاقدة لها تكون محدودة، لخروجها عن تلك الذات _ ولا شيء من المحدود بواجب ولا خالق _ فمن وصفه تعالی بصفة كمالیّة هي عین ذاته فقد وحّده. ومن وحّده فقد نزّهه عن العدد. ومن قدّسه عن العدد فقد أثبت أزله، وكذلك یوصف الله‏ سبحانه.

کمال توحید در مورد صفات کمالیه _ آنهایی که عین ذات می‏باشند _ این است که آنها برای ذات خداوند اثبات شوند. زیرا ذاتی که آنها را نداشته و آنها خارج از او باشند محدود می‏شود، و هر چیز که محدود باشد واجب الوجود و خالق نتواند بود _ پس هر کس خداوند را به صفت کمالیه‏ای که عین ذات باشد وصف کند او را واحد یکتا دانسته است. و هر کس او را واحد داند از عدد تنزیه کرده است، و هر کس او را از عدد منزه داند، او را ازلی دانسته است، و خداوند سبحانه این چنین وصف می‏شود.

از آنچه گذشت اشکالاتی که به این کلام وارد است روشن می‏شود، از جمله آن اشکالات این است که:

کمال توحید خداوند متعال _ چنانکه روایاتی که گذشت نیز صریحا بیان می‏داشت _ "نفی صفات" از او به طور مطلق است، وگرنه با فرض وجود ذات و صفت، دیگر ادعای عینیت آن دو، به خودی خود غیرمعقول است، _ لشهادة کل صفة أنها غیر الموصوف: صفت، خود شهادت می‏دهد که چیزی غیر از موصوف است و نمی‏تواند عین آن باشد". خداوند متعال ذات علم و قدرت و حیات و سمع و بصر است، نه ذاتی که دارای این صفات بوده و بتوان این صفات را عین او یا زائد بر او دانست.

نیز در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" آمده است:

المراد من الصفات المنفیّة، هي الزائدة منها علی الذات لأنّها التي تشهد علی المغایرة، كشهادة الموصوف بها علیه.

مراد از صفاتی که باید نفی شوند تنها همان صفاتی هستند که زائد بر ذات می‏باشند، زیرا تنها همان‏ها هستند که همانند موصوف دلیل مغایرت می‏باشند.

كمال التوحید هو نفي الصفات الزائدة وإثبات الصفات العینیّة.

کمال توحید، نفی صفات زائد بر ذات، و اثبات صفات عین ذات می‏باشد.

در حالی که روایات مزبور _ که مشتمل بر برهان قطعی هم می‏باشند _ صریحا دلالت می‏کنند که صفت ‏داشتن به طور مطلق، دلیل بر غیریت و شاهد بر بینونیت ذات و صفت است. و ذات متعالی خداوند که فراتر از مقدار و عدد است، به "وجدان و فقدان" نسبت داده نمی‏شود، چه اینکه وجدان و فقدان از شؤون و ویژگی‏های توصیفی ذات اجزا و مخلوق است، و خداوند متعال خالق اشیای دارای اجزا و ابعاض، و قابل اتصاف به صفات، و داشتن و نداشتن است. 

صفتی که با فرض خروج آن از ذات، نقص و محدودیت ذات لازم آید، وجودش نیز مستلزم این است که هم خودش و هم موصوفش مقداری و متجزی و عددی و قابل وجود و عدم باشند.

چنانکه "نداشتن" موجب محدودیت می‏شود، "داشتن" نیز موجب ترکیب و تجزی حقیقی و محدودیت است، زیرا ذات قابل داشتن، متجزی و عددی است و اعتقاد به "نامتناهی ‏بودن" درباره ذات متجزی و عددی بلکه به طور مطلق‏ اعتقادی موهوم است.
بنابراین اتصاف خداوند متعال به صفات کمالیه‏ای که عین ذات او باشند، هم محالیت ذاتی دارد، و هم بر خلاف معنای توحید ذات متعالی از مقدار و عدد و کمال و نقص و قابلیت اتصاف به صفات است.
توضیح بیشتر اینکه حقیقت علم (به عنوان مثال) دو سنخ است: 

الف. علم مقداری و متجزی و قابل زیاده و نقصان و وجود و عدم _ که حقیقت آن قابل تصور و ادراک بوده، و بنابر مبانی مختلف گاهی به عنوان صورت حاصل از شی‏ء نزد عقل، یا حضور یا... شناخته و شناسانده می‏شود.

ب. علم غیرمقداری و غیرقابل زیاده و نقصان و وجود و عدم _ که هرگز مفهوم قابل تصور و ادراک نداشته، و در مقام تصور جز به عنوان "حقیقتی که خلاف جهل است" شناخته و شناسانده نمی‏شود، مفهومی که مطابق با معنای اول باشد مفهوم علم به معنای خاص خلقی آن می‏باشد، و مفهومی که دلالت بر معنای علم از سنخ دوم می‏کند "مفهوم عام علم" و نیز "معنای مختص آن به خداوند متعال" است.

بر اساس توضیح مذکور می‏گوییم: علم خداوند متعال مفهومی قابل تصور و توهم به معنای خاص آن ندارد، و جز به اینکه "خلاف جهل" _ (مفهوم علم به معنای عام آن) است مورد اثبات و توجه عقل قرار نمی‏گیرد، پس خداوند متعال عالم است نه مانند سایر عالمان.

صفات او تبارک و تعالی صفات اقرار است نه احاطه، به این معنا که حقیقت علمِ متعالی از قابلیتِ داشتنِ اجزا، در حالی مورد تصدیق قرار می‏گیرد که مانند سایر چیزها _ که ذات آنها مورد تصور و شناخت مستقیم قرار می‎گیرد _ نبوده، و مورد شناخت و احاطه تصوری واقع نمی‏شود، و جز با ارجاع آن به سلب معنای مقابل آن (عدم جهل)، شناسانده نمی‏گردد، چه اینکه هر چیزی که حقیقت آن قابل توهم و شناخت مستقیم باشد قابل زیاده و نقصان و مخلوق می‏باشد، و علم خالق تبارک و تعالی _ همانند وجود او جل و علا _ چنان نبوده و بر خلاف آن می‏باشد.

بنابراین، هنگامی که خداوند متعال را بر خلاف همه چیزهای دیگر و اوصاف آن ها می‎شماریم نفس همان چیزی را که اثبات کرده‏ایم نفی نمی‏کنیم تا اینکه تناقض لازم آید، لذا وقتی می‌گوییم: "خداوند متعال شیئی است بر خلاف اشیاء" درست نیست چنین اشکال شود که "شی‏ء بودن" با "خلاف شی‏ء بودن" متناقض است، و "عالم بودن" با "بر خلاف عالمان بودن" متناقض است و...؛ بلکه در تمامی این موارد معانی و مفاهیم و اوصاف خاص خلقی را نفی کرده، و معنای عام مقسمی یا معنای خاص الهی آن ها را اثبات کنیم. (در مورد مثال مذکور، علم دارای مقدار و اجزا و قابل وجود و عدم و زیاده و نقصان معنای خاص خلقی علم است، و حقیقت علم متعالی از این اوصاف معنای الهی آن، و مقسم هر دوی آنها معنای عام علم می‎باشد).

نیز ممکن است کسی چنین اشکال کند: "در صورتی که صفات خداوند متعال به سلب مقابل آن‏ها برگردانده شود اگر منظور از این معانی (مانند نفی جهل)، نقیض همان معانی اثبات شده باشد نتیجه سخن اثبات همان اوصاف (مانند علم) خواهد بود و در این صورت اولا اصلا معنای جدیدی افاده نشده است، وثانیا محذورات ناشی از اثبات علم عود خواهد کرد؛ واگر منظور از معنای مورد نفی، نقیض معانی اثبات شده نباشد، تعطیل و اثبات واسطه بین علم و جهل، و بین وجود و عدم، و رفع نقیضین لازم خواهد آمد." پاسخ این اشکال هم این است که بگوییم: هنگامی که اثبات علم و سایر صفات خداوند متعال را به سلب معنای مقابل آن (مانند نفی جهل) ارجاع می‏دهیم، صفات مذکور (مثلا جهل) را به معنایی کاملا مبائن و بی ربط با نقیض خودشان (مثلا علم) استعمال نمی‎کنیم که تعطیل لازم آید، کما این که آنها را به نفی عین معانی مقابل آنها برنمی‏گردانیم که "عدم افاده معنای جدید" لازم آید، بلکه حقیقت وجوب ارجاع صفات باری تعالی به سلب مقابلات آنها اشاره است به نفی مفهومِ خاص خلقی صفات (مانند علم مقداری و متجزی و قابل شناخت) و اثبات معنای خاص الهی آنها (مانند علم متعالی از داشتن مقدار و اجزا و فراتر از داشتن قابلیت وجود و عدم) که دارای صورت خاص قابل تصور وتوهم و شناخت نبوده، و فرض زیادت و عینیت آن با ذات موضوعا منتفی می‏باشد.

نکته دیگری که اقتضا می‎کند صفات خداوند متعال به سلب معنای مقابل آن‎ها برگردانده شوند این است که سلب‏های متعدد از یک حقیقت، هرگز موهم تعدد و تکثر در آن حقیقت نیست
 ولی توصیف یک حقیقت به اوصاف متعدد، لا اقل موهم تجزّی و کثرت حقیقی آن است، چه اینکه فرض عینیت ذات و صفت موضوعا محال بوده، و اتصاف موصوف به صفت، فرع بر متجزی‏ بودن صفت و موصوف می‏باشد.

حضرت رضا علیه السلام در ارشاد فیلسوف زمان خود عمران صابی به طریق صحیح وصف باری تعالی و اسماء و صفات لایق او می‏فرمایند:

واعلم أنّه لا تكون صفة لغیر موصوف، ولا اسم لغیر معنی، ولا حدّ لغیر محدود، والصفات والأسماء كلّها تدلّ علی الكمال والوجود ولا تدلّ علی الإحاطة كما تدلّ الحدود التي هي التربیع والتثلیث والتسدیس، لأنّ الله‏ عزّ وجلّ تدرك معرفته بالصفات والأسماء ولا تدرك بالتحدید بالطول والعرض والقلّة والكثرة واللون والوزن وما أشبه ذلك، ولا یحلّ بالله‏ جلّ وتقدّس شيء من ذلك حتی یعرفه خلقه بمعرفتهم أنفسهم بالضرورة التي ذكرنا. ولكن یدلّ علی الله‏ عزّ وجلّ بصفاته، ویدرك بأسمائه، ویستدلّ علیه بخلقه حتی لا یحتاج في ذلك الطالب المرتاد إلی رؤیة عین و لا استماع أذن ولا لمس كفّ ولا إحاطة بقلب.

ولو كانت صفاته جلّ ثناؤه لا تدلّ علیه وأسماؤه لا تدعو إلیه والمعلمة من الخلق لا تدركه لمعناه، لكانت العبادة من الخلق لأسمائه وصفاته دون معناه، فلو لا أن ذلك كذلك لكان المعبود الموحّد غیر الله‏، لأنّ صفاته وأسمائه غیره. أفهمت؟ قال: نعم، یا سیّدی.

بدان که صفت بدون موصوف نمی‏شود، اسم بدون معنا نیست، و تعریف جز در مورد ذات قابل شناخت نمی‏باشد.

صفات و اسمای خداوند متعال تنها بر کمال و وجود دلالت دارند، و بیانگر حقیقت ذات او به نحوی که در حیطه ادراک درآید نمی‏باشند، و همانند حدودی که دلالت بر شکل داشتن و مربع و مثلث و شش ضلعی بودن می‏کنند نیستند.

زیرا معرفت خداوند متعال به واسطه اسماء و صفات به دست می‏آید، اما با تحدید به طول و عرض و قلت و کثرت و رنگ و وزن و امثال آن ادراک نمی‏گردد زیرا هیچ یک از این معانی بر خداوند جل و تقدس راه نمی‏یابد که خلقش همچون معرفت خویشتن او را نیز بشناسند. بر خداوند عزّ و جلّ به صفاتش دلالت می‏شود و او تبارک و تعالی به نامهایش شناخته می‏گردد، و به وجود خلق بر وجود او استدلال می‏شود تا اینکه اهل شک و تردید برای ایمان آوردن به او نیاز به دیدن با چشم و لمس با دست و احاطه با قلب و فکر نداشته باشند.

اگر قرار بود صفات خداوند جل ثناؤه دلالت بر او نکنند، و نامهایش بر او راه ننمایند و از آنها حقیقت وجود خداوند قصد نشود، عبادت خلق بر اسماء و صفات او واقع می‏شد نه بر معنای حقیقی خداوند. و اگر چنین بود معبودی که یگانه دانسته شده است، غیر خداوند متعال می‏شد، زیرا صفات و اسمائی که دلالت بر وجود او می‏کنند غیر از خود اویند. آیا فهمیدی؟ گفت: آری، ای مولای من.

فاضل مقداد "قدّس الله‏ روحه" می‏فرماید:

إنّه لیس له صفة زائدة علی ذاته، بل لیس له صفة أصلاً كما أشار إلیه وليّ الله‏ بقوله: وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه لشهادة كلّ صفة أنّها غیر الموصوف.

خداوند صفت زائد بر ذات خود ندارد، بلکه او تبارک و تعالی اصلا صفت ندارد چنانکه‏ حجت خداوند به این مطلب اشاره نموده و می‏فرماید: وکمال اخلاص (جدا کردن خداوند از خلق) او این است که صفات از او نفی شود زیرا هر صفتی شهادت می‏دهد که چیزی غیر از موصوف است.

و در شرح توحید صدوق، در مورد شرح فرموده امام رضا علیه السلام (وأصل معرفة الله‏ توحیده) آمده است:

توحید تنها در صورتی انتظام می‏یابد که صفات را عینا و زیادة از خداوند تعالی نفی کنیم، به این معنا که خداوند سبحانه مانند مخلوقات مصداق آن مفهومات نباشد، بلکه صفات او جل سلطانه صفات اقرار می‏باشد نه صفات احاطه و انتزاع و امام رضا علیه السلام به همین مطلب اشاره نموده می‏فرماید: نظام توحید خداوند نفی صفات از او است.

یعنی آن چیزی که توحید حقیقی به آن انتظام می‏یابد و به واسطه آن عارف بالله‏ موحد حقیقی می‏گردد این است که صفات از خداوند نفی گردد به این معنا که تمامی صفات نیکوی او به سلب نقائص و نفی متقابلات آنها برگردانده شود نه اینکه گفته شود: ذاتی است و صفاتی که قائم به آن ذات، یا قائم به خود صفات، یا عین ذات خداوند می‏باشند، "زیرا عقول شهادت می‏دهند که هر صفت و موصوفی مخلوق است".

این سخن امام علیه السلام اعتقاد به وجود صفات عینیه و زائده عارضه را باطل می‏کند. یعنی عقل صریح دور از شبهه‏ها حکم می‏کند که صفت و موصوف هر دو مخلوقند چه آن صفات عینیه باشند و چه زائد و قائم به ذات خداوند تعالی.

...این‏ها همه با قطع نظر از این است که عینیت و اتحاد ذات و صفت‏ ذاتا محال می‏باشد، چه اینکه ذات آن چیزی است که مستغنی بوده و نیازمند نیست اما صفت چیزی است که محتاج و نیازمند به موصوف می‏باشد، و بدیهی است که اتحاد آن دو ممتنع می‏باشد چرا که از اتحاد آن دو لازم می‏آید که محتاج، محتاج الیه (و بالعکس) بوده؛ و نیز یک چیز به خودش محتاج و نیازمند باشد. 

· فصل چهاردهم
· جبر و وحدت وجود

عدل الهی از اصول ضروری اصول اسلام است که البته در مقام تفسیر و تبیین آن انحرافات بی‏شمار و بس خطیر گردن‏گیر شمار فراوانی از اهل بحث شده است.

این بحث مبتنی بر اصول مهمی می‎باشد مانند:

اثبات علم و حکمت خداوند متعال

اثبات اختیار و حل مشکل جبر

اثبات حسن و قبح عقلی
که خطای در هر یک از آنها موجب خطاهای غیر قابل چشم‏ پوشی در نتایج خواهد بود ولی با این حال از شگفتی‏های باب معارف و عقاید این است که پایه‏گذاران مکاتب معرفت بشری هیچ گاه در حل شبهات باب جبر به نقطه روشنی نرسیده‏اند بلکه بحث از عدل الهی بر اساس مبانی ایشان که همه چیز را معلول علل و مقدمات ضرورت بخش ما قبل خود می‌دانند، از حیث ثبوت منتفی و ممتنع می‏باشد. چنان که در مورد مسأله حسن و قبح هم باید دانست که با پذیرش قواعد فلسفی و عرفانی، در اثبات عدل الهی به بن‏بست خواهیم رسید و حتی دلیلی بر قبح و استحاله وقوعی تکلیف مالایطاق هم نخواهیم داشت.

معارف بشری غالبا "علم" را به معنای "وجود و حضور" تفسیر می‏کنند
 و این خود راهی است که در نتیجه به بن‏ بست نفی عدل الهی می‏انجامد و ما در این جا به یاری خداوند متعال به طور خلاصه و مختصر به مسأله جبر و اختیار می‏پردازیم.

· تاملی بر مبانی عدل الهی
قانون ضرورت علی و معلولی (یعنی پیدا شدن هر امر حادثی به دنبال علل و عواملی ضرورت بخش) یکی از اصول و قواعد مسلم فلسفی است. 

بدیهی است با اعتقاد به چنین اصلی باید به طور قطعی پذیرفت که هیچ فاعلی در فعل خویش دارای اختیار نبوده و تمامی امور _ اعم از مراحل تصور و تصدیق و اراده و انتخاب و حرکت و... به نحو جبر و ضرورت تحقق می‏یابد.

فلسفه می‏گوید:
"الشيء ما لم یجب لم یوجد".

"همه چیز [حتی فعل و انتخاب و اختیار انسان] به نحو ضرورت و وجوب تحقق می‏یابد".

برخی فیلسوفان با وجود اعتقاد به این قاعده به گونه‏ای که آن را یک اصل مسلم عقلی و خدشه‏ ناپذیر و غیر قابل استثنا می‏دانند باز هم سعی بر آن دارند که اختیار خداوند و بندگان او را امری پذیرفته بدانند که البته این تلاش‏ها پیوسته بی‏نتیجه و غیر مفید مانده است چه اینکه بدیهی است یا باید از کلیت قانون ضرورت علی و معلولی دست برداشته و فعل فاعل مختار را اسیر مقدمات ضروری و ضرورت بخش پیش از خود ندانست، و یا اینکه باید برای همیشه از اثبات اختیار صرف نظر کرد.

در مورد علت و معلول سخن از دو قاعده در میان مى‏آید:

الف) کلیت قانون علت و معلول، یعنى اینکه هیچ معلولى بدون علت نیست، و این قانون به هیچ عنوان قابل خدشه و انکار و استثناء نیست.

ب) کلیت جبر على و معلولى، یعنى اینکه هر معلولى نتیجه ضرورى علت خود مى‏باشد و تمامى علل حتى اراده خدا و خلق به نحو ضرورى حاصل شده، و در نتیجه هیچ گونه فعل اختیارى واقعى وجود ندارد. فلسفه و عرفان به اشتباه این قانون دوم را هم کلى و غیر قابل استثناء مى‏داند لذا وجود هرگونه اراده و فعل اختیارى را انکار کرده و یا آن را به معانى نادرستى همچون علم، رضا، عنایت و ابتهاج تأویل مى‏کند و مى‏گوید:

اگر بنا شود ما براى افعال انسان علل تامه‏اى که نسبت آن افعال به آن علل تامه ضرورت باشد، و وجود و عدم آن افعال صرفا وابسته به وجود و عدم آن علل تامه باشد قائل نشویم، باید زمام آن فعل را صرفا به دست تصادف بسپاریم.

اما مکتب وحى و برهان تنها قانون اولى را کلى مى‏داند و معتقد است که هر معلولى باید علتى داشته باشد و این قانون هرگز قابل استثنا نیست. اما قانون دوم کلى نبوده، و براى خداوند و هر فاعل مختار دیگرى فعل و ترک کاملاً مساوى بوده، و هیچ‏گونه ضرورتی بر فعل یا ترک افعال برای خداوند، و نیز صدور طاعت یا معصیت از بندگان حاکم نیست.

بنابر این بدون اینکه کلى بودن قانون علت و معلول تخصیص بخورد یا چنانکه اهل فلسفه مى‏پندارند تصادف و اتفاق پیش آید افعال اختیارى واقعا علت دارند اما علیت و فاعلیت فاعل مختار به نحو ضرورى نبوده و فعل اختیارى به اختیار فاعل مختار از او صادر مى‏شود.

توضیح اینکه در هر فعلی که فاعل مختار انجام می‏دهد دو معلول وجود دارد که باید از علت آن‏ها جستجو کرد:

1 . نفس فاعلیت فاعل مختار مانند نوشتن نامه، یا خوردن شراب، یا به جای آوردن نماز، که ترک آن‎ها هم کاملا به اختیار اوست و هیچ گونه علت ضرورت بخشی بر آن‎ها حاکم نیست.

2 . تحقق فعل فاعل مختار مانند نوشته شدن نامه، یا خورده شدن شراب، یا خوانده شدن نماز که معلول و نتیجه فاعلیت اوست، و علت ضرورت دهنده آن همان فاعلیت فاعل مختار می‏باشد.

در این مطلب که اثر فاعلیت فاعل مختار (مانند نوشته شدن نامه، یا خورده شدن شراب، یا خوانده شدن نماز) به نحو ایجاب و ضرورت در پی فاعلیت او (مانند نوشتن نامه، یا خوردن شراب، یا به جای آوردن نماز) صورت می‏پذیرد هیچ گونه شکی نیست بلکه سؤال اصلی این است که آیا نفس فاعلیت فاعل مختار _ مانند شراب خوردن یا نماز خواندن _ نیز خود معلول علتی ضرورت بخش _ مانند عوامل روحی و محیطی و تربیتی و... می‏باشد یا نه بلکه نفس فاعل مختار به گونه‏ای است که بدون تبعیت از هر گونه ضرورتی یکی از دو طرف فعل یا ترک را انتخاب می‏کند و هرگز مقدماتی درونی و بیرونی به نحو ایجاب و ضرورت دست او را به حرکت و نوشتن و خوردن و انجام دادن یا طاعت یا معصیت وادار نمی‏نماید.

انتخاب شق اول (صدور فعل در اثر عوامل درونی و بیرونی ضرورت بخش) مقتضی التزام به جبر و نفی اختیار است، و پذیرفتن شق دوم عینا همان استثنای در قانون ضرورت علی و معلولی در خصوص افعال فاعل مختار می‏باشد.

بنابر این روشن است که تاکید برخی بر ضرورت داشتن تحقق فعل در پی وجود علت خود که همان فاعلیت نفس می‏باشد مانند ضرورت نوشته شدن نامه در پی نوشتن آن، نه منکری دارد و نه ربطی به بحث جبر و اختیار. کما اینکه ادعای استثنا ناپذیری ضرورت علی و معلولی در همه جا _ حتی در مرحله به فاعلیت در آمدن نفس و اعمال قدرت آن _ که اعتقاد اهل فلسفه است عین التزام به جبر است و بس، و در پاسخ ایشان باید گفت آن قانونی که کلیت دارد و استثنا نمی‏پذیرد قانون علیت است نه ضرورت علی و معلولی چه اینکه بین علل از حیث دخول در این دو قانون عموم و خصوص مطلق می‏باشد به گونه‏ای که هر علت اختیاری از افراد قانون کلی علت و معلول هم هست اما هر علتی علت اختیاری نیست بلکه در افعال اختیاری، فاعلیت واقعا معلول نفس فاعل مختار می‏باشد اما نه به نحو ایجاب و ضرورت و چنانکه گفته شد اصولا بحث جبر و اختیار این نیست که آیا آثار فاعلیت انسان به نحو ضرورت و وجوب حاصل می‏شود یا نه، بلکه در این باره است که آیا نفس فعل و ترک انسان و طاعت یا معصیت او نتیجه و معلول ضروری و وجوبی مقدمات و علل قبل از آن است یا خیر.

و البته همان طور که گفته شد تمامی کسانی که پنداشته‏اند ضرورت علی و معلولی قانونی کلی و غیر قابل استثنا است و فاعلیت انسان نیز نتیجه ضرورتهای امور پیش از خود می‏باشد ناگزیر از التزام به جبر خواهند بود و لو اینکه خود از مدعیان اختیار و مدافعان آن باشند مانند:

لا شيء في سلسلة الوجود الإمكانيّ إلّا وهو واجب موجب بالغیر، والعلل تنتهي إلی الواجب بالذات وهو العلّة الموجبة لها ولمعلولاتها
.

تمامی موجودات سلسله امکان، واجب و موجب بالغیر و بدون اختیار بوده، و تمامی علل به واجب بالذات برمی‏گردند که او خود سبب ایجاب و اضطرار آنها و معلولاتشان می‏باشد.

إذا تمّ العلم بكون الفعل خیراً أعقب ذلك شوقاً من الفاعل إلی الفعل، فالخیر محبوب مطلقاً مشتاقاً إلیه إذا فقد وهذا الشوق كیفیّة نفسانیّة غیر العلم السابق قطعاً وأعقب ذلك الإرادة _ وهي كیفیّة نفسانیّة غیر العلم السابق وغیر الشوق قطعاً _ وبتحقّقها یتحقّق الفعل الذي هو تحریك العضلات بواسطة القوّة العاملة المنبثّة فیها
.

وقتی که علم به خیر بودن فعل تمام شد، شوق فاعل به سوی آن را به دنبال خواهد داشت، چرا که خیر مطلقا محبوب بوده و چنانچه موجود نباشد شوق به سوی آن حاصل می‏شود. به دنبال آن، اراده که کیفیتی نفسانی، و قطعا چیزی غیر از علم سابق و شوق می‏باشد پدید آمده و به تحقق آن، فعل که همان تحریک عضلات به واسطه قوه عامله است محقق می‏گردد.

آری، فلسفه به طور کلی وجود "اختیار" را در عالم نپذیرفته، هر فاعلیتی را بر اساس جبر و ضرورت علی و معلولی تفسیر می‏کند، و هر فعلی را _ با واسطه و یا بدون واسطه _ به ساحت قدس و جلال خداوند متعال نسبت می‏دهد، چنانکه در کتاب "نهایة الحکمة" آمده است:

ما من شيء ممكن موجود سوی الواجب بالذات حتّی الأفعال الاختیاریّه، إلّا وهو فعل الواجب بالذات، معلول له بلا واسطة أو بواسطة أو وسائط.

غیر از واجب بالذات، همه ممکنات حتی افعال اختیاری، فعل خداوند است که بدون واسطه یا با واسطه از آن او می‏باشد.

و نیز:

قد عرفت أنّ الفاعلیّة طولیّة وللفعل انتساب إلی الواجب بالفعل بمعنی الإیجاد وإلی الإنسان المختار بمعنی قیام العرض بموضوعه.

قبلا دانستی که فاعلیت طولی بوده و فعل دارای انتسابی فعلی به معنای ایجاد به خداوند است، و دارای انتسابی به معنای قیام عرض به موضوعش نسبت به انسان مختار می‏باشد.

و در کتاب "آموزش فلسفه" آمده است:

فلاسفه پیشین، استناد پدیده‏ها و از جمله افعال اختیاری انسان را به خدای متعال به عنوان علت العلل، اثبات می‏کرده‏اند.

با توجه به تعلقی بودن وجود معلول توحید افعالی تبیین روشن‏تر و صحیح‏تری می‏یابد و افعال اختیاری انسان هم از این نظر مستند به خداوند متعال خواهند بود که افاضه وجود و تأثیر استقلالی مخصوص اوست.

در کتاب "علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة" در این باره چنین آمده است:

الجبر العلّيّ _ الناطق به قاعدة "الشيء ما لم یجب لم یوجد" هو الوجوب السابق علی تحقّق أيّ شيء لا یكون وجوده عین ذاته.

حتمیت و جبر علّی _ که قاعده: "هیچ چیزی تا قطعی و حتمی نشود وجود پیدا نمی‏کند" بیان می‏دارد_، همان حتمیت و قطعیتی است که بر تحقق هر چیزی که وجودش عین ذاتش نباشد پیشی و سبقت دارد.

و نیز:

إنّ الإنسان المتفكّر المختار مبدء قریب للفعل الوجوديّ، ثمّ المبادي العالیة المنتهی إلی مبدء المبادي علل وسطیّة منتهیة إلی مسبّب الأسباب لصدور ذلك الفعل الوجوديّ... إلّا أنّها تكون أسباباً له بطریق مبادیه _ التی منها تروّي الإنسان وإرادته و انتخابه لأحد طرفي الممكن _ وهذا هو المنزلة الوسطی بین منزلتي الإفراط والتفریط علی مسلك الفلسفة المتعالیة.

انسان متفکر مختار، مبدء نزدیک فعل وجودی است، بعد از آن مبادی بالاتری وجود دارند که علت‏های وسط بوده و به سبب تمامی اسباب برای صدور آن فعل وجودی منتهی می‏شوند، _ که البته آن علت‏های وسطی به عنوان مقدمه‏هایی هستند که از جمله آن مقدمات می‏باشد اندیشه انسان و اراده و انتخاب او یکی از دو طرفی را که وجود آن امکان دارد _ و این همان منزلت وسط بین دو طرف افراط و تفریط بر اساس مسلک فلسفه متعالیه می‏باشد.

سخن فوق گر چه در ظاهر از اختیار انسان سخن می‎راند ولی حقیقت این است که در صورتی که بر اساس قاعده "الشیء ما لم یجب لم یوجد: تا چیزی ضرورت و وجوب پیدا نکند تحقق نمی‏یابد" هر چیزی باید علت جبری و ضرورت دهنده داشته باشد، پس فعل انسان، و حتی اندیشه و اراده و انتخاب او نیز باید به طور ضرورت و وجوب از او صادر شود، و در این صورت نه اختیار معنایی دارد، و نه تفکر انسانی ربطی به اختیار او دارد، و نه جایی برای انتخاب انسان باقی می‏ماند، و نه فعل ممکنی وجود دارد که بخواهد اختیار و انتخاب به آن تعلق بگیرد.

فلسفه می‏گوید:

الحركة لازمة ضرورة بالقدرة، والقدرة محرّكة ضرورة عند انجزام المشیّة، والمشیّة تحدث ضرورة في القلب عقیب الداعي، فهذه ضروریّات یترتّب بعضها علی بعض ولیس لنا أن ندفع وجود شيء منها عند تحقّق سابقه، فلیس یمكن لنا أن ندفع المشیّة عند تحقّق الداعي للفعل ولا انصراف القدرة إلی المقدور بعدها، فنحن مضطرّون في الجمیع.

حرکت، لازمه ضروری قدرت است. و قدرت، پس از جزمی شدن مشیت ضرورتا به کار می‏افتد. و مشیت، به طور جبری به دنبال داعی در قلب پدید می‏آید. پس این‏ها همه ضرورت‏هایی‏اند که برخی بر برخی دیگر مترتبند و ما بر دفع هیچ‏کدام از آنها پس از تحقق مرحله سابقش قدرت نداریم. پس برای ما امکان ندارد که با وجود تحقق داعی به انجام فعل، مشیت را دفع کنیم. یا اینکه بعد از تحقق مشیت قدرت را از مقدور باز داریم. پس ما در تمامی این احوال مضطر و بدون اختیار می‏باشیم.

سپس فیض کاشانی به اشعار حافظ _ که کاشف از جبری بودن او نیز هست _ اشاره کرده و می‏گوید:

	بارها گفته‏ام و بار دگر می‏گویم 
	که من دل شده این ره نه به خود می‏پویم 

	در پس آینه طوطی صفتم داشته‏اند 
	آنچه استاد ازل گفت بگو می‏گویم 

	من اگر خارم اگر گل چمن‏آرایی هست 
	که از آن دست که می‏پروردم می‏رویم 


در کتاب "الهی نامه" نیز آمده است:

جز این نمی‏شد، با که درآویزیم.

و نیز:

شکرت که اقتضای عین ثابت حسن، اغتذای از مأدبه محمد و آل محمد است.

و نیز:

با همه شیرین زبانی و شیرین‏کاریم نمی‏دانم چه کاره‏ام.

· عرفان و جبر

در این زمینه عرفان پا را فراتر گذاشته و می‏گوید: "جز ذات خداوند هیچ موجود دیگری وجود ندارد که سخن از جبر و اختیار آن در میان آید".

شبستری می‏گوید:

	کدامین اختیار ای مرد جاهل 
	کسی را کاو بود بالذات باطل 

	چو بود توست یکسر جمله نابود 
	نگویی اختیارت از کجا بود 

	کسی کاو را وجود از خود نباشد 
	بذات خویش نیک و بد نباشد 

	مؤثر حق شناس اندر همه جای 
	ز حد خویشتن بیرون منه پای 

	هر آن کس را که مذهب غیر جبر است 
	نبی فرمود کاو مانند گبر است 

	چنان کان گبر یزدان و اهرمن گفت 
	همین نادان احمق ما و من گفت 

	مقدر گشته پیش از جان و از تن 
	برای هر یکی کاری معین 

	جناب کبریایی لاابالی است 
	منزه از قیاسات خیالی است 

	چه بود اندر ازل ای مرد نااهل 
	که این یک شد محمد و آن ابوجهل 

	کرامت آدمی را ز اضطرار است 
	نه آن کاو را نصیبی ز اختیار است
 


در کتاب "رسائل توحیدی" آمده است:

در جهان خارج هیچ فعلی نیست مگر فعل خداوند سبحان، و این حقیقتی است که برهان و ذوق هر دو بر آن دلالت دارد
.

و در کتاب "خیر الاثر در رد جبر و قدر" آمده است:

فاعل، در هر موطن اوست، و موثری جز وی نیست.

مذهب عرفان می‏گوید:
"موجودات همچون صورت‏هایی در آیینه، هیچ حقیقتی ندارند، تنها نشان‏دهنده ذات خداوندند و هرگز وجود حقیقی ندارند"،
در کتاب "علی بن موسی علیه السلام والفلسفة الالهیة" آمده است:

إنّ استحالة التفویض علی مشرب التوحید الأفعاليّ أظهر، لوضوح امتناع تفویض الأمر الخارجيّ إلی صورة مرآتیّة _ لا حقیقة لها عدا حكایة ذي الصورة _ كما أنّ امتناع الجبر علی هذا المشرب أیضاً أبین _ لأنّ الإكراه إنّما یتصّور في ما یكون هناك شيء موجود له اقتضاء وإرادة _ وأما الصورة المرآتیّة _ التي لا واقعیّة لها عدا الإرائة والحكایة _ فلا مجال لفرض إكراهها وجبرها. كما أنّها لا مجال أیضاً لتفسیر المنزلة بین المنزلتین علی منهج الحكماء من توجیه العلّة القریبة والمتوسّطة و البعیدة، إذ لا علیّة للصورة المرآتیّة أصلاً حتی یبحث عن كونها قریبة أو لا
.

محال بودن تفویض بر اساس مشرب توحید افعالی روشن‏تر است، زیرا امتناع تفویض امر خارجی به صورت آئینه‏ای _ که هیچ وجود واقعی‏ای جز نمایاندن ندارد _ روشن و آشکار است، پس جایی برای فرض اکراه و اجبار آن صورت آئینه‏ای در میان نمی‏ماند.

همانطور که بر روش فلاسفه _ که علت نزدیک و متوسط و دور را می‏پذیرند _ نیز مجالی برای تفسیر امر بین امرین باقی نمی‏ماند، زیرا صورت آئینه‏ای اصلا علیت ندارد که بخواهد از نزدیک یا دور بودن آن علیت بحث شود.

و در ادامه چنین آمده است:

إنّه علی المشرب الرابع _وهو التوحید الأفعاليّ المبحوث عنه في العرفان النظريّ، المشهود في العرفان العمليّ لا وجود له [الإنسان وغیره من الممكنات] إلّا مجازاً بحیث یكون إسناد الوجود إلیه إسناداً إلی غیر ما هو له‏_ نظیر إسناد الجریان إلی المیزاب في قول من یقول: "جری المیزاب" _ لأنّ الموجود الإمكانيّ علی هذا المشرب صورة مرآتیّة لا وجود لها في الخارج...، فحینئذ یصیر معنی نفي الجبر والتفویض عن تلك الصورة، وإثبات المنزلة الوسطی بین طرفي الإفراط والتفریط، من باب... المجاز في الإسناد... لأن القول بأنّ تلك الصورة الحاكیة التي لا وجود لها في الخارج _ لیست مجبورة ولا مفوّضاً إلیها، قضیّة سالبة بانتفاء موضوعها... الإنسان وأيّ موجود آخر درجة من درجات فاعلیّته سبحانه، إذ لا فاعل إلّا من هو ربّ العالمین.

بنابر مشرب توحید افعالی که در عرفان نظری مورد بحث است و در عرفان عملی به شهود می‏آید، اصلا برای آن [انسان و بقیه مخلوقات] وجودی در کار نیست مگر مجازا به گونه‏ای که اسناد وجود به انسان در حقیقت برای خود انسان نیست، همان‏گونه که وقتی می‏گوییم: "ناودان جاری شد" در حقیقت، جاری‏شدن در مورد خود ناودان واقع نشده است _ زیرا موجود امکانی بر اساس مشرب عرفان عملی تنها صورتی آیینه‏ای است که در خارج اصلا وجود ندارد.

بنابراین، معنای نفی جبر و تفویض از آن صورت، و اثبات منزلت سوم بین افراط و تفریط برای آن، از باب مجاز در اسناد است، زیرا سخن از جبر یا اختیار آن صورتی که تنها نمایان‏گر غیر است _ و خود آن را اصلا در خارج وجودی نیست _ قضیه سالبه‏ای است که اصلا موضوع ندارد... انسان و تمامی موجودات دیگر، درجه‏ای از درجات فاعلیت خداوند سبحانه می‏باشند، زیرا هیچ فاعلی جز پروردگار عالمیان وجود ندارد.

در مورد کلمات مزبور می‏گوییم:

1 . همان‏طور که بنابر مشرب توحید افعالی عارفان، موضوع جبر و تفویض منتفی می‏شود، مسأله اختیار بندگان و امر بین الامرین هم منتفی شده و جایی برای اثبات اختیار و امر بین الامرین باقی نمی‏ماند.

2 . تشبیه انسان به صورت آیینه‏ای درست نبوده، و مناقض با مسلک خودِ اهل عرفان و وحدت وجودیان می‏باشد، چه اینکه صورت آیینه‏ای در عین اینکه حکایت از صاحب صورت می‏کند ولی خودش وجود مستقل از صاحب صورت دارد در حالی که اهل عرفان برای انسان و سایر مخلوقات به هیچ‏گونه وجودی غیر از وجود خداوند متعال اعتقاد ندارند، بنابراین، آوردن این مثال به جای اینکه اذهان را به فهم منظور ایشان نزدیک کند، آنها را از فهم آن دورتر می‏سازد. با این توضیح روشن می‏شود که داخل کردن این مبحث در بحث مجاز در اسناد نیز کاملا بی‏وجه بوده، و مناقض با اصول و مبانی مکتب عرفان و وحدت وجود است، زیرا بر اساس مطالب ایشان اصلا غیری در کار نیست که بتوان فعل را ولو به مجاز عقلی به آن نسبت داد.

· چرا جبر؟!

آنان که جبر علی و معلولی را به عنوان یک قانون کلی پذیرفته‏اند و در نتیجه ملتزم به جبر نیز گشته‏اند منتهای عذرشان این بوده است که پنداشته‏اند مقتضای برهان جز آن نبوده و از مقتضای برهان نمی‏توان دست برداشت. چنانکه می‏گویند:

وهذا الوجوب الغیريّ منتة إلی الواجب بالذات، فهو العلّة الأولی للفعل والعلّة الأولی علّة للمعلول الأخیر، لأنّ علّة الشيء علّة لذلك الشيء. فهذه أصول ثابتة مبیّنة في الأبحاث السابقة
.

و این وجوب غیری، بازگشتش به واجب بالذات است، پس او خود علت اولی فعل بوده؛ و علت اولی، علت معلول اخیر نیز می‏باشد. زیرا علتِ علت شی‏ء، علت خود شی‏ء نیز می‏باشد. و اینها اصول ثابت و روشن بحث‏های گذشته می‏باشد.

و کتاب "معارف اسلامی 1 _ 2"، جمعی از مؤلفان، صفحه 122 می‏نویسد:

... اختیار، به هیچ وجه منافاتی با دو قانون مذکور (علیت و معلولیت، ضرورت علت و معلول) ندارد، زیرا معنای اختیاری بودن افعال انسان این نیست که افعال انسان بی‏علت تحقق یافته و وجود پیدا می‏کند، بلکه معنای آن این است که اراده انسان جزء العلة است و بدون تحقق اراده، علت تامه محقق نمی‏شود، و طبق همان دو قانون معلول نیز تحقق نخواهد یافت، و بالعکس انکار دو قانون مذکور که مرادف با اعتقاد به تصادف است...

اشکال در مطلب فوق نیز ظاهر است، زیرا اگر حدوث اراده در انسان _ که جزء العله شمرده شده است _ تابع قانون ضرورت علی و معلولی باشد دیگر هیچ راه گریزی از التزام به جبر نخواهد ماند، و اگر تابع کلیت ضرورت علی و معلولی نباشد پس استثنا در این قانون را پذیرفته اند، مضافا بر این که تصادف نیز هیچ ربطی به استثنا در قانون جبر علی و معلولی ندارد بلکه تصادف در صورتی لازم می‏آید که:

1 . کسی تحقق فعل فاعل مختار را تابع اعمال قدرت و سلطنت فاعل مختار نداند و منکر کلیت قانون علت و معلول و اثر و مؤثر شود، نه کلیت قانون جبر و ضرورت علت و معلول.

2 . کسی در هیچ جا یعنی حتی در علل طبیعی که اختیاری از خود ندارند نیز ضرورت علی و معلولی را قبول نداشته باشد.

و اما استثنا در جبر علی و معلولی و انکار ضرورت علی و معلولی به نحو سالبه جزئیه _ یعنی در خصوص افعال اختیاری _ نه تنها انکار اصل علیت و مستلزم تصادف نیست، بلکه بدون آن اثبات اختیار محال می‌باشد.

"اصول فلسفه و روش رئالیسم"، اختیار واقعی را معنایی سطحی و ساده نامیده، و جبر را به جای اختیار واقعی پذیرفته، می‏نویسد:

اختیار به معنایی که انسان به نظر ساده و سطحی می‏پذیرد، تحقق ندارد... اختیاری که انسان دارد این است که کاری که انجام می‏دهد، نسبت به خودش که یکی از اجزای علت است نسبت ضرورت ندارد، اگر چه در عین حال نسبت به مجموع اجزای علت که مجموع انسان و غیر انسان است نسبت ضرورت دارد.

جلد سوم (صفحه 152) و غیر آن نیز "ضرورت" در "علل غیر اختیاریه" را به معنای "نسبت معلول به علت تامه" شمرده، و "امکان" در "علل اختیاریه" را به معنای نسبت آنها به علت ناقصه می‏داند.

این تفسیرات در مورد معنای فعل اختیاری و تمایز آن از افعال جبری به هیچ وجه قابل قبول نیست چه اینکه اگر واقعا مناط اختیاری بودن فعل، عدم ضرورت آن نسبت به علل ناقصه آن باشد، تمامی افعال و حوادث جبری و غیر اختیاری نیز اختیاری خواهند بود! زیرا همه ضروریات نیز با علت ناقصه‏شان، نسبت ضرورت و وجوب
 ندارند؛ کما اینکه بر مبنای فلسفه، تمامی افعال اختیاری نیز غیر اختیاری خواهند بود، زیرا فلسفه اراده را هم که جزء العله می‏داند، آن را خارج از قانون کلی جبر علی و معلولی نمی‏داند، پس نسبت هر فعل اختیاری نیز با مجموع اراده، و سایر اجزای علت تامه، ضرورت خواهد بود.
به عبارت دیگر، در این صورت نهایتا فرق بین امور اختیاری و غیر اختیاری جز به یک امر اعتباری نبوده، و از جهت واقع و حقیقت، هیچ تفاوتی بین آن دو نخواهد ماند، بلکه هر فعلی _ چه نماز خواندن و شراب خوردن باشد، و چه سوزاندن آتش و نور دادن خورشید _ به اعتبار نسبت آن با جزء علتش اختیاری، و به اعتبار نسبت آن به تمامی اجزای علتش غیر اختیاری خواهد بود، و هیچ تفاوتی بین فعل اختیاری و غیر اختیاری در میان نخواهد ماند!

اشکال سوم اینکه نسبت هر فعل با علل ناقصه آن امتناع است نه امکان، و اینکه کسی در جواب بگوید: "الواجب والممتنع بالاختیار لا ینافی الاختیار بل یؤکده"، مساوی با گم کردن محل بحث است، چه اینکه بارها توضیح دادیم سخن در اصل فاعلیت و انتخاب و اختیار فعل و ترک است، نه وجوب یا امتناع فعل یا ترک پس از انتخاب فاعل.
گذشته از اینکه اصلا تمام بحث جبر و اختیار در مورد همان مرحله فاعلیت انسان است که جزء العله‏اش شمرده‏اند، و ضمیمه کردن بقیه مقدمات اصلا ربطی به بحث جبر و اختیار ندارد، وگر نه تمامی پدران و مادران هر انسان تا برسد به حضرت آدم و حوا، و خود خداوند هم که علة العللش نامند، همگی علت گناهان او بودند، چرا که همه آن ها جزء العله او در شمارند!
مقدمه کتاب "عدل الهی" مشرب و مبانی جبری مسلکان یونانی و تابعان ایشان را بر مبانی عقلی و برهانی اعاظم علما و مدافعان مکتب قرآن و عترت ترجیح داده و می‏نویسد:

از جنبه عقلی به دو گونه ممکن بود بحث شود: کلامی و فلسفی، ولی نظر به اینکه مشرب استدلالی متکلمین را در این گونه مسائل صحیح نمی‏دانم، و بر عکس مشرب حکمای اسلامی را صحیح و متقن می‏دانم، از سبک متکلمین به طور کلی پرهیز کردم و از سبک حکما استفاده کردم.

و همه افعال را چه گناه و معصیت و ظلم و ستم باشد و چه طاعت و عدالت و احسان ونیکی، معلول ضرورت و غیر اختیاری دانسته، می‏نویسد:

چون بین هر علت و معلولی، رابطه ضرورت وجود دارد، بین همه حوادث ضرورت حکم فرماست، اصولی که اثبات این پیوستگی ضروری و عمومی بر آن متکی است، از این قرار است:

1 . قانون علت و معلول عمومی
2 . ضرورت علت و معلول

3 . سنخیت علت و معلول

4 . جهان هستی همه به یک علت العلل منتهی می‏شود.

با توجه به آنچه گفته شد، اشکال در اصل دوم بیان شده روشن است، چنانکه اصل سوم و چهارم نیز صحیح نیست، زیرا در جایی که قیام معلول به علت، از حیث اعمال قدرت و اختیار فاعل باشد قاعده لزوم سنخیت باطل است، و هر فاعل مختاری در آن واحد و شرایط یکسان هم می‌تواند عادل و مطیع باشد و هم ظالم و عاصی، بدیهی است سنخیت، بلکه عینیت و تطور، تنها در علل و عوامل طبیعی جاری است و ربطی به بحث ما، یعنی فعل فاعل مختار، ندارد.
 و در نتیجه اصل چهارم نیز که _ بیان می‏کند بازگشت همه افعال و معالیل موجود در جهان، به نحو ضرورت و وجوب، به علة العلل واحد است _ صحیح نبوده و از مقایسه نابجای ذات فاعل مختار با علل و عوامل طبیعی که دو سنخ کاملا مباین و جدا می‏باشند حاصل شده است.

برخی فیلسوفان به "لزوم تسلسل در صورت اختیاری بودن افعال" نیز استدلال کرده، و از این جهت همه اراده‏ها و افعال را به نحو ضرورت به عله العلل استناد داده‏اند؛ این استدلال نیز صحیح نیست، زیرا گر چه تحقق یافتن افعال موجود مختار بر اساس فاعلیت و اعمال قدرت اوست، اما اعمال قدرت او بر اعمال قدرت دیگری توقف ندارد که تسلسل لازم بیاید، بلکه اعمال قدرت و فاعلیت او به نفس اختیار و تساوی فعل و ترک نسبت به قدرت او می‏باشد، و اصولا معنای اختیار جز همین مطلب چیز دیگری نیست. امام صادق علیه السلام می‏فرمایند:

خلق الله‏ المشیّة بنفسها.

خداوند مشیت را به مشیت دیگری ایجاد نفرموده است.

و نیز می‏فرمایند:

لم یزل الله‏ عالماً قادراً ثم أراد.

خداوند متعال پیوسته عالم و قادر بوده سپس اشیاء را ایجاد فرمود.

روشن است که "مشیت" در روایت فوق به معنای نفس ایجاد و به کار گیری قدرت می‏باشد، زیرا در مورد خداوند وجود اراده و مشیت به معنای کیف نفسانی محال است، و در مورد افعال بشر نیز ورای تصورات و تصدیقات نفسانی، علیت او چیزی غیر از ایجاد و فاعلیت و اعمال قدرت او نیست لذا مدلول روایت متضمن حل بزرگترین شبهات باب جبر و اختیار _ مانند توهم "لزوم تسلسل" و "وجوب توقف فعل بر علل ضرورت بخش قبل از خود" _ می‏باشد، و اختیار را، هم درباره انسان، و هم درباره خداوند اثبات می‏کند، کما اینکه ادله جبری‏ها در مورد انسان، به نفی اختیار خداوند نیز سرایت می‏کند، و جبر در فعل الهی را هم لازم دارد، و جواب نیز همان است که بیان شد.

مطلب دیگر اینکه اگر واقعا در صورت اختیاری بودن فعل تسلسل لازم بیاید، با اعتقاد به جبر و ضرورت داشتن اراده نیز مطلب حل نمی‏شود، زیرا بدیهی است که در فرض پذیرش ضرورت علت و معلول هم هرگز مشکل تسلسل حل نمی‌شود، چرا که وجود هر علت ضرور ت بخشی متوقف بر علتی دیگر بوده، و تسلسل لازم می‌آید و وجود همه سلسله محال می‌گردد! _ و هرگز برای سلسله علل ابتدایی نمی‏توان فرض کرد که با در میان کشیدن پای اراده علة العلل و واجب الوجود به عنوان راس سلسله مشکل حل شود، بلکه در این فرض اثبات وجود واجب و ابطال تسلسل هم عقیم خواهد ماند.

پاورقی "اصول فلسفه و روش رئالیسم"، می‏نویسد:

یگانه فرضی که اختیار و آزادی انسان را تصحیح می‏کند نظریه‏ای است که مبتنی بر قبول قانون ضرورت علی و معلولی است. و اما سایر نظریه‏ها علاوه بر آنکه مبتنی بر محالاتی از قبیل صدفه و تسلسل علل است، مخالف آزادی و اختیاری است.

و نیز به تفاوت واضح فعل اختیاری که بدون علت نیست و علت آن همان نفس فاعل مختار است، با تصادف به معنای فعلی که اصلا فاعل و علت نداشته باشد توجه ننموده، می‏نویسد:

اگر بنا بشود ما برای افعال انسان علل تامه‏ای که نسبت آن افعال با آن علل تامه ضرورت باشد، و وجود و عدم آن افعال صرفا وابسته به وجود و عدم آن علل تامه باشد قائل نشویم، باید زمام آن فعل را صرفا به دست تصادف بسپاریم و معتقد شویم خود انسان به هیچ وجه دخالتی در آن فعل نمی‏تواند داشته باشد.

روشن است که اشکال ایشان وارد نیست زیرا چنانکه گذشت _ حتی با تسامح در معنای حقیقی علت و معلول _ قانون "ضرورت و جبر علی و معلولی" به طور کلی مورد انکار نیست تا ایشان بگویند: در این صورت لازم می‏آید هر معلولی از هر علتی صادر شود. و همه چیز بر مبنای تصادف محقق شود بلکه در آنجا که ضرورت علی و معلولی قبول باشد _ یعنی علل طبیعی که در واقع معلول، صورتی تغییر یافته از ذات علت می‏باشد _ مانند ذرات ابری که به صورت باران در می‌آید، و یا آبی که به صورت بخار در می‌آید _ هرگز ممکن نیست که هر معلولی از هر علتی صادر شود، و نقض‏های ایشان هم از خصوص همین مورد تجاوز نمی‏کند. و در آنجا که ضرورت علی و معلولی مورد انکار است _ یعنی افعال اختیاری _، روشن است که از نفس فاعل مختار کاملا ممکن است که در شرایط واحد افعال مختلف صادر شود، و منکر چنین مطلبی منکر بداهت و واقعیتی است که کاملا آن را در وجود خود می‏یابد. و از همین جاست که واقعا صحیح است گفته شود: از شخص واحد ممکن است در شرایط واحد هم معصیت صادر شود و هم طاعت، و هیچ ضرورت و وجوبی برای تعیین صدور یکی از آن دو بر او حاکم نیست.

خلاصه سخن این که اعتقاد به کلی بودن قانون ضرورت علی و معلولی، و یکسان بودن روند حوادث طبیعی و اعمال اختیاری، انکار بدیهی، و مایه تردید در بدیهیات دیگر و سبب التزام به جبر است، و بر باد رفتن تکلیف، و بیهوده بودن شرایع، و اسناد تمامی قبایح و ظلم‏ها و شرور و کفر و شرک به ساحت مقدس خداوند را به دنبال خواهد داشت وتعالی الله‏ عن ذلک علوّاً کبیراً.

معتقدین به کلیت قانون ضرورت علی و معلولی همه جا خواسته‏اند تنها با دخالت دادن اسم اختیار و اراده و انتخاب انسان، از التزام به جبر بپرهیزند، و حال اینکه اشکال این نیست که اختیار و انتخاب _ با هر گونه تفسیری _ دخیل هست یا خیر، بلکه اشکال این است که آن انتخاب نیز تابع کلیت جبر علی و معلولی، و معلول ضروری مقدماتی از قبیل تصور، تصدیق، شوق مؤکد و... می‏باشد یا خیر؟! و چون فلسفه قائل به کلیت قانون و استثنا ناپذیری آن می‏باشد راهی هم به حل مشکل جبر نخواهد داشت.

در این اشکال و جواب دقت کنید:

1 . (اشکال به جبریون): آثار اختیار مانند امر و نهی و تربیت و تبلیغ و دعوت و اقدام و فداکاری در انسان، با نفی کامل اختیار نمی‏سازد.

2 . (جواب جبریون): اراده انسان جزء علت فعل است.

3 . (اشکال به جواب ایشان): مستشکل با تسلیم همین مقدمه اشکال خود را متوجه می‏سازد، و چنانکه روشن است مستشکل نمی‏گوید که انسان یکی از اجزای علت فعل نیست، بلکه می‏گوید با اینکه انسان یکی از اجزای علت فعل است، و با اینکه در خارج به واسطه اجتماع این جزء و بقیه اجزا، با صفت وجوب موجود می‏شود، ولی تا فعل نسبت به انسان متساوی الطرفین نبوده باشد، یعنی تا نسبت فعل انسان به انسان "امکان" نبوده باشد، به طوری که ممکن باشد از فاعل صادر شود و ممکن باشد صادر نشود، امر و نهی و پاداش و کیفر و تعلیم و تربیت و دعوت و فداکاری در راه فعل معنا ندارد؛ در این صورت آیا پاسخ دادن به این مستشکل به اینکه انسان از اجزای علت فعل خودش است، و فعل انسان بدون انسان وجود خارجی پیدا نمی‏کند خنده آور نیست؟!!

دقت شود که پاسخی که در این جا خنده آور شمرده شده است عینا همان چیزی است که فلاسفه قائل به کلیت جبر علی و معلولی و حتی خود ایشان بارها آن را در جواب دیگران گفته‏اند، چنانکه مثلا گفته‌اند:

الإنسان نفسه فجزء من أجزاء العلّة التامّة نسبة الفعل إليه بالإمكان دون الوجوب والكلام في إيجاب العلة التامّة لا مطلق العلّة.

انسان جزئی از اجزای علت تامه است، و نسبت فعل به او امکان است نه وجوب، و کلام ما در ایجاب علت تامه است نه مطلق علت. 
"اصول فلسفه و روش رئالیسم"هم می‏نویسد:

افعال انسان نیز با پیدایش علل تامه آنها ضرورت پیدا می‏کنند، علت تامه فعل انسان مرکب است از مجموع غرائز و تمایلات و عواطف و سوابق ذهنی و قوه عقلی و سنجش و موازنه و مآل اندیشی و قدرت عزم و اراده... آن چیزی که به فعل وجود می‏دهد و ضرورت می‏بخشد همانا ترجیح و انتخاب و اراده خود انسان است.

و می‏نویسد:

مقدمات و علل افعال اختیاری، اخیتاری نیست و شرایط اختیاری بودن فعلی این نیست که مقدمات آن فعل اختیاری باشد.

و به موارد فوق اضافه کنید که ایشان همه چیز حتی خود اختیار و انتخاب را هم در تمام مراحل آن تابع جبر علی و معلولی می‏دانند. و با همه این تصریحات باز هم می‏گویند:

آری تنها در مورد تعقل و محاسبه و سنجش می‏توان گفت که بلاواسطه در اختیار من است!

با اینکه بدیهی است با توجه به اصول و مبانی فلسفی که هر چیزی را بدون استثنا معلول ضرورت‌های پیش از خود می‎داند تعقل و محاسبه و سنجش هم قطعا اختیاری نبوده، و حصول آن تابع ضرورت خیالی علت و معلول در فلسفه، و خارج از دائره انتخاب انسان است.

در کتاب "اصول فلسفه و روش رئالیسم" جلد سوم، صفحه 163، جدا دانستن طلب از اراده، مخالف اصول فنی و منطقی شمرده شده، و اما از آنجا که پذیرفتن اختیار، با یکی دانستن اراده و طلب امری محال است در جلد سوم، صفحه 232، به جدا بودن آزادی و انتخاب از اراده اعتراف شده است. در مورد اول بعد از شمردن مراحل و مقدمات ضروری که منجر به صدور فعل می‏شود آمده است:

برخی از متکلیمن قائل به یک مرحله علاوه‏ای شده‏اند که علاوه بر مراحل گذشته یک مرحله دیگر وجود دارد و آن عبارت است از تهاجم و حمله نفس به سوی عمل، نام این مرحله را گاهی طلب و گاهی اختیار گذاشته‏اند ولی این فرضیه مبتنی بر ملاحظات علمی فنی نیست، بلکه صرفا منظور فرض کنندگان این فرض فرار از شبهه جبر (به زعم خودشان) بوده و از این رو ارزش علمی ندارد که قابل بحث و انتقاد باشد، طلب کردن یا اختیار کردن چیزی، سوای اراده کردن نیست.

و در مورد دوم آمده است:

معنای اختیار این نیست که اراده آزاد است که خود به خود و بدون علت پیدا شود، و همچنین این نیست که آزاد و مختاریم که اراده کنیم یا اراده نکنیم، و خلاصه ما نسبت به فعل خارجی آزادیم، نه نسبت به مقدمات نفسانی آن فعل، و آنچه که ضمیر انسان گواهی می‏دهد بیش از این نیست.

بدیهی است اراده همان امر نفسانی است، و طلب همان فعل اختیاری خارجی است، لذا ایشان بدون توجه همان چیزی را پذیرفته‌اند که در کلام سابقشان آن را باطل دانستند و به متکلمین نسبت دادند.
· معنای جبر چیست؟

آیا عدم اختیار در فاعلیت، تنها در مواردی است که جبر از خارج ذات فاعل به آن تحمیل گردد، مانند کسی که دست او را گرفته و بر خلاف میل او تکان دهند، یا حتی موردی که فعل لازمه و مقتضای ذات خود شی‏ء باشد، و هیچ اجبار کننده خارجی هم وجود نداشته باشد، باز هم از مصادیق فعل غیر اختیاری است، چنانکه مثلا اگر کسی بگوید: "چون مقتضای ذات خداوند فیضان و ترشح وجود است، عالم باید از او صادر شود، و وجود عالم لازمه لاینفک ذات خدا می‏باشد به گونه‌ای که حتی خود خدا هم نمی‌تواند مانع صدور عالم از ذات خودش گردد." آیا خداوند را قادر مختار می‏داند یا خیر؟!

آنچه مسلم است این است که بین دو مثال مذکور فرقی وجود ندارد، و در هر دو صورت قدرت و اختیار از علت سلب شده و تحقق معلول در حیطه ایجاد و اعدام و سلطه و قدرت حقیقی او نمی‏باشد، با وجود این، در کتاب بدایة الحکمة آمده است:

إنّه تعالی مختار بالذات اذ لا إجبار الّا من أمر وراء الفاعل یحمله علی خلاف ما یقتضیه، ولیس ورائه تعالی إلّا فعله، و الفعل ملائم لفاعله، فما فعله من فعل هو الذي تقتضیه ذاته و یختاره بنفسه.

خداوند متعال ذاتاً مختار است زیرا اجبار تنها در صورتی است که از خارج و ورای ذات فاعل بر آن تحمیل شود و آن را بر خلاف مقتضای ذاتش وادارد، در حالی که ورای خداوند تعالی هیچ چیزی وجود ندارد مگر فعل خود او، و فعل هم موافق با وجود فاعل خود می‏باشد، پس تمام افعال اختیاری خداوند همان چیزهایی است که ذات او آن را اقتضا می‏کند.

بدیهی است بر اساس کلام ایشان خداوند تعالی ذاتا غیر مختار بوده و فعل و ترک در اختار و تحت قدرت و سلطنت او نخواهد بود.

به عبارت دیگر بر اساس کلام ایشان ذات احدیت جبر ذاتی دارد نه جبر غیری! و مختار نبودنش مستند به ذات خودش است نه کسی غیر از ذات خودش!

و عین همین اشکال به کتاب آموزش فلسفه هم وارد است که درباره موضوعی که شأنیت اختیار دارد می‌نویسد:

تنها فاعل مختاری که در شرایط خاص و تحت تاثیر عامل خارجی قویتری اختیار خود را از دست می‏دهد مجبور نامیده می‏شود.

نیز در همان صفحه آمده است:

پیش از آنکه فلاسفه اسلامی انواع مختلف فاعل‏های ارادی از قبیل "فاعل بالعنایه"، و "فاعل بالرضا" و "فاعل بالتجلی" را اثبات کنند، چنین تصور می‏شد که فاعل مختار منحصر به "فاعل بالقصد" است، و از این روی بعضی از متکلمین، فاعلیت خدای متعال را هم از همین قبیل می‏دانستند، و حتی بعد از آنکه فلاسفه اسلامی، ساحت الهی را از اینگونه فاعلیت که مستلزم نقص و صفات امکانی است منزه دانستند، بعضی از متکلمین ایشان را متهم به انکار مختار بودن پروردگار نمودند، ولی حقیقت این است که عالی‏ترین مراتب اختیار منحصر به ذات مقدس الهی است، و نازل‏ترین مراتب آن در فاعلیت بالقصد وجود دارد.

با توجه به آنچه گفته شد روشن است که:

اولا فاعل بالعنایه و بالرضا و بالتجلی را اختیاری در کار نمی‏ماند، پس از جانب متکلمین اتهامی در کار نبوده است؛
ثانیا توهم ملازمه بین اختیار واقعی و قصد نفسانی در تمامی موارد حتی درباره خداوند متعال که مبنای اشکال ایشان می‏باشد، مطلبی نادرست، و نسبت آن به متکلمین هم از روی بی اطلاعی است؛
ثالثا اینکه، فرض مراتب و تشکیک در حقیقت اختیار مناقض با اصل اختیار است چه اینکه فعل اختیاری آن است که دو طرف فعل و ترک آن کاملا ممکن باشند و فرض هر گونه تفاوت بین آن‎ها، فرض اولویت ممکن، و مستلزم انقلاب امکان فعل به وجوب یا امتناع می‎باشد.

باز هم در "آموزش فلسفه" آمده است:

عالی‏ترین مراتب اختیار مخصوص به خدای متعال است، زیرا نه تنها تحت تاثیر هیچ عامل خارجی قرار نمی‏گیرد، بلکه از تضاد گرایش‏های درونی هم منزه است، سپس مرتبه اختیار "مجردات تام" است زیرا تنها تحت تسخیر اراده الهی هستند ولی نه هیچ‏گونه فشاری بر آنها وارد می‏شود و نه دست‏خوش تضادهای درونی و تسلط یکی از گرایش‏ها بر دیگری قرار می‏گیرند، اما نفوس متعلق به ماده مانند انسان دارای مرتبه نازل‏تری از اختیار هستند.

چنانکه گفته شد ضرورت و جبر ذاتی بدترین نوع جبر و نفی اختیار است، زیرا در جبر غیر ذاتی ممکن است که فاعل واقعا مختار باشد ولی شخص خارجی او را مجبور به فعل یا ترک کند، اما در جبر ذاتی که فلسفه به خداوند نسبت می‌دهد ذات احدیت از چنین فاعلی نیز پست‌تر دانسته شده است!
مضافا بر اینکه مادام که تساوی فعل و ترک برای فاعل پذیرفته نشده، و فعل و ترک در تحت سلطه و اعمال قدرت فاعل نباشد، نفی تاثیر عوامل خارجی و تضاد گرایش‎های درونی، برای اثبات اختیار کافی نیست، و با صرف نظر از تناقضات آشکار در عبارت "مجردات تام"
که معلوم نیست از تجرد چه معنای صحیحی می‏توان تصور کرد که با تعدد بسازد، و تمامیت و غیر تمامیتی داشته باشد؛ چگونه می‏توان موجودی را مسخر غیر دانست، در حالی که هیچ‏گونه فشاری بر او وارد نشود؟!

· جبر و اختیار از نگاه وحی
فلسفه و عرفان، اختیار و فاعلیت
، بلکه اصل وجود
را از بندگان و مخلوقات سلب می‏کند، و هر فعلی را به خداوند متعال نسبت می‏دهد. مکتب اهل بیت علیهم ‏السلام از بطلان این پندار نیز پرده برداشته است، چنانکه حسن بن علی وشاء گوید از حضرت رضا علیه السلام پرسیدم:

الله‏ فوّض الأمر إلی العباد؟ فقال: هو أعزّ من ذلك، فقلت: أجبرهم علی المعاصي؟ قال: الله‏ أعدل وأحكم من ذلك.

ثمّ قال: قال الله‏ عزّ وجلّ: یابن آدم، أنا أولی بحسناتك منك، وأنت أولی بسیئاتك منّي، عملت المعاصي بقوّتي التي جعلتها فيك.

آیا خداوند امر بندگان را به خودشان واگذار کرده است؟ حضرت فرمودند: عزت خداوند بیش از آن است، گفتم: پس آیا ایشان را مجبور به معاصی و گناهان کرده است؟ فرمودند: خداوند عادل‏تر و حکیم‏تر از آن است. سپس فرمودند: خداوند عزّ و جلّ می‏فرماید: "زاده آدم، من به خوبی‏هایت از خودت سزاوارترم، ولی نسبت به بدی‏هایت خودت از من سزاوارتری، تو گناهان را به قدرتی که در وجود تو نهاده‏ام انجام می‏دهی.

نزد حضرت رضا علیه السلام سخن از جبر و تفویض در میان آمد، پس آن حضرت فرمودند:

ألا أعطیكم في هذا أصلاً لا تختلفون فيه ولا یخاصمكم علیه أحد إلّا كسرتموه، قلنا: إن رأیت ذلك،
فقال: إنّ الله‏ تعالی لم یطع بإكراه، ولم یعص بغلبة، ولم یهمل العباد في ملكه، هو المالك لما ملّكهم، والقادر علی ما أقدرهم علیه، فإن ائتمر العباد بطاعته لم یكن الله‏ عنها صادّاً ولا منها مانعاً، وإن ائتمروا بمعصیته فشاء أن یحول بینهم وبین ذلك فعل، وإن لم یحل ففعلوا فلیس هو الذي أدخلهم فيه،
ثمّ قال علیه السلام : من یضبط حدود هذا الكلام فقد خاصم من خالفه.

آیا در این باره اصلی به شما اعطا نکنم که هرگز در آن اختلاف پیدا نکنید و هیچ کس در مورد آن با شما مخاصمه نکند مگر اینکه او را درهم شکنید؟

گفتیم: اگر دوست دارید.

حضرت فرمودند: اطاعت خداوند تعالی به اجبار نیست، معصیت و نافرمانی نیز به مغلوبیت خداوند انجام نمی‏یابد و او بندگان را در ملک خویش سر به خود رها نکرده است.

اوست مالک آنچه که به ایشان تملیک نموده است، و اوست قادر بر آنچه ایشان را بر آن قدرت عطا فرموده است.

اگر بندگان پذیرای فرمان طاعت او باشند مانع و جلوگیر ایشان نخواهد بود، و چنانچه راه معصیت او پویند، اگر بخواهد بین ایشان و گناهان حائل شود انجام می‏دهد. و در صورتی که حائل و مانع نشود و ایشان معصیت کنند، او نیست که ایشان را داخل گناهان کرده است.

سپس امام علیه السلام فرمودند: هر کس حدود این گفتار را ضبط کند، بر مخالفان خود غالب آید.

حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

من شبّه الله‏ تعالی بخلقه فهو مشرك، ومن نسب إلیه ما نهی عنه فهو كافر.

هر کس خداوند تعالی را به خلقش تشبیه کند مشرک است، و هر کس آنچه را از آن نهی فرموده است به او نسبت دهد کافر است.

عن إبراهیم بن أبي محمود قال: سألت أبا الحسن الرضا علیه السلام عن قول الله‏ تعالی <وَ تَرَكَهُمْ في‏ ظُلُماتٍ لا يُبْصِرُون‏> فقال: إنّ الله‏ تبارك وتعالی لا یوصف بالترك كما یوصف خلقه، ولكنّه متی علم أنّهم لا یرجعون عن الكفر والضلال منعهم المعاونة واللطف، وخلّی بینهم وبین اختیارهم.

قال: وسألته عن قول الله‏ عزّوجلّ <خَتَمَ اللَّهُ عَلى‏ قُلُوبِهِمْ وَ عَلى‏ سَمْعِهِم> قال: الختم هو الطبع علی قلوب الكفّار عقوبة علی كفرهم.كما قال الله‏ عزّ وجلّ: <بل طبع الله‏ علیها بكفرهم فلا یؤمنون إلّا قلیلاً> قال: وسألته عن الله‏ عزّ وجلّ هل یجبر عباده علی المعاصي؟ فقال: بل یخیّرهم ویمهلهم حتی یتوبوا، قلت: فهل یكلّف عباده ما لا یطیقون؟ فقال: كیف یفعل ذلك وهو یقول: <وَ ما رَبُّكَ بِظَلاًمٍ لِلْعَبيد>.
ثم قال علیه السلام : حدّثني أبي موسی بن جعفر عن أبیه جعفر بن محمد؟عهم؟ أنّه قال: من زعم أنّ الله‏ تعالی _ یجبر عباده علی المعاصي أو یكلّفهم ما لا یطیقون فلا تأكلوا ذبیحته، ولا تقبلوا شهادته، ولا تصلّوا ورائه، ولا تعطوه من الزكاة شیئاً.

ابراهیم بن ابی‏محمود گوید: از امام رضا علیه السلام درباره معنای فرموده خداوند متعال: "و ایشان را در تاریكی‏ها وا گذاشت پس نمی‏بینند" پرسیدم، حضرت فرمودند:

همانا خداوند تبارک و تعالی مانند خلق خود به ترک کردن و واگذاشتن نسبت داده نمی‏شود، ولی هر گاه که دید ایشان از کفر و گمراهی خود دست برنمی‏دارند لطف و کمک را از ایشان باز داشته، و بین ایشان و اختیارشان مانع نمی‏گردد.

گوید:: و پرسیدم درباره فرموده خداوند عزّ و جلّ: "خداوند بر دل‏ها و گوش‏های ایشان مهر زد.

حضرت فرمودند: ختم به معنای مهر زدن بر قلوب اهل کفر به عقوبت کفرشان می‏باشد.

چنانکه خداوند عزّ و جلّ می‏فرماید: "خداوند به خاطر کفرشان بر دلهایشان مهر زد پس ایمان نمی‏آورند جز گروهی اندک".

گوید: و پرسیدم آیا خداوند متعال بندگانش را به گناهان مجبور می‏دارد؟

امام علیه السلام فرمودند: بلکه ایشان را مخیر می‏سازد و مهلت می‏دهد که باز گردند و توبه کنند.

گفتم: آیا بندگان را به چیزهایی تکلیف می‏کند که قدرت بر آن نداشته باشند؟

فرمودند: چگونه چنان کند در حالی که خودش می‏فرماید: "پروردگار تو به بندگان ستم نمی‏کند".

سپس فرمودند: پدرم موسی بن جعفر از پدرشان جعفر بن محمد؟عهم؟ نقل فرمودند که آن حضرت بیان داشتند: هر کس گمان کند خداوند تعالی بندگانش را مجبور به انجام گناهان می‏سازد، یا ایشان را به چیزهایی تکلیف می‏کند که قدرت بر آن را ندارند، نه ذبیحه‏اش را بخورید، و نه شهادتش را قبول کنید، و نه پشت سرش نماز بخوانید، و نه به او زکات بدهید.

... دخلت علی عليّ بن موسی الرضا بمرو، فقلت له: یابن رسول الله‏، روي لنا عن الصادق جعفر بن محمّد؟عهما؟ قال: إنّه لا جبر ولا تفویض بل أمر بین أمرین، فما معناه؟ 

قال: من زعم أنّ الله‏ یفعل أفعالنا ثمّ یعذّبنا علیه فقد قال بالجبر، ومن زعم أن الله‏ عزّ وجلّ فوّض أمر الخلق والرزق إلی حججه؟عهم؟ فقد قال بالتفویض، والقائل بالجبر كافر، والقائل بالتفویض مشرك، فقلت له: یابن رسول الله‏ فما أمر بین أمرین؟ فقال: وجود السبیل إلی إتیان ما أمروا به، وترك ما نهوا عنه.

فقلت له: فهل لله‏ عزّ وجلّ مشیّة وإرادة في ذلك؟ فقال: فأمّا الطاعات فإرادة الله‏ ومشیّته الأمر بها والرضا لها والمعاونة علیها. وإرادته ومشیّته في المعاصي النهي عنها والسخط لها والخذلان علیه.

... در مرو خدمت امام علی بن موسی الرضا؟عهما؟ رسیدم و عرضه داشتم:

فرزند رسول الله‏، برای ما از امام صادق علیه السلام روایت شده است که فرموده‏اند: "نه جبر است و نه تفویض، بلکه چیزی است بین آن دو"، آیا معنای این سخن چیست؟

حضرت فرمودند:هر کس بپندارد خداوند اعمال ما را انجام می‏دهد سپس ما را بر آن معذب می‏دارد معتقد به جبر است، و هر کس گمان کند خداوند عزّ و جلّ امر خلق و رزق را به حجج خویش علیهم ‏السلام واگذار کرده است قائل به تفویض شده است. قائل به جبر کافر است و معتقد به تفویض مشرک می‏باشد.

گفتم: یابن رسول الله‏، پس امر بین آن دو چیست؟

فرمودند: وجود راه به سوی آنچه به انجام آن امر، یا از ترک آن نهی شده‏اند.

گفتم: آیا خداوند عزّ و جلّ را نیز در مورد آن مشیت و اراده است؟

فرمودند: اراده و مشیت خداوند در مورد طاعات، امر به آن و رضای به آن و کمک نمودن به آن است. و در مورد معاصی و گناهان اراده ومشیت او، نهی از آن، و خشم و نارضایتی از آن، و کمک نکردن بر آن است.

و نیز حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

من قال بالتشبیه والجبر فهو كافر مشرك، ونحن منه براء في الدنیا والآخرة.

هر کس به تشبیه و جبر اعتقاد داشته باشد کافر مشرک است، و ما در دنیا و آخرت از او بیزاریم.

مأمون، خلیفه غاصب زمان آن حضرت از ایشان درباره معنای این آیه پرسید که خداوند متعال می‏فرماید:

<وَ لَوْ شاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَميعاً أَ فَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنين>.

فقال الرضا علیه السلام : حدّثني أبي موسی بن جعفر عن أبیه جعفر بن محمّد، عن أبیه محمّد بن عليّ، عن أبیه عليّ بن الحسین، عن أبیه الحسین بن عليّ، عن أبیه عليّ بن أبي طالب علیهم ‏السلام، قال: إنّ المسلمین قالوا لرسول الله‏؟صل؟: لو أكرهت یا رسول الله‏ من قدرت علیه من الناس علی الإسلام لكثر عددنا وقوینا علی عدوّنا، فقال رسول الله‏؟صل؟: ما كنت لألقی الله‏ عزّ وجلّ ببدعة لم یحدث إليّ فيها شیئاً وما أنا من المتكلّفین، فأنزل الله‏ تعالی علیه: یا محمّد <وَ لَوْ شاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَميعا> علی سبیل الإلجاء والاضطرار في الدنیا كما یؤمنون عند المعاینة ورؤیة البأس في الآخرة،

ولو فعلت ذلك بهم لم یستحقّوا منّي ثواباً ولا مدحاً لكنّي أرید منهم أن یؤمنوا مختارین غیر مضطرّین، لیستحقّوا منّي الزلفی والكرامة ودوام الخلود في جنّة الخلد. <أَ فَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنين‏> وأمّا قوله تعالی: <وَ ما كانَ لِنَفْسٍ أَنْ تُؤْمِنَ إِلاً بِإِذْنِ اللَّه> فلیس ذلك علی سبیل تحریم الإیمان علیه، ولكن علی معنی أنّها ما كانت تؤمن إلّا بإذن الله‏، وإذنه أمره لها بالإیمان ما كانت مكلّفة متعبّدة وألجأه إیّاها إلی الإیمان عند زوال التكلیف والتعبّد عنها.فقال المأمون: فرّجت یا أبا الحسن، فرّج الله‏ عنك.

فأخبرني عن قول الله‏ تعالی <الَّذينَ كانَتْ أَعْيُنُهُمْ في‏ غِطاءٍ عَنْ ذِكْري وَ كانُوا لا يَسْتَطيعُونَ سَمْعا>؟

فقال علیه السلام : إنّ غطاء العین لا یمنع من الذكر، والذكر لا یری بالعین، ولكنّ الله‏ عزّ وجلّ شبّه الكافرین بولایة عليّ بن أبي طالب؟عهما؟ بالعمیان، لأنّهم كانوا یستثقلون قول النبيّ صلّی ‏الله ‏علیه ‏و‏آله ‏وسلّم فيه، فلایستطیعون له سمعاً، فقال المأمون: فرّجت عنّي، فرّج الله‏ عنك.

حضرت رضا علیه السلام در پاسخ فرمودند: پدرم موسی بن جعفر از پدرش جعفر بن محمد از پدرش محمد بن علی از پدرش علی بن الحسین از پدرش علی بن ابیطالب علیهم ‏السلام نقل فرمودند که مسلمانان به رسول خدا؟صل؟ عرض کردند: یا رسول الله‏، اگر هر کس از مردم را که می‏توانستید به پذیرفتن اسلام مجبور می‏نمودید تعداد ما زیاد می‏شد و در مقابل دشمن خود نیرومندتر می‏شدیم.

رسول الله؟صل؟ فرمودند: هرگز خداوند را با بدعتی که مرا به آن امر نفرموده است ملاقات نخواهم کرد و بدون فرمان الهی تکلیفی بر دوش خود نمی‏نهم.

آنگاه خداوند تعالی بر او این آیت فرستاد که: ای محمد، اگر پروردگار تو می‏خواست همه اهل زمین در دنیا از راه اجبار و اکراه ایمان می‏آوردند، همانطور که در هنگام مرگ و دیدن عذاب آخرت ایمان می‏آورند. ولی اگر چنین می‏کردم دیگر آنان مستحق ثواب و مدح من نبودند، و حال اینکه من از ایشان می‏خواهم که در حال اختیار و بدون اجبار ایمان آورند، تا مستحق پاداش و گرامی‏داشت من، و زندگی جاودانه بهشت برین گردند. پس آیا تو مردمان را مجبور می‏کنی که ایمان بیاورند.

و اما اینکه خداوند تعالی می‏فرماید: "هیچ‏کس بدون اذن خداوند ایمان نمی‏آورد"، به این گونه نیست که ایمان آوردن برای او غیر ممکن باشد، بلکه به این معنا است که بدون اذن الهی ایمان نمی‏آورند، و اذن خداوند همان امر او به ایمان است، کسی را در حال زوال تکلیف به آوردن ایمان مجبور نساخته است. مأمون گفت: مشکل ما را گشودی یا اباالحسن، خداوند گره از کارت بگشاید.

حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

خرج أبو حنیفة ذات یوم من عند الصادق علیه السلام ، فاستقبله موسی بن جعفر؟عهما؟ فقال له: یا غلام، ممن المعصیة؟ قال: لا تخلو من ثلاث، إمّا أن تكون من الله‏ تعالی _ ولیست منه _، ولا ینبغي للكریم أن یعذّب عبده بما لا یكتسبه، وإمّا أن تكون من الله‏ عزّ وجلّ ومن العبد، فلا ینبغي للشریك القويّ أن یظلم الشریك الضعیف، وإمّا أن تكون من العبد _ وهي منه _، فإن عاقبه الله‏ تعالی فبذنبه، وإن عفی عنه فبكرمه وجوده.

روزی ابوحنیفه از نزد امام صادق علیه السلام خارج شد، و با موسی بن جعفر؟عهما؟ رو به رو شده از آن حضرت پرسید: پسر، معصیت از آن کیست؟ 

فرمودند: از سه حال خارج نیست، یا از خداوند تعالی است _ و البته از او نیست _ در این صورت کریم را نمی‏سزد بنده‏اش را به جهت کاری که انجام نداده است عذاب نماید.و یا از خداوند عزّ و جلّ و بنده هر دو باهم است، در این صورت برای شریک قوی شایسته نیست که شریک ضعیف را مورد ستم قرار دهد. و یا از بنده است _ و البته از اوست _ پس اگر خداوند او را عقاب نماید به خاطر گناه خود اوست، و اگر او را عفو نماید پس به کرم و جود و بزرگواری اوست.

و نیز حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

دخل رجل من أهل العراق علی أمیر المؤمنین علیه السلام فقال: أخبرنی عن خروجنا إلی أهل الشام أبقضاء من الله‏ تعالی وقدره؟ فقال له امیر المؤمنین علیه السلام : أجل یا شیخ، فوالله‏ ما علوتم تلعة ولا هبطتم بطن واد إلّا بقضاء من الله‏ وقدره.

فقال له الشیخ: عند الله‏ أحتسب عنائي یا أمیر المؤمنین، فقال علیه السلام مهلاً یا شیخ، لعلّك تظنّ قضاء حتماً وقدراً لازماً! لو كان كذلك لبطل الثواب والعقاب والأمر والنهی والزجر، وأسقط معنی الوعد، ولم تكن علی المسیء لائمة ولا لمحسن محمدة، ولكان المحسن أولی باللائمة من المذنب، والمذنب أولی بالإحسان من المحسن، تلك مقالة عبدة الأوثان وخصماء الرحمن وقدریّة هذه الأمّة ومجوسها.

یا شیخ، إنّ الله‏ تعالی كلّف تخییراً ونهی تحذیراً، وأعطی علی القلیل كثیراً، ولم یعص مغلوباً ولم یطع مكرهاً، ولم یخلق السموات والأرض وما بینهما باطلاً. <ذلِكَ ظَنُّ الَّذينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذينَ كَفَرُوا مِنَ النَّار>
قال: فنهض الشیخ وهو یقول:

	أنت الإمام الذي نرجو بطاعته 
	یوم النشور من الرحمن غفراناً 

	أوضحت من دیننا ما كان ملتبساً 
	جزاك ربّك عنّا فيه إحساناً 

	فلیس معذرة في فعل فاحشة 
	قد كنت راكبها فسقاً وعصیاناً 

	لا لا ولا قائلاً ناهیه أوقفه 
	فیها عبدت إذاً یا قوم شیطاناً 

	و لا أحبّ ولا شاء الفسوق ولا 
	قتل الولي له ظلماً وعدواناً 

	أنّی یحبّ وقد صحّت عزیمته 
	ذو العرش أعلن ذاك الله‏ إعلاناً
 


مردی از عراقیان خدمت امیر المؤمنین علیه السلام شرفیاب شد و پرسید: آیا رفتن ما به سوی اهل شام به قضا و قدر الهی بود یا خیر؟ امام علیه السلام پاسخ فرمودند:

آری ای مرد، سوگند به خدا هیچ بلندی را بالا نرفتید، و از هیچ پستی فرود نیامدید مگر اینکه به قضا و قدر الهی بود.

پیرمرد گفت: رنج و زحمتم از دست رفت یا امیر المؤمنین!
امام علیه السلام فرمودند: صبر کن شیخ، گویا می‏پنداری که قضا و قدر حتمی و قطعی است، اگر چنان می‏بود ثواب و عقاب و امر و نهی بیهوده بود، وعد و وعید بی‏معنا می‏شد، بر زشتکار سرزنشی‏ نبود، و ستایش نیکوکار جای نداشت، نیکوکاران از بدکاران به سرزنش شایسته‏تر بودند و گناهکاران نیز از نیکوکاران به احسان سزاوارتر، اینها اعتقادات بت پرستان و دشمنان خداوند و قدری‏ها و مجوسان این امت است.

ای شیخ، همانا خداوند تعالی بندگان را به تکالیف، امر اختیاری نموده، و به جهت پرهیز دادن نهی فرموده است، در مقابل عمل اندک پاداش فراوان عنایت فرموده، در مقابل گناهان مغلوب نگشته و با اکراه و اجبار اطاعت نمی‏شود. او آسمان‏ها و زمین را به گزاف و بیهوده نیافریده است، این پندار کسانی است که کافر شدند، پس وای بر آنان که کفر ورزیدند از آتش دوزخ.

پیرمرد از جای برخاست در حالی که می‏گفت:

تو آن امامی هستی که ما در پی طاعت او روز قیامت از خداوند رحمان امید مغفرت داریم، مشکلات دینی ما را رفع فرمودی، خداوند تو را جزای خیر عطا فرماید. هر عمل زشتی را که ما به فسق و عصیان مرتکب شدیم در آن معذور نیستیم. نمی‏گویم که خداوند ما را در گناه و معصیت انداخته است چه اینکه در این صورت پیرو شیطان شده‏ام، خداوند فسوق و نیز کشتن ولیش را دوست نداشته و هرگز نمی‏خواهد، کجا آن را دوست دارد و حال اینکه خود صریحا کراهت خود را اعلام فرموده است.

· فصل پانزدهم

· تكلیف فراتر از قدرت

بر اساس اصول روشن مکتب معرفتی معصومین علیهم ‏السلام آنچه خداوند متعال تکوینا و تشریعا انجام می‏دهد دارای غرض، و نیز دارای حکمت و مصلحت واقعی بوده، و محال است فعل گزاف و بیهوده و ظلم و خلاف حکمت از او صادر شود.

این عقیده مسلم و روشن نیز بر اساس مبانی اهل فلسفه و عرفان به هیچ عنوان قابل پذیرش نیست و در نظر ایشان وجود مصالح و حِکم واقعی افعال انکار شده، و یا به معانی نادرست دیگری تأویل می‏شود. البته منشأ این انکار آنجا است که اهل فلسفه وجود هر چیزی را تنها در محدوده قانون جبر و ضرورت علت و معلول می‏پذیرند، و اهل عرفان هم وجود هر چیزی را عین تجلی ذات خداوند بر اساس نظامی معین و مشخص می‏دانند.

بدیهی است با انکار حسن و قبح عقلی و اعتقاد به اعتباری ‏بودن حسن و قبح، و نفی وجوب هدفمند بودن افعال خداوند، راه اثبات نبوت و امامت و معاد و حسن تکلیف، و نیز راه اثبات وجوب اطاعت امر و نهی خدا و رسول و امام معصوم بسته می‏شود، لذا اهل سنت و اهل فلسفه و عرفان برخی از مسائل مذکور را از اساس منکر شده، و برخی دیگر را به معانی نادرست دیگری تأویل کرده، و به اقامه ادله نادرستی در مورد آنها اکتفا کرده‏اند، فلسفه در این باره می‏گوید:

ادراکات اعتباری در مقابل ادراکات حقیقی است. ادراکات حقیقی انکشافات و انعکاسات واقع و نفس الامر است
... ادراکات اعتباری فرض‏هایی است که ذهن به منظور رفع احتیاجات حیاتی آنها را ساخته و جنبه وضعی و قراردادی و فرضی و اعتباری دارد و با نفس‏ الامر سر و کاری ندارد... ادراکات حقیقی ارزش منطقی دارد و ادراکات اعتباری ارزش منطقی ندارد
... ادراکات اعتباری تابع احتیاجات حیاتی و عوامل مخصوص محیط است و با تغییر آنها تغییر می‏کند... ادراکات اعتباری نسبی و موقت و غیر ضروری است.

و نیز:

خوب و بد (حسن و قبح در افعال) دو صفت اعتباری می‏باشند که در هر فعل صادر و کار انجام یافته، اعم از فعل انفرادی و اجتماعی معتبرند.

و نیز:

... مسائلی که در این مقاله بیان نمودیم به شرح ذیل می‏باشد:

1. یک سلسله از علوم داریم که مطابق خارج از توهم ندارند (اعتباریات).

2. علوم اعتباری تابع احساسات درونی می‏باشند...

6. در مورد اعتبارات برهان جاری نمی‏شود...

9. ضابط اعتباری بودن علمی اینست که نسبتِ باید را می‏توان به آن متعلق فرض کرد...

14. وجوب، نخستین اعتبار است.

15. حسن و قبح، اعتبارهای قبل الاجتماع هستند...

21. از راه بعضی از اعتبارات، در بعضی دیگر می‏توان تصرف کرد و یا اعتبار ثابت را از کار انداخت...

24. اعتبار ریاست و مرئوسیت و لوازم آنها...

26. اعتبار امر و لوازم آن.
 

حافظان شریعت رسول خدا، خاندان معصوم آن حضرت، به بیان نادرستی اعتقاد به "جواز تکلیف ما لایطاق (فراتر از قدرت و توان)"، _ که مذهب برخی از اهل سنت و پیروان مکتب خلفای غیر معصوم می‏باشد نیز پرداخته‏اند.
ابراهیم بن عباس گوید:

سمعت الرضا علیه السلام وقد سأله رجل أیكلّف الله‏ العباد ما لا یطیقون؟ فقال: هو أعدل من ذلك، قال: أفیقدرون علی كلّ ما أرادوه؟ قال: هم أعجز عن ذلك.

از امام رضا علیه السلام شنیدم در پاسخ مردی که پرسید: آیا خداوند بندگان را به فوق قدرت و طاقتشان تکلیف می‏کند؟ فرمودند: خداوند متعال عادل‏تر از آن است. پرسید: آیا بر هر چه اراده کنند قدرت دارند؟ فرمودند: مردمان ناتوان‏تر از آنند.

امام صادق علیه السلام می‏فرمایند:

الله‏ تبارك وتعالی أكرم من أن یكلّف الناس ما لا یطیقونه، والله‏ أعزّ من أن یكون في سلطانه ما لا یرید.

خداوند تبارک و تعالی کریم‏تر از آن است که بندگان را به چیزی امر کند که قدرت انجام آن را نداشته باشند، و خداوند قدرتمندتر از آن است که در مملکت او امری وقوع یابد که خلاف اراده او می‏باشد.

و نیز:

إنّ الناس في القدر علی ثلاثة أوجه: رجل یزعم أنّ الله‏ عزّ وجلّ أجبر الناس علی المعاصي، فهذا قد ظلّم الله‏ في حكمه فهو كافر، و رجل یزعم أنّ الأمر مفوّض إلیهم، فهذا قد أوهن الله‏ في سلطانه فهو كافر، ورجل یزعم أنّ الله‏ كلّف العباد ما یطیقون ولم یكلّفهم ما لا یطیقون، وإذا أحسن حمد الله‏، وأذا أساء استغفر الله‏، فهذا مسلم بالغ.

همانا مردمان در اعتقاد به قدر بر سه گونه‏اند: یکی آن کس که می‎پندارد خداوند انسان‏ها را بر گناهان مجبور کرده است که این چنین شخصی خداوند را در حکمش ظالم دانسته پس کافر می‏باشد. دومی کسی که پندارد امر به خود بندگان واگذار شده است، و چنین کسی سلطنت خداوند را سست و بی‏پایه دانسته، پس او نیز کافر است، و سومین کس آن است که می‏گوید خداوند بندگان را به چیزی که قدرت انجام آن را دارند امر کرده، و به چیزهایی که قدرت انجام آن را ندارند فرمان نداده است، پس چون کار خوبی انجام دهد شکر و حمد خداوند به جای آورد، و چون بد کند استغفار کند، و این مسلمان کامل است.

مخفی نماند که اعتقاد به محال بودن تکلیف ما لا یطاق _ یعنی محال بودن اینکه خداوند بندگانش را به اموری فراتر از قدرتشان امر کند _ تنها در صورتی ممکن است که مسأله حسن و قبح عقلی را بپذیریم، نه اینکه مانند برخی اهل سنت، عقلی ‏بودن حسن و قبح را انکار کرده، و حسن و قبح را مستند به شرع بدانیم، یا مانند اهل فلسفه آن را از امور اعتباری محسوب داریم، و یا مانند اهل عرفان وجود خلق و ماسوای خداوند را هیچ بشماریم.

فلسفه گوید:

اعتبار فایده و غایت در عمل از اعتبارات عامه هستند... لزوم فائده در عمل _ باید کار آرمان داشته باشد _ یکی از اعتبارات عمومی است که به نحوی که در آغاز سخن گفته شد از اصل مفهوم اعتبار استنتاج می‏شود.

و:

از نظر حکمای الهی اسلامی... حسن و قبح نیز به گونه‏ای دیگر تفسیر شد، از حوزه معقولات نظری که ارزش کشف و ارائه حقیقت دارد خارج گردید و جزء اندیشه‏های ضروری عملی اعتباری قرار گرفت و به همین دلیل به هیچ وجه به عنوان معیار و اعتبار برای افعال باری تعالی پذیرفته نشد، حکما بر خلاف متکلمین هرگز از این مفاهیم در سطح معارف ربوبی استفاده نکردند.

در سراسر حکمت الهی اسلامی هرگز به این اصل، که در حقیقت نوعی تعیین تکلیف و وظیفه برای خداوند است استفاده نشده است.

و البته چنانکه گفتیم اگر حسن و قبح عقلی انکار شده و جزء امور اعتباری دانسته شود، اساس اکثر مسائل اعتقادی و معارف ربوبی متزلزل شده، و راه به سوی اثبات آنها بسته می‏شود.

در کلام مستند و مستدل شیعی، شبهات اهل فلسفه در این باره به روشنی پاسخ داده شده است که در مورد آن می‏توان به کتاب "کشف المراد" و امثال آن مراجعه نمود.

نکته دیگری که تذکر آن لازم می‏نماید این است که تنها کسی می‏تواند از حسن و قبح عقلی سخن بگوید (و حتی آن را اعتباری بداند) که وجود قدرت و اختیار را پذیرفته، و باید و نبایدها را امری ممکن بداند.

اما فلسفه و عرفان که وقوع هر حادثه‏ای را تنها در مسیر جریان جبر علی و معلولی می‏پذیرد، هرگز نمی‏تواند حسن و قبح را _ حتی به معنای اعتباری آن _ قبول داشته باشد تا چه رسد به اینکه بتواند آن را امری عقلی و غیر اعتباری بداند.

· فصل شانزدهم

· اعتقاد به بدا، نشان اهل توحید

گر چه اعتقاد به بدا از اساسی‏ترین ارکان معارف آسمانی می‏باشد به گونه‏ای که انکار آن در ارتباط مستقیم با انکار قدرت مطلقه خداوند متعال است، اما حقیقت بدا نزد اکثر اهل اسلام ارزش و معنای واقعی خود را از دست داده، و مورد انکار پیروان مکتب خلفای غیر معصوم _ اهل سنت _ قرار گرفته است.

فلسفه نیز به اقتضای اعتقاد خود به کلیت جبر علی و معلولی گزیری از انکار بدا و یا تأویل آن به وجوه نادرست ندارد.

حضرت رضا علیه السلام در مجلس مأمون خلیفه غاصب عباسی، با سلیمان مروزی که فیلسوف نامی خراسان در آن زمان بود، پیرامون مسأله بدا بیاناتی داشته و به ارشاد او پرداخته‏اند. امام علیه السلام در این باره می‏فرمایند:

وما أنكرت من البداء یا سلیمان، والله‏ یقول: <أَ وَ لا يَذْكُرُ الْإِنْسانُ أَنَّا خَلَقْناهُ مِنْ قَبْلُ وَ لَمْ يَكُ شَيْئا> ویقول عزّ وجلّ: <وَ هُوَ الَّذي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعيدُه> ویقول: <بَديعُ السَّماواتِ وَ الْأَرْض‏> ویقول عزّ وجلّ: <يَزيدُ فِي الْخَلْقِ ما يَشاء> ویقول: <بدء خلق الإنسان من طین> ویقول عزّ وجلّ: <وَ آخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْرِ اللَّهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَ إِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمْ>... قال سلیمان: هل رویت فيه شیئاً عن آبائك؟ قال: نعم، رویت عن أبي عبد الله‏ علیه السلام أنّه قال: إنّ لله‏ عزّ وجلّ علمین: علماً مخزوناً مكنوناً لا یعلمه إلّا هو، من ذلك یكون البداء، وعلماً علّمه ملائكته و رسله، فالعلماء من أهل بیت نبیّه یعلمونه...

لقد أخبرني أبي عن آبائه أنّ رسول الله؟صل؟ قال: إنّ الله‏ عزّ وجلّ أوحی إلی نبيّ من أنبیائه أن أخبر فلان الملك أنّي متوفیه إلی كذا و كذا، فأتاه ذلك النبيّ فأخبره، فدعا الله‏ الملك وهو علی سریره حتی سقط من السریر، فقال: یا ربّ، أجّلني حتی یشبّ طفلي وأقضي عمري، فأوحی الله‏ عزّ وجلّ إلی ذلك النبيّ أن ائت فلان الملك فاعلمه أنّي أنسیت في أجله وزدت في عمره خمس عشرة سنة، فقال ذلك النبيّ: یا ربّ، إنّك تعلم أنّي لم أكذب قطّ، فأوحی الله‏ عزّ وجلّ إلیه: إنّما أنت عبد مأمور فأبلغه ذلك، <لا يُسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ>.

ثمّ التفت إلی سلیمان فقال: أحسبك ضاهیت الیهود في هذا الباب، قال: أعوذ بالله‏ من ذلك، وما قالت الیهود؟ قال: قالت: <يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَة> یعنون: أنّ الله‏ قد فرغ من الأمر فلیس یحدث شیئاً، فقال الله‏ عزّ وجلّ: <غُلَّتْ أَيْديهِمْ وَ لُعِنُوا بِما قالُوا>، ولقد سمعت قوماً سألوا أبي موسی بن جعفر؟عهما؟ عن البداء، فقال: وما ینكر الناس من البداء، وأن یقف الله‏ قوماً یرجیهم لأمره؟!

... قال سلیمان للمأمون... لا أنكر بعد یومي هذا البداء ولا أكذّب به إن شاء الله‏
.

سلیمان، در مورد بدا چه چیزی را انکار می‏کنی؟ و حال اینکه خداوند متعال می‏فرماید:

"آیا انسان متذکر نمی‏شود ما از پیش او را بیافریدیم در حالی که هیچ نبود". و می‏فرماید: "اوست که به آفرینش ابتدا نموده است سپس آن را اعاده می‏فرماید". و می‏گوید: "آفریننده و بنا نهنده آسمان‏ها و زمین". و می‏گوید: "آنچه بخواهد در خلق بیفزاید". و می‏فرماید: "ابتداء نمود خلق انسان را از گل". و می‏گوید: "و گروهی دیگر وانهاده شده‏اند برای امر خداوند، یا عذابشان می‏کند و یا اینکه ایشان را می‏آمرزد"...

سلیمان گفت: آیا در این باب روایتی هم از پدران خویش دارید؟

امام علیه السلام فرمودند: آری، از امام صادق علیه السلام روایت می‏کنم که فرمودند: خداوند عزّ و جلّ را دو علم است، علمی مخزون و مکنون که جز او آن را نداند، بدا نیز از همین علم است، و علمی دیگر که آن را به ملائکه و پیامبرانش آموخته است، علمای اهل بیت پیامبرش نیز آن را می‏دانند... پدرم از پدرانشان نقل فرمودند که رسول الله‏ ؟صل؟ فرمودند:

خداوند عزّ و جلّ به یکی از پیامبرانش وحی فرمود که به فلان پادشاه خبر ده که من او را تا فلان وقت از دنیا خواهم برد. آن پیامبر به او خبر داد و آن پادشاه بر روی تخت خود به درگاه الهی آنقدر دعا کرد تا از تخت به زیر افتاد، عرضه داشت: بار خدایا، مرا مهلت ده تا فرزندم بزرگ شود و عمر خود را سپری کنم.

خداوند عزّ و جلّ به آن پیامبر وحی فرمود: نزد آن پادشاه برو و به او بگوی که من اجلش را تأخیر انداختم و پانزده سال بر عمرش افزودم.

آن پیامبر عرضه داشت: خداوندا، خودت می‏دانی که من هرگز دروغ نگفته‏ام.

خداوند عزّ و جلّ وحی فرمود: تو تنها بنده‏ای مأمور هستی، خبر را برسان که خداوند درباره آنچه انجام می‏دهد هرگز مؤاخذه نمی‏گردد.

در اینجا امام علیه السلام به سلیمان روی کردند و فرمودند: چنان می‏بینم که در این باب با یهودیان هم آواز شده‏ای!

سلیمان گفت: از این مطلب به خدا پناه می‏برم، مگر یهود چه می‏گویند؟

حضرت فرمودند: یهودیان می‏گویند: دست خدا بسته است. منظورشان این است که کار خداوند تمام شده است و هیچ امر جدیدی احداث نمی‏کند، پس خداوند متعال فرموده است: "دستهایشان بسته باد، و بخاطر این گفتارشان بر ایشان لعنت باد".

گروهی از پدرم حضرت موسی بن جعفر؟عهما؟ درباره بدا پرسیدند، حضرت پاسخ دادند: مردمان در مورد بدا و این مسأله که خداوند گروهی را برای امر خویش وا نهاده باشد چه انکاری دارند؟

در اینجا سلیمان از عقیده فلسفی خود _ که بر اساس آن وقوع هر چیزی را تنها در محدوده ضرورت علت و معلول ممکن می‏دانست، و دست خداوند را بسته می‏انگاشت توبه کرد و گفت:

... پس از این روز دیگر بدا را انکار نخواهم کرد، و ان شاء الله‏ آن را تکذیب نخواهم نمود.

امام صادق علیه السلام نیز می‏فرمایند:

ما بعث الله‏ عزّ وجلّ نبیّاً حتی یأخذ علیه ثلاث خصال، الإقرار بالعبودیّة، وخلع الأنداد، وأن الله‏ یقدّم ما یشاء ویؤخّر ما یشاء
.

خداوند عزّ و جلّ هیچ پیامبری را نفرستاد مگر اینکه بر سه مطلب از او پیمان گرفت: اقرار به عبودیت و خلع انداد، واینکه خداوند هر چه را بخواهد پیش می‏اندازد، و هرچه را بخواهد مؤخر می‏دارد.

ونیز:

ما عبد الله‏ عزّ وجلّ بشيء مثل البداء.

در طریق عبادت خداوند عزّ و جلّ هیچ چیزی فراتر از اعتقاد به بدا وجود ندارد. 

و حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

ما بعث الله‏ نبیّاً قطّ إلا بتحریم الخمر، وأن یقرّ له بالبداء.

خداوند هیچ پیامبری را مبعوث نفرموده مگر اینکه شراب را تحریم کند و برای خداوند به بدا اقرار نماید.

· اندیشه بشری و انكار بدا

فلسفه معتقد است که جبر علی و معلولی یک قانون کلی است، در نظر ایشان هر چیزی حتی اراده خدا و خلق بر اساس ضرورت پیدا می‏شود،
 و محال است که اختیار به معنای واقعی خود، _ یعنی به طوری که فعل و ترک برای فاعل کاملا مساوی و وابسته به انتخاب و اختیار او باشد _ وجود داشته باشد.

چنانکه عرفان نیز غیر از وجود خداوند، وجود همه چیز را انکار کرده و می‏گوید: تنها ذات خداوند است که بر اساس ضرورت‏های غیر قابل تغییر، در قوس نزول و صعود تجلی کرده، پایین آمده و بالا می‏رود:

	وإنّ في دائرة الوجود 
	قوسین للنزول والصعود
 


این دو عقیده، با اعتقاد به قدرت و اختیار خداوند در تمامی امور و افعال بدایی و غیر بدایی تضاد و منافات دارد. لذا اعتقاد به بدا _ که از مهم‏ترین ارکان عقیده دینی و برهانی محسوب می‏شود _ دو عقیده فلسفی و عرفانی فوق را شدیدا تخطئه کرده و بر خلاف مقتضای عقل و وحی برمی‏شمرد. در "حاشیه اصول کافی" درباره بدا چنین آمده است:

إنّ علمه تعالی بالموجودات والحوادث مطابق لما في نفس الأمر من وجودها فله تعالی علم بالأشیاء من جهة علله التامّة وهو العلم الذي لا بداء فیه أصلاً، وله علم بالأشیاء من جهة مقتضیاتها التي موقوفة التأثیر علی وجود الشرائط وفقد الموانع. وهذا العلم یمكن أن یظهر خلاف ما كان ظاهراً منه بفقد شرط أو وجود مانع، و هو المراد بقوله تعالی: <يَمْحُوا اللَّهُ ما يَشاءُ وَ يُثْبِتُ>
.

علم خداوند نسبت به موجودات و حوادث، با وجود واقعی و عینی آنها مطابق است. پس خداوند متعال را علمی به اشیاء است که از جهت علل تامه آنها می‏باشد _ و آن همان علمی است که اصلا در آن بدا وجود ندارد _، و او را علمی به اشیاء است که از جهت مقتضیات آنها می‏باشد که تأثیر آن مقتضیات متوقف بر وجود شرائط و فقدان موانع است لذا ممکن است گاهی شرطی مفقود شده و یا مانعی پیدا شود و خلاف چیزی که از آن ظاهر بوده آشکار شود. مراد از فرموده خداوند نیز همین است که می‏فرماید: " خداوند محو می‏کند هر چه را که بخواهد و اثبات می‏کند".

نادرستی گفتار فوق واضح است زیرا:

1. بنابر مبانی اهل فلسفه، علم خداوند نفس وجود و واقعیت اشیاء می‏باشد، لذا فرض تطابق یا عدم تطابق آن با واقع و نفس‏الامر وجهی ندارد.

2. بنابر مبانی فلسفی و عرفانی هر چیزی طبق نظامی خاص و غیرقابل تغییر جاری می‏شود و وقوع بدا بلکه وجود فعل اختیاری مطلقا محال است.

3. علم خداوند متعال نفس ذات اوست و هیچ تغییری در آن راه ندارد، علم او به فقد شرط و وجود مانع نیز ازلی بوده و محال است که حدوث یا ظهور تازه‏ای داشته و یا به گونه‏ای باشد که امری بر خلاف آن ظهور یابد
، لذا نمی‏توان علم خداوند را دارای وجوه متعدد دانسته و نسبت به بعضی از وجوه آن احتمال جهل و ظهور خلاف آن را داد. اهل فلسفه وجود فعل به معنای واقعی آن را به طور کلی انکار می‏کنند، لذا بدا را به معنای علم می‏گیرند در نتیجه به اشکالات غیر قابل حلی گرفتار می‏شوند. و چنانچه توجه شود که بدا از مقوله علم نیست بلکه از مقوله فعل بوده و رابطه آن با قدرت مطلقه خداوند می‏باشد نه علم او، تمامی اشکالات از میان می‏رود، چه اینکه بدیهی است از طرفی علم خداوند هرگز موجب تحدید قدرت او نمی‏شود، و از طرف دیگر مقتضیات فعل و ترک بر اساس تغییر مصالح و مفاسد متعلقات آنها، و نیز در اثر دعا و عبادت و طاعت و معصیت بندگان، قابل تغییر می‏باشد؛ لذا وقوع بدا برای فاعل مختار حکیم، امری کاملا حکیمانه و موافق اصول و مبانی مسلم عقلی و برهانی می‏باشد. بدیهی است علی‏رغم اینکه علم و قدرت خداوند متعال که هرگز تغییر و تبدیلی در آن امکان ندارد، و خداوند تعالی هرگز به دو طرف مقابل آنها مانند "علم و جهل" و "قدرت و عجز" متصف نمی‏شود، اما اتصاف او به دو صفت فعلی نقیض هم مانند "آفریدن و نیافریدن" و "آمرزیدن و نیامرزیدن" هیچ مانعی نداشته، بلکه دلیل بر اطلاق قدرت و سلطنت تامه او می‏باشد. و چنانچه کسی فعل و ترک هر امری را برای خداوند قادر متعال کاملا مساوی بداند، و امکان افعال باری تعالی را محدود به دایره جبر و ضرورت علی و معلولی و مقتضای ذات ربوبی نداند، هرگز مجبور نخواهد بود بدا را انکار کرده و یا آن را به معانی باطل و نادرست تأویل کند، و یا علم خداوند متعال را به دو قسم علم غیر قابل تغییر و علم قابل تغییر! _ که همان جهل است _ تقسیم کند، و بدا را به معنای تغییر علم خداوند متعال و جهل او بداند.
آیه مورد اشاره نیز هیچ دلالتی بر تقسیم علم خداوند به علم به علل تامه در مقابل علم به علل ناقصه (که خود علمی ناقص است وگرنه هیچ فرقی با قسم اول ندارد) نداشته، و بیانگر این است که قدرت خداوند متعال مطلق است و هیچ چیز _ حتی علم و اِخبار او نسبت به آینده _ دست او را نمی‏بندد و شأنیت تحدید قدرت مطلقه او را ندارد.

4. علم به شرائط و موانع، جزئی از علم به علت تامه است و با وجود علم به علت تامه دیگر معنا ندارد که علم دومی هم فرض شود که در آن علم به شرایط و موانع منتفی باشد.

5. ظاهر شدن خلاف مقتضیات و موانع، تنها نسبت به علم کسی قابل تصور است که دارای علم ناقص بوده و به علل تامه جاهل باشد، نه نسبت به علم خداوند که هیچ‏گونه جهلی ندارد. لذا تعدد جهتی که در کلام فوق برای علم خداوند درست شده است نه تنها مستلزم جهل خداوند به وجود شرایط و رفع موانع است، بلکه مستلزم تناقض نیز می‏باشد، و نه تنها در مورد بدا مشکلی را حل نمی‏کند بلکه مشکلی بر مشکل می‏افزاید.

6. بر خلاف مقتضای قواعد فلسفی، ایجاد شرائط و مقتضیات و علل تامه نیز در حیطه قدرت و حاکمیت مطلق خداوند است و خارج دانستن این موارد از قابلیت وقوع بدا در آنها نادرست است.

7. اگر قرار باشد مطلق بودن علم خداوند با بدا منافات داشته باشد، با اصل اختیار و قدرت مطلقه او نیز منافی خواهد بود، و چنانکه اهل جبر می‏گویند علم خداوند مستلزم جهل او و نفی اختیار خداوند بلکه همه مخلوقات خواهد بود.

مخفی نماند که اکثر شبهات اهل بحث در مسأله بدا و جبر و اختیار، ناشی از این است که احکام باب علم و قدرت را در هم آمیخته و مقتضیات این دو باب را با هم خلط نموده‏اند.

بدیهی است علم خداوند مطابق با واقع بوده، و هر یک از علل و معلولات چه ایجابی و چه اختیاری، همان طور که هستند متعلق علم خداوندند، نه به این نحو که حتی افعال اختیاری هم به نحو وقوع وجوبی و اضطراری معلومِ خداوند باشند.

بنابراین در مورد علل ایجابی، علم خداوند به ایجابی بودن آنها تعلق گرفته است؛ و در مورد علل اختیاری، به اختیاری بودن آنها؛ و در عین حال قدرت خداوند متعال حاکم بر همه افعال بوده نه علم به آینده موجب تحدید قدرت او می‏شود، و نه اِخبارش از آنچه واقع خواهد شد دست او را می‏بندد؛ چنانکه عصاره اعتقاد به بدا هم چیزی جز این نیست، چه اینکه عقیده به بدا بیان‏گر این است که هیچ چیزی دست قدرت خداوند متعال را نمی‏بندد، و البته قضا و قدر و علم به آینده و اخبار از آنچه واقع خواهد شد مقوله‏ای جدا از مقوله قدرت و اختیار است و هرگز موجب تحدید قدرت نمی‏گردد.

· فصل هفدهم

· نظری اجمالی به كتاب﻿های "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة"

کتاب﻿های "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة" کتاب﻿هایی بسیار مشهور و معروف است که به طور کلی جامع اصول و مبانی انواع فلسفه﻿های مشاء، اشراق، صدرایی، تفکیک، تصوف، و عرفان ابن عربی
 می﻿باشد و در بسیاری از مؤسسات و حوزه﻿های علمیه به عنوان علوم عقلی و برهانی مورد توجه و تدریس قرار دارد.

این دو کتاب حقا نهایت اعجاب و شگفتی اهل فلسفه و عرفان را برانگیخته است لذا بسیار شایسته بلکه فرض و لازم است که از دیدگاه عقل و برهان و مبانی تعالیم آسمانی قرآن و معصومان؟عهم؟ نیز مورد بررسی و تأمل قرار گیرد.

پیشاپیش تذکر می﻿دهیم که شخصیت تمامی علما و اندیشمندان و مدافعان معارف قرآن و معصومین؟عهم؟ برای ما محترم است و هرگز نباید نقد اندیشه﻿ها را نقد اشخاص و صاحبان اندیشه دانست. بدیهی است که هر انسان غیر معصومی ممکن است در معرض خطاها و اشتباهات ناخواسته واقع شود و مخصوصا اگر قبل از اجتهاد در علوم عقلی مکتب وحی، به آموختن فلسفه و عرفان و تصوف پرداخته باشد، و از ابتدا وارد وادی اصطلاحات فلسفه و عرفان، و حسن ظن و دلبستگی شدید به منحرفان از معارف والای مکتب قرآن و اهل بیت؟عهم؟ شده باشد.

بدون تردید عقل، بزرگ موهبت الهی است که حتی انبیا و حجج الهی را هم به وسیله آن می﻿شناسیم و تصدیق می﻿کنیم، اما آیا عقل ما به درجه عقل انبیاست و مصون از خطا و اشتباه؟! یا اینکه آن چه در ما وجود دارد فکر است و مخلوطی از عقل و خطا و اشتباه و جهل مرکب؟! عقل حجت خداست اما تا کجا؟! آیا اگر ما برخی از تعلیمات قطعی الصدور انبیا را نفهمیدیم باید فهم و فکر و اندیشه و استدلال خود را محکوم کنیم یا باید هر چه از سخنان ایشان را فهمیدیم قبول کنیم و هر چه را نادرست انگاشتیم انکار کنیم؟! آیا آن چیزی که ضروریات مکتب انبیا را تخطئه می﻿کند واقعا عقل ماست، یا فکر و اندیشه و جهل مرکبی که ما بی﻿جهت نام آن را عقل گذاشته﻿ایم؟! و آیا این کار جز این است که ما به اسم عقل! به بدترین وجه با عقل درافتاده﻿ایم، و به خاطر برخی مسائل نظری محتمل الخطای خود به مبارزه با بدیهی﻿ترین حکم عقلی که تسلیم در مقابل صاحبان معجزه است رفته﻿ایم؟!

· مقایسه کوتاهی بین مبانی و مطالب کتاب کشف المراد با نهایه و بدایه
1) “کشف المراد في تجرید الاعتقاد” عالم را حادث و مخلوق می‌داند، حدوث ذاتی عالم را باطل، و مستلزم غیر مختار بودن خداوند می‌شمارد، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” عالم را قدیم و ازلی و حادث ذاتی _ که همان ازلی است _ می‌شمارد؛
2)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” خداوند را خالق عوالم می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” وجود باری تعالی را در لفافه اثبات انکار می‌کند، و خود عالم را واجب الوجود بالذات _ حتی نه واجب بالغیر _ می‌داند؛

3)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” ذات احدیت را غیر متغیر می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” خدا را متغیر و متطور به صورت همه موجودات؛

4)  کتاب “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” ذات احدیت را قابل دیدن نمی داند، ولی بر اساس مبانی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” هر چیزی که دیده می‌شود جزئی و مرتبه ای و شکلی و صورتی از ذات خداست؛
5)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” قاعده الواحد را در مورد خداوند باطل و مستلزم جبر و عجز او می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” جز صدور شیء واحد را از خالق متعال جایز نمی شمارد؛
6)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” وجود مجردات ازلی را انکار می‌کند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” اثبات؛

7)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” وجود آلهه متعدده، و شریک باری تعالی را نفی و انکار می‌کند، ولی مبانی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” اثبات؛
8)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” ذات احدیت را متعالی از جسمیت و داشتن داخل و خارج و درون و بیرون می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” همه چیز، حتی همه اجسام ومادیات را داخل و درون ذات خدا؛

9)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” تعدد قدما را تعدد واجب، و شرک می‌داند، ولی مبانی “نهایة الحکمة و بدایة ‌الحکمة” مدافع آن است؛
10)  “کشف المراد في تجريد الاعتقاد” اراده را حادث و غیر ذات خدا می‌داند، و فعل و ترک را حادث و تحت سلطنت و اختیار باری تعالی می‌شمارد، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة”اراده را واجب و قدیم و ازلی و عین ذات خدا دانسته، و فعل و ترک را خارج از سلطنت واقعی باری تعالی می شمارد؛

11)  “کشف المراد في تجريد الاعتقاد” امکان ماهوی، و جواز وجود و عدم، و مخلوقیت عالم را اثبات می‌کند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” آن را انکار کرده، و خود عالمِ وجود، و مجموعه اعیان مخلوقه را واجب بالذات می داند؛
12)  کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” عالم را مخلوق لا من شیء خداوند، و غیر از ذات احدیت می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” منکر معنای حقیقی خلق لا من شیء است، و تمام موجودات و جمادات و حیوانات و اعیان نجسه و انسان ها و افعال همه آن ها را عین ذات و فعل خدا می‌داند؛

13)  "کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” تشکیک در مصداق وجود را محال می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” معنای حقیقی تشکیک را تحریف کرده، و آن را به معنای این می‌داند که اشیاء مراتب و اجزای ذات خداوندند؛

14)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” "وجود" را معقول ثانی، و بدون ذات و هویت عینی و خارجی می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” مخالف این امر بدیهی است؛
15)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” تمامی ادله فلاسفه بر قدم عالم _ چه ذاتی و چه غیری _ را ابطال می‌کند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” از همه آن ها دفاع؛
16)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” ملاک علیت و معلولیت را، فاعلیت و ایجاد می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” ملاک علیت و معلولیت را به معنای تطور ذات علت، و جزء و کل می‌داند، و در حقیقت “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” علت و معلول را اثبات می‌کند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” انکار در لفافه اثبات؛

17)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” دور و تسلسل را باطل و محال می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” ظاهر عنوانش ابطال دور و تسلسل است، ولی متن و محتوایش اثبات دور و تسلسل، و التزام صریح به آن دو است؛
18)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” معاد را به معنای حقیقی آن اثبات می‌کند، ولی مبانی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” معنای معاد را از حقیقت آن تحریف کرده، به معنای رجوع و دخول اشیاء به ذات احدیت می‌داند، و در حقیقت“کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” معاد را اثبات کرده است ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” انکار در لفافه اثبات؛
19)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” قدرت باری تعالی را به معنای حقیقی سلطنت و اختیار واقعی او بر فعل و ترک، و ایجاد و اعدام می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” معنای حقیقی قدرت را تحریف کرده و آن را به معنای اشتمال ذات باری بر همه موجودات، و جزء و کل می‌داند، و در حقیقت“کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” قدرت باری تعالی را اثبات کرده است ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” انکار در لفافه اثبات؛
20)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” علم را به معنای حقیقی دانستن می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” معنای حقیقی علم را تحریف کرده به معنای وجود اشیاء‌و ذوات اجسام در ذات باری می‌داند، و در حقیقت “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد”علم باری تعالی را اثبات می‌کند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” انکار در لفافه اثبات؛
21)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” عدل و حکمت و قضا و قدر را اثبات می‌کند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” انکار در لفافه اثبات؛
22)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” حسن و قبح عقلی را اثبات می‌کند، ولی مبانی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” معنای آن دو را تحریف نموده، و در لفافه اثبات، حقیقت آن دو را انکار می‌کند؛
23)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” تمامی ادله فلاسفه و اشعری ها در اثبات جبر را ابطال می‌کند، و انسان را فاعل افعال و معاصی خود می‌داند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” از همه ادله مخالفان دفاع می‌کند، و همه افعال و گناهان و معاصی را هم با واسطه بلکه بلا واسطه، فعل خدا می‌داند؛

24)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” رآلیست و واقع گرا است، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” نفس را مجرد، و منقطع محض از عالم خارج می‌داند، و در حقیقت مدافع سوفسطائی گری و منکر واقعیت، تحت عنوان بی محتوای اثبات واقعیت است؛
25)  “کشف المراد فی تجرید الاعتقاد” قائل به وجوب نبوت و امامت است و مکلفین را مستغنی از معصوم نمی‌داند، و جهل مرکب و خطای غير معصومین را انکار نمی‌کند، ولی “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” منکر جهل مرکب بوده، هر یقینی را عین واقع، و هر کافر و ملحد متیقنی را معصوم و غیر مخطی می‌داند؛

26)  “کشف المراد في تجريد الاعتقاد” مبانی پذيرفته شده در کتاب “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة” را مخالف با تمامی اصول و قواعد تمامی اديان می‌شمارد؛
 اندکی از مدارک و شواهد دال بر مدعای خویش در اثبات تقابلات مذکور را در عنوان بعدی آورده‌ایم.

به شهادت صریح مشاهیر فلسفه و عرفان
 کتاب “نهایة الحکمة و بدایة‌الحکمة”، خلاصه و چکیده و تأیید و تشیید مبانی کتاب اسفار است، و کتاب اسفار نیز به تصریح ایشان، خلاصه و چکیده و تأیید و تشیید مبانی کتاب فتوحات و فصوص ابن عربی است، که بطلان آنها را مکررا نشان داده‌ایم.
· نمونه﻿هایی از نصوص و مبانی کتاب "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة" در مقایسه با مبانی عقل و برهان و قرآن
:

· وحدت و عینیت وجود خالق و مخلوق؛ و داخل دانستن وجود همه اشیاء در ذات خدا، و انکار خلقت و آفرینش الهی در دو کتاب مورد اشاره: 

بر اساس توحید برگرفته از عقل و برهان و قرآن و اهل بیت؟عهم؟، قطعا خداوند خالق مخلوقات است، نه اینکه ذات قدوس او به صورت‌های گوناگون موجودات عالم درآمده، و وجود خداوند مبدأ و سرچشمه جوشش و صدور و فیضان آنها از ذات خود باشد، به عبارت دیگر عالم حادث است، و خداوند متعال عالم را بدون سابقه وجودی آن، خلقت و ایجاد فرموده است، نه اینکه عالم قدیم باشد، و یا اینکه خداوند متعال از ذات خودش مایه گذاشته، و موجودات اجزا، یا حصه‌ها، یا صورت‌های ذات باری تعالی باشند:

<بَدیعُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ أَنَّى یكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَ لَمْ تَكُنْ لَهُ صاحِبَةٌ وَ خَلَقَ كُلَّ شَی‏ءٍ وَ هُوَ بِكُلِّ شَی‏ءٍ عَلیمٌ.>

<ما كانَ لِله أَنْ یتَّخِذَ مِنْ وَلَدٍ سُبْحانَهُ إِذا قَضى‏ أَمْراً فَإِنَّما یقُولُ لَهُ كُنْ فَیكُونُ.>

<لَمْ يَلِدْ وَ لَمْ يُولَد>

<أَلا إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ لَیقُولُونَ وَلَدَ الله وَ إِنَّهُمْ لَكاذِبُونَ.>

بنابر این ذات باری تعالی وجودی امتدادی نیست، و درون و بیرون ندارد، و غیر از مخلوقات خود است نه عین آنها، و بدون شک هیچ موجودی در ذات خدا نیست. این مطالب از قطعی﻿ترین مطالب عقلی و برهانی است
اما آیا مبانی کتاب "بدایة الحکمة" با مطالب مذکور موافق است که خداوند را عین همه موجودات عالم دانسته و می﻿گوید:

«إنّ حقیقة الوجود التي هي عین الأعیان وحاقّ الواقع... یمتنع علیها العدم واجبة الوجود بالذات».

«همانا حقیقت وجود که عین اعیان و حاق واقع [و شامل همه اشیا] است... واجب الوجود بالذات می﻿باشد و عدم آن محال است.

«لا یشذ عنه وجود».

«هیچ وجودی از او بیرون نیست.

«الوجودات الإمكانیّة كائنة ما كانت... محاطة له بمعنى ما لیس بخارج».

«وجودهای امکانی هر چه باشند... محاط خدایند یعنی از او بیرون نیستند.

«إنّ ذاته المتعالیة مبدأ لكلّ كمال وجوديّ ومبدأ الكمال غیر فاقد له ففي ذاته حقیقة كلّ كمال یفیض عنه وهو العینیّة».

«همانا ذات متعالیه، مبدأ همه کمالات وجودی است؛ و مبدأ کمال، فاقد آن کمال نمی﻿باشد [غفلت نشود که کمال و وجود در فلسفه یک چیزند نه دو چیز] بنابر این حقیقت هر کمال در ذات اوست، و این معنای عینیت و یکی بودن است. [و البته بر اساس تعریف علم حضوری در فلسفه، علم خداوند و بلکه همه صفات خدا نفس وجودهای عینی اشیاء است]

حضرت رضا علیه السلام می‏فرمایند:

«ذاته حقیقة، وكنهه تفریق بینه وبین خلقه».

«ذات او حقیقت، و کنه او جدا دانستن او از خلق اوست.

امام باقر علیه السلام می‏فرمایند:

«إنّ الله تعالی خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع علیه اسم شيء فهو مخلوق ما خلا الله عز ّ وجلّ».

«خداوند تعالی از خلق خود خالی و خلق او نیز از او خالیند، و هر چیزی که اسم شيء بر او واقع شود مخلوق است مگر خداوند عز وجل.

امام رضا علیه السلام می‏فرمایند:

«كلّ ما یوجد في الخلق لا یوجد في خالقه، وكلّ ما یمكن فيه یمتنع في صانعه».

«هر چه در خلق باشد در خالق آن نیست، و هر چه در مخلوق ممکن باشد در آفریننده آن محال است».

· خداوند مجموعه تمامی اشیاء است یا خالق فراتر از آنها؟!
بر اساس توحید عقل و قرآن و اهل بیت؟عهم؟، قطعا خداوند متعال خالق اشیاء است نه مجموعه اشیاء، اما کتاب "نهایة الحکمة"، وجود باری تعالی را عین وجود هر شیء به علاوه اشیای دیگر می‌شمارد نه خالق فراتر از آنها و می‌گوید:

«إنّ العلّة تمام وجود معلولها... أن تمام الشيء هو الشيء وما یفضل علیه»‏.
 

«علت، تمام وجود معلول است... و تمام شیء، خود آن شیء است و بیشتر از آن».

· عالم، حاصل اراده و ایجاد باری است یا خود خدا؟!

بر اساس توحید قرآن و اهل بیت؟عهم؟، قطعا وجود عالم، حادث و مخلوق و اثر ایجاد باری تعالی است نه معلول ذات و لازمه هستی او:

«بَدیعُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ أَنَّى یكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَ لَمْ تَكُنْ لَهُ صاحِبَةٌ وَ خَلَقَ كُلَّ شَي‏ءٍ وَ هُوَ بِكُلِّ شَي‏ءٍ عَلیمٌ.>

اما کتاب "نهایة الحکمة" الحکمة می﻿گوید:

«قول بعضهم إنّ علّة الإیجاد هي إرادة الواجب بالذات دون ذاته المتعالیة كلام لا محصّل له».

«بعضی عقیده دارند که علت ایجاد عالم، اراده خداست نه ذات خدا، در حالی که این عقیده نادرست است».

«فالعلّة هي نفس الوجود الذي یصدر عنه وجود المعلول».

«علت، خود همان وجودی است که وجود معلول از آن صادر می﻿شود».

· اعتقاد به شریک باری تعالی در دو کتاب مورد اشاره:

اساس توحید قرآن و برهان و اهل بیت؟عهم؟ این است که خداوند متعال در الوهیت و خالقیت خود شریکی ندارد و ما سوای خداوند مخلوقات اویند: 

<الَّذی لَهُ مُلْكُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ لَمْ یتَّخِذْ وَلَداً وَ لَمْ یكُنْ لَهُ شَریكٌ فِی الْمُلْكِ وَ خَلَقَ كُلَّ شَی‏ءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدیراً.>

امام رضا علیه السلام می﻿فرمایند:

«وَإِنَّمَا هُوَ الله عَزَّ وَجَلَّ وَخَلْقُهُ لَا ثَالِثَ بَینَهُمَا وَلَا ثَالِثَ غَیرُهُمَا فَمَا خَلَقَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لَمْ یعْدُ أَنْ یكُونَ خَلْقَه».

«همانا آنچه هست خداوند است و خلق او، و هیچ چیز سومی بین آن دو و غیر آن دو وجود ندارد، بنابر این آنچه که خدای تعالی آفریده است ممکن نیست که مخلوق و آفریده او نباشد».

اما کتاب "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة" به جای اینکه خدایی و خالقیت را برای ذات احدیت اثبات کند، بر عکس آن را برای نفس وجود اعیان و اجسام و مخلوقات اثبات می﻿کند، و به جای اینکه وجود إله دوم و شریک خدا را نفی کند، بر عکس وجود هر چیزی غیر از خدا را نفی می﻿کند، زیرا _ بر خلاف مبانی عقل و برهان و وحی و قرآن که صفت تجزی و امتداد و وسعت و گستردگی را از اختصاصات موجودات مخلوق و دارای امتداد و مکان و زمان و جسم می﻿داند _ بر مبنای فلسفه وجود خدا آن چنان وسیع و گسترده است که هیچ جایی برای مخلوقات باقی نگذاشته است، و هیچ چیزی غیر از خدا وجود ندارد ولو اینکه شیطان و فرعون و نمرود باشد:

«إنّ حقیقة الوجود التي هي عین الأعیان وحاقّ الواقع... یمتنع علیها العدم واجبة الوجود بالذات».

«همانا حقیقت وجود که عین اعیان و حاق واقع [و شامل همه اشیا] است... واجب الوجود بالذات می﻿باشد و عدم آن محال است».

«حقیقة الوجود... لا ثاني لها فهي واجبة الوجود بالذات».

«حقیقت وجود [که گفته شد عین اعیان موجودات و حاق واقع است]... اصلا دوم ندارد، پس خود آن واجب الوجود بالذات است».

«واجب الوجود تعالى حقیقة الوجود الصرف التي لا ثاني لها... إذ كلّ ما فرض ثانیاً لها عاد أولا».

«واجب الوجود تعالی، حقیقت وجود صِرف [و بی﻿نهایتی] است که اصلا دوم ندارد... زیرا هر چیزی که دومیِ آن وجود صِرف [و بی﻿نهایت] فرض شود خودِ همان اولی خواهد بود».

... في إثبات ذاته تعالى... لبطلان الغير... إذ لا غير هناك...

... در اثبات ذات خدای تعالی... به جهت بطلان همه چیز غیر از او... چون اصلا آنجا غیر او چیزی نیست... 

کتاب "نهایة الحکمة" بر این است که چیزهایی از ذات خدا صادر شده است که با خود خدا مساویند، و خداوند عاجز است از اینکه غیر از آن وجود مساوی با خود چیز دیگری ایجاد کند:

«الواجب تعالى... لا یفیض إلّا وجوداً واحدا بسیطاً له كلّ كمال وجوديً».

«واجب تعالی... افاضه نمی﻿کند مگر وجود واحد بسیطی را که دارای تمامی کمالات وجودی است».

· نفی وجود خالق متعال در دو کتاب مورد اشاره:

دو کتاب "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة"، وجود خالق و آفریننده﻿ای را که غیر وجود عالم است نمی﻿پذیرد، و ذات خدای تعالی را عین همه اشیاء می﻿داند و اصلا غیریت و جدایی و دوگانگی خالق و مخلوق را قبول ندارد، و ذات خدای تعالى را متطوّر به صور اشیای مختلف می﻿شمارد، و تقدم وجود خدای تعالى بر وجود ممکنات را به نحو تطور و دگرگون شدن ذات احدیت می﻿داند، و نمى پذیرد که وجود عالم به إیجاد خدای تعالى و خلقت وتأثیر و فاعلیت اختیاری او باشد:

«تقدّم الوجود على الوجود فهو تقدّم آخر غیر ما بالعلّیّة إذ لیس بینهما تأثیر وتأثّر ولا فاعلیّة ولا مفعولیّة بل حكمهما حكم شيء واحد له شؤون وأطوار وله تطوّر من طور إلى طور».

«تقدم وجود بر وجود، تقدم علّیت نیست، بلکه تقدمی دیگر است، زیرا تأثیر و علّیت و فاعلیت و مفعولیتی بین وجودها نیست، و حکم وجودها حکم یک چیز واحد است که شؤون اطوار و صورت﻿ها و دگرگونی﻿ها دارد و از حالتی به حالت دیگر در می﻿آید».

«قول بعضهم إنّ علّة الإیجاد مشیئته و إرادته تعالى دون ذاته كلام لا محصّل له‏».

«عقیده کسانی که می﻿گویند علت ایجاد عالم، مشیت و اراده خداست نه ذات او، عقیده‌ای نادرست است و معنای صحیحی ندارد».

· تحریف معنای حقیقی علت و معلول و خالق و مخلوق

دو کتاب مورد اشاره، معناى علّیت و معلولیت را به گونه﻿ای تفسیر و تأویل می﻿کند که در حقیقت همان معناى جزء است که خارج از کلّ خود نبوده و متقوّم به وجود کلّ است نه به إیجاد و ابداع و خلقت و آفرینش، این معنای واضح البطلان را تشکیک وحمل حقیقت و رقیقت! می﻿نامند و التفات ندارند که این معنایی که ساخته و پرداخته‌اند و آن را تشکیک و حمل حقیقت و رقیقت نامیده‌اند نفس معناى جزء و کل است نه چیز دیگر:

«الوجودات الإمكانیّة كائنة ما كانت... محاطة له بمعنى ما لیس بخارج».

«وجودهای امکانی هر چه باشند... محاط خدایند یعنی از او بیرون نیستند».

«إنّ الموجود الرابط... هو موجود في غیره... بمعنى ما لیس بخارج... لا بمعنى الجزئیّة والتركب... وهو نوع من حمل الحقیقة والرقیقة».

«همانا موجود رابط... در غیر خود موجود است... به این معناکه خارج از آن نیست... ولی نه به معنای جزئیت و ترکیب[!]... و این نوعی از حمل حقیقت و رقیقت است[!]»
«إنّ ما سواه من الموجودات معالیل له... حاضرة عنده بوجوداتها».

«همانا همه موجودات ماسوای او، معلول﻿های اویند... و با وجودهای خود نزد او حاضرند».

· آیا خدا یعنی همه موجودات، و کلّ عالم هستی؟!

کتاب "نهایة الحکمة" با تصرف در معنای علیت، ذات خدای تعالى را عین هر شیء به اضافه غیر آن شیء به آن شیء می﻿داند؛ لذا از نظر فلسفه، وجود خدای تعالى مساوی با وجود جمیع اشیاء است:

«إنّ العلّة تمام وجود معلولها». 

«همانا علت، تمام وجود معلول است».

إنّ تمام الشيء هو الشيء وما یفضل علیه»‏.

«همانا تمام شیء، خود همان شیء است و آنچه که زاید بر آن است».

«من الواجب في التشكیك أن یشمل الشدید على الضعیف وزیادة».

در تشکیک، و اجب است که شدید، مشتمل باشد بر ضعیف و زیادت بر آن».

· آیا همه ممکنات، واجب الوجود و قدیم و مراتب و اجزای ذات خدایند؟! 

بر اساس حکم ضروری عقل و برهان و مسلمات ادیان بدیهی است که ذات احدیت، متجزی و مرکب از وجود اشیاء نیست و غیر وجود مخلوقات خود است؛ و فرض مرکب بودن شیء از اجزای عدمی! که فلسفه آن را ساخته و پرداخته است بی﻿اساس است.

در دو کتاب کتاب "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة" وقتی که می﻿خواهند عقیده خود در باره وسعت وجود خدا و شمول ذات او نسبت به جمیع اشیاء را بیان کنند چنین مثال می﻿زنند که یک نور غیر متناهی شامل جمیع انوار است به گونه‌ای که هیج جایی برای وجود هیچ نور دیگر باقی نمی﻿گذارد بلکه همه نورهای دیگر، داخل در همان نور اولی و جزء وحصه ومرتبه﻿ای از همانند.

البته خیال نشود که ایشان فقط مثالی برای تقریب به ذهن زده اند؛ خیر، بلکه این زیاده و نقصان واقعا اعتقاد ایشان در مورد خدای تعالی است. بگذریم که اگر ایشان این مطلب را فقط به عنوان مثالی هم مطرح کرده بودند باز هم بدترین مثال برای بیان توحید واقعی و معرفت حقیقی خداوند بود، و این است نصی از عبارات ایشان:

النور حقیقة واحدة بسیطة متكثّرة في عین وحدتها ومتوحّدة في عین كثرتها كذلك الوجود حقیقة واحدة ذات مراتب مختلفة بالشدة والضعف».

«نور حقیقت واحد بسیطی است که در عین کثرت خود واحد است[!] و در عین وحدت خود کثیر است[!] همین طور وجود هم حقیقت واحدی است که دارای مراتب مختلف شدید و ضعیف مي﻿باشد».

«إنّ وجود المعلول بقیاسه إلى علّته وجود رابط موجود في غیره».

«همانا وجود معلول نسبت به وجود علت خود رابط و موجود در غیر خود مي﻿باشد».

«لا معنى لتخلّل العدم بین وجود العلّة التامّة ووجود معلولها بأي نحو فرض... ففرض... وجود العلّة التامّة ولا وجود لمعلولها بعد... خلف ظاهر».

«فاصله شدن عدم، بین وجود علت تامه و وجود معلول آن، به هر نحوی که فرض شود بی﻿معناست... پس فرض... وجود علت تامه [خدا] در حالی که معلول آن [یعنی عالَم]، با آن نباشد... خلافی آشکار است».

· آیا خلق کردن و رزق دادن خداوند غیر اختیاری است؟!

کتاب "نهایة الحکمة" معتقد است که خلق کردن و رزق دادن خداوند به اختیار او نبوده، بلکه لازمه ذات اوست، و خلق و رزق بر اساس اشراق ذات است، یعنی به معنای این است که ذات خدا به صورت اشیاء ظاهر شده است نه اینکه خدا آنها را آفریده و ایجاد کرده باشد:

«فكونه تعالى بحیث یخلق وكونه بحیث یرزق إلى غیر ذلك صفات واجبة ومرجعها إلى الإضافة الإشراقیّة».

«اینکه خدا به گونه‌ای باشد که خلق کند و روزی دهد و همچنین بقیه صفات او واجب و لازم است، و معنای آن به اضافه اشراقیه برمی گردد».
· نفی حدوث حقیقی و مخلوقیت و ابتدا داشتن عالم در دو کتاب مورد اشاره:

بر اساس معارف مکتب عقل و برهان و وحی، عالم و جمیع ما سواى خدای تعالى مخلوق و حادث حقیقى است، و زمان هم حادث و مخلوق است، نه اینکه قدیم و أزلی و متعاصر و متلازم با وجود حق عزّ و جلّ باشد، و لکن می﻿بینیم که کتاب "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة" اعتقاد به قدم عالم داشته و اعتقاد به حدوث عالم را تخطئه می﻿کند، بلکه عقیده به حدوث عالم را _ که از ضروریات ادیان و عقائد امامان ما؟عهم؟ است _ سخیف﻿ترین عقاید و ناشی از عدم شعور معتقدین به آن می﻿شمارد! چنان که می﻿نویسد:

«إنّ قدرته تعالى هي مبدئیّته للإیجاد وعلّیته لما سواه وهي عین الذات المتعالیة ولازم ذلك دوام الفیض».

«همانا قدرت خدای تعالی همان مبدء بودن او برای ایجاد، و علیت او برای ماسوا است، و آن عین ذات متعالیه است، و لازمه این مطلب دوام و ازلیت فیض و وجود عالم است».
«وأمّا الحدوث بمعنى كون وجود الزمان مسبوقاً بعدم خارج من وجوده... ففیه... وإلى ذلك یشیر ما نقل عن المعلّم الأوّل أنّ من قال بحدوث الزمان فقد قال بقدمه من حیث لا یشعر».

«حدوث به این معنا که قبل از زمان، زمان نباشد... نادرست است... و مطلبی هم که از معلم اول [ارسطو] نقل شده است به همین نکته اشاره دارد که: هر کس به حدوث زمان معتقد شود نافهمیده و نادانسته به قدم زمان معتقد است».

«العالم بجمیع أجزائه حادث ذاتاً مسبوق الوجود بوجود الواجب لذاته... وأمّا ما صوّره المتكلّمون في حدوث العالم یعنی ما سوى البارئ سبحانه زماناً بالبناء على استحالة القدم الزمانيً في الممكن... ففیه أنً...»

«عالم با جمیع اجزایش، حادث ذاتی [یعنی چیزی که هم حادث است و هم ازلی!] بوده، و بعد از وجود واجب بالذات [خدا] است... و عقیده متکلمان [مانند شیخ مفید و طوسی و سید مرتضی و صدوق و خواجه طوسی و علامه حلی و مجلسی و عموم اعاظم و اساطین اسلام غیر از فلسفه مشربان] در مورد حدوث زمان عالم _ یعنی ماسوای خداوند سبحانه _ بر این اساس که ازلی بودن وجود ممکن محال است... عقیده‌ای نادرست است».

«كلّ حادث زمانيّ فإنّه مسبوق بقوّة الوجود... وهذا الإمكان أمر خارجيّ... فإذن لكلّ حادث زمانيّ مادّة سابقة علیه تحمل قوّة وجوده».

«هر حادث زمانی، متأخر از امکان وجود است... و این امکان یک امر خارجی است[!]... بنابر این قبل از هر چیزی که حادث زمانی باشد ماده‌ای وجود داشته که آن امکان را حمل کرده است».

· آیا ذات خدای تعالى شبيه یا هم سنخ خلق است؟!

بر اساس معارف مکتب عقل و برهان و وحی، هر کس چیزی را شبیه خداوند و هم سنخ او دانسته، و خدا را به مخلوقات تشبیه کند خدا را نشناخته است. خداوند متعال می‏فرماید:

«ما عرفنی من شبّهنی بخلقی».

«هر کس مرا تشبیه به خلقم کند مرا نشناخته است».

ولی در کتاب "نهایة الحکمة" به وضوح می﻿بینیم:

«إنّ الواحد لا یصدر عنه إلّا الواحد ولمّا كان الواجب تعالى واحداً بسیطاً من كلّ وجه... لا یفیض إلّا وجوداً واحداً بسیطاً له كلّ كمال وجوديّ لمكان المسانخة بین العلّة والمعلول».

«از واحد جز واحدی صادر نشود و چون واجب تعالی از هر جت واحد و بسیط است... جز یک وجود واحد بسیط که همه کمالات وجودی را دارد خلق نکند زیرا باید بین علت و معلول هم سنخی باشد».

«من الواجب أن یكون بین المعلول وعلّته سنخیّة ذاتیّة».

«واجب است که بین معلول و علتش سنخیت ذاتی باشد».

و گفتیم که در دو کتاب مورد اشاره، وجود چیزهایی صادر شده از ذات الهی ادعا شده است که با خود خدا مساویند، و خداوند عاجز است از اینکه غیر از آن وجود مساوی با خود چیز دیگری خلق کند:

«الواجب تعالى... لا یفیض إلّا وجوداً واحداً بسیطاً له كلّ كمال وجوديّ».

«واجب تعالی... افاضه نمی﻿کند مگر وجود واحد بسیطی را که دارای تمامی کمالات وجودی است».

· اعتقاد به آلهه و خدایان متعدد و ارباب انواع، و نسبت دادن خلقت و ربوبیت به غیر خدا
«إنّ هذا العالم الماديّ معلول لعالم نوريّ مجرّد عن المادّة متقدّس عن القوّة».

«همانا این عالم مادی، معلول و آفریده عالمی نوری و مجرد از ماده، و فراتر از امکان و تغیر است».

«مرتبة الوجود العقليّ معلولة للواجب تعالى بلا واسطة وعلّة متوسّطة لما دونها من المثال ومرتبة المثال معلولة للعقل وعلّة لمرتبة المادّة والمادّیّات».

«مرتبه وجود عقلی، بلا واسطه آفریده واجب تعالی است و خالق متوسط برای ما دون عالم مثال می﻿باشد، و مرتبه مثال آفریده عقل و خالق مرتبه عالم ماده و مادیات است».

«مفیض الصورة العقلیّة جوهر عقليّ مفارق للمادّة فیه جمیع الصور العقلیّة الكلّیّة... مفیض الصور العلمیّة الجزئیّة جوهر مثاليّ مفارق فیه جمیع الصور المثالیّة الجزئیّة».

«خالق صورت عقلی، جوهری عقلی و بدون ماده است که تمامی صور عقلی کلی در آن می﻿باشد... خالق صور علمی جزئی، جوهر مثالی عقلی بدون ماده‌ای است که تمام صور مثالی جزئی در آن است».

«إنّ عالم العقل علّة مفیضة لعالم المثال وعالم المثال علّة مفیضة لعالم المادّة».

«همانا عالم عقل، آفریننده عالم مثال است؛ و عالم مثال آفریننده عالم ماده است».

«عالم العقل علّة لعالم المثال وعالم المثال علّة مفیضة لعالم المادّة.

عالم عقل، آفریننده عالم مثال است؛ و عالم مثال آفریننده عالم ماده ».

· تغیر و تطور ذات خداوند به اطوار و صورت﻿های مختلف:
بدیهى است که ذات خداوند جل و علا قابل تطوّر و دگرگونی به اطوار و احوال و شؤون مختلف نیست:

امام رضا علیه السلام فرمودند:

«وای بر تو، آیا چگونه جسارت می‏ورزی که پروردگار خود را موصوف به تغیر از حالی به حال دیگر بدانی، و آن‌چه را که بر مخلوقات بار می‏شود بر او بار کنی؟!»

ولی مطالب دو کتاب مذکور، بر خلاف عقل و برهان و ضروریات جمیع ادیان، مبتنی بر اعتقاد به تطور و دگرگون شدن ذات خدای تعالى، و عینیت و یکی بودن وجود خالق و مخلوق است، چنان که کتاب "نهایة الحکمة" تقدم وجود بر وجود را مطلقا به تطور می﻿داند نه به تأثیر و ایجاد و آفرینش و خلقت موجودات:

«تقدّم الوجود على الوجود فهو تقدّم آخر غیر ما بالعلّیّة إذ لیس بینهما تأثیر وتأثّر ولا فاعلیّة ولا مفعولیّة بل حكمهما حكم شيء واحد له شؤون وأطوار وله تطوّر من طور إلى طور».

«تقدم وجود بر وجود، از باب علیت نیست بلکه نوع دیگری از تقدم است، زیرا بین دو وجود، هیچ تأثیر و تأثر و فاعلیت و خالقیت و مفعولیت و مخلوقیت نیست، بلکه حکم آن دو حکم وجود واحدی است که دارای شؤون و اطوار و دگرگونی﻿هاست، و از حالی به حال دیگر می﻿رود».

· عجز و ناتوانی باری تعالی از خلق و آفرینش بیش از یک چیز:

بدیهی است که قدرت باری تعالى کامل و تام و عام است نه اینکه محدود به وجوب صدور فقط یک چیز از آن بوده و محال باشد که ذات احدیت یک فعل بیشتر داشته باشد.

<وَ لله مُلْكُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ الله عَلى‏ كُلِّ شَی‏ءٍ قَدیرٌ.>

<أَ وَ لَمْ یرَوْا أَنَّ الله الَّذی خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ قادِرٌ عَلى‏ أَنْ یخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَ جَعَلَ لَهُمْ أَجَلاً لا رَیبَ فیهِ فَأَبَى الظَّالِمُونَ إِلاً كُفُوراً.>

ولی کتاب "نهایة الحکمة"می﻿نویسد:

«الواجب تعالى... لا یفیض إلّا وجوداً واحداً».

«واجب تعالی... جز یک وجود نمی﻿آفریند».

· آیا اراده الهی صفت ذات خداوند و به معناى علم اوست یا صفت فعل او؟! 

بر اساس ضرورت حکم عقل و تعالیم مدرسه وحی، اراده خدای تعالى حادث است، و اراده او غیر از علم اوست:

«قَالَ سُلَیمَانُ لِأَنَّ إِرَادَتَهُ عِلْمُهُ قَالَ الرِّضَا علیه السلام یا جَاهِلُ فَإِذَا عَلِمَ الشيء فَقَدْ أَرَادَهُ قَالَ سُلَیمَانُ أَجَلْ قَالَ فَإِذَا لَمْ یرِدْهُ لَمْ یعْلَمْهُ قَالَ سُلَیمَانُ أَجَلْ قَالَ مِنْ أَینَ قُلْتَ ذَاكَ وَمَا الدَّلِیلُ عَلَى أَنَّ إِرَادَتَهُ عِلْمُهُ وَقَدْ یعْلَمُ مَا لَا یرِیدُهُ أَبَداً وَذَلِكَ قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ وَلَئِنْ شِئْنا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِی أَوْحَینا إِلَیكَ فَهُوَ یعْلَمُ كَیفَ یذْهَبُ بِهِ وَلَا یذْهَبُ بِهِ أَبَدا».

«سلیمان گفت: زیرا اراده او همان علم اوست! امام رضا علیه السلام فرمودند: ای جاهل! پس هر گاه چیزی را بداند آن را اراده کرده است؟! سلیمان گفت: آری! حضرت فرمودند: پس هرگاه چیزی را اراده نکرده باشد آن را نمی﻿داند؟!سلیمان گفت: آری! حضرت فرمودند: از کجا این را می﻿گویی؟! و کدام دلیل در کار است که اراده او علم اوست؟! در حالی که خداوند قطعا چیزهایی را می﻿داند که هرگز آن را اراده نمی﻿کند، و خودش عزّ و جلّ می﻿فرماید: اگر می﻿خواستیم آن چه را که به تو وحی کرده﻿ایم از بین می﻿بردیم! پس خدا می﻿داند که چگونه آن را از بین ببرد اما هرگز آن را از بین نمی﻿برد!»
و ذات باری تعالی قدیم است ولی اراده او فعل او و حادث است و عین ذاتش نیست:

«قَالَ الرِّضَا علیه السلام : وَیلَكَ كَمْ تُرَدِّدُ هَذِهِ الْمَسْأَلَةَ وَقَدْ أَخْبَرْتُكَ أَنَّ الْإِرَادَةَ مُحْدَثَةٌ لِأَنَّ فِعْلَ الشيء مُحْدَث‏».

«امام رضا علیه السلام فرمودند: وای بر تو! چه قدر این مطلب را تکرار می﻿کنی! در حالی که من به تو گفتم که اراده محدث است، زیرا فعل هر چیز محدث است».
ولی بر خلاف حقایق فوق در کتاب "نهایة الحکمة" می﻿خوانیم:

«وعلمه الذي هو عین ذاته علّة لما سواه».

«و علم خدا که عین ذات اوست، علت وجود ماسوای اوست«.

«بعض من لم یجد بدّاً من إیجاب العلّة التامّة لمعلولها قال بأنّ علّة العالم هي إرادة الواجب دون ذاته تعالى وهو أسخف ما قیل في هذا المقام».

«بعضی افراد [مانند شیخ مفید و طوسی و سید مرتضی و صدوق و خواجه طوسی و علامه حلی و مجلسی و عموم اعاظم و اساطین اسلام غیر از فلسفه مشربان] که از اقرار به ایجابی و ضروری بودن وجود معلول نسبت به علت تامه راه فراری نداشته﻿اند ناچارا معتقد شده﻿اند که علت عالم، اراده و خلقت و آفرینش خداوند متعال است نه ذات خدا، و این عقیده پست﻿ترین عقیده در این مورد است[!].»
در مقابل این نظریات فلسفی و عرفانی چنانکه که گفتیم در مکتب وحی و برهان، اراده خداوند "حادث" و از "صفات فعل" و به معنای "ایجاد" و تکوین الهی است، نه علم و رضای او به آنچه ذات او وجود آن را اقتضا می‏کند، و نه چیزی دیگر.

حضرت رضا علیه السلام می﻿ فرمایند:

«إرادته إحداثه لا غیر ذلك... فإرادة الله‏ تعالی هی الفعل لا غیر ذلك، یقول له: "كن"، فيكون. بلا لفظ ولا نطق بلسان ولا همة ولا تفكر».

«اراده خداوند عز وجل تنها "احداث" و "ایجاد" و "فعل" اوست نه چیز دیگر... پس اراده او تبارک و تعالی جز فعل او چیزی نیست. درباره هر چیز تنها می‏گوید: "باش"، پس موجود می‏شود. بدون اینکه سخنی بر زبان راند یا تلفظ و تفکر و اندیشه‏ای داشته باشد».

· آیا قدرت خدای تعالى به معنای مبدء بودن ذات او برای صدور اشیاء است؟!

بر اساس عقل و برهان و قرآن و سنت، فعل هر فاعلی غیر از خود آن فاعل است، و "قادر و مختار بودن" به معنای این است که فاعل بتواند فعلی را انجام داده یا ترک کند، نه این که ذاتش بدون توانایی بر فعل و ترک، مبدء تطور و تغیر و صورت پذیری به صور مختلف اشیاء باشد، اما "نهایة ‌الحکمة" مانند همیشه کاملا ‌بر عکس می‌نویسد:

«قدرته مبدئیّته لكل شيء سواه بذاته».

نقدرت خدا، مبدئیت او به ذات خود است برای تمامی اشیا».

«إنّ قدرته تعالى هي مبدئیّته للإیجاد وعلّیته لما سواه وهي عین الذات المتعالیة».

«همانا قدرت خدای تعالى، همان مبدئیت او برای إیجاد، و علّیت او برای ما سوای اوست که آن عین ذات متعالی او می﻿باشد».

· آیا ذات و علم خداوند تعالی دارای اجمال و تفصیل و حدوث است؟!

بدون شک ذات خدای تعالى و علم او اجمال و تفصیل ندارد، و اعتقاد به آن جدا موهون بلکه تناقض واضح است ولی بر خلاف ضرورت عقل و وحی در دو کتاب می﻿بینیم که:

«إنّ له تعالى علماً إجمالیّاً في عین الكشف التفصیلیّ».

«همانا برای او تعالی، علمی اجمالی در عین کشف تفصیلی است».

«فما سواه من شيء فهو معلوم له تعالى في مرتبة ذاته المتعالیة علماً تفصیلیّاً في عین الإجمال وإجمالیّاً في عین التفصیل... أمّا المجرّدة منها فبأنفسها وأمّا المادّیّة فبصورها المجرّدة. فتبیّن بما مرّ أنّ للواجب تعالى علماً... وأنّه علم إجمالیّ في عین الكشف التفصیلیّ وأنّ له تعالى علماً تفصیلیّاً بما سوى ذاته من الموجودات في مرتبة ذواتها خارجاً من الذات المتعالیة وهو العلم بعد الإیجاد».

«تمام چیزهایی که غیر خداست در مرتبه ذات متعالی خدا برای او معلوم است به علم تفصیلی در عین اجمال، و علم اجمالی در عین تفصیل... مجردات بدون واسطه برای او معلومند [بر اساس علم حضوری فلسفی، ذات آن﻿ها در ذات خدا موجود است]، و مادی﻿ها به واسطه صورت﻿های مجرد خود برای او معلومند [در ذات او موجودند]. پس روشن شد که واجب تعالی را علمی است... و آن علم اجمالی در عین کشف تفصیلی است و او تعالی به ماسوای ذات خود علم تصیلی در مرتبه ذوات آنها دارد که خارج از ذات اوست و آن همان علم بعد از ایجاد است».

«فهو معلوم عنده علماً إجمالیّاً في عین الكشف التفصیليّ».

«پس آن نزد او معلوم است علمی اجمالی در عین کشف تفصیلی».

«یكشف بتفاصیل صفاته التي هي عین ذاته المقدّسة عن إجمال ذاته كالواجب تعالى».

«کشف می﻿کند به تفاصیل صفاتش که عین ذات مقدس اوست از اجمال ذاتش مانند واجب تعالی».

«ولمّا كان الواجب تعالى واحداً بسیطاً من كلّ وجه لا یتسرّب إلیه جهة كثرة لا عقلیّة ولا خارجیّة واجداً لكلّ كمال وجوديّ وجداناً تفصیلیّاً في عین الإجمال».

«از آنجا که واجب تعالی از هر جهتی واحد بسیط است وهیچ جهت کثرت عقلی و خارجی به او راه ندارد واجد همه کمالات وجودی است واجدیتی تفصیلی در عین اجمال».

· آیا علم خداوند حصولی است؟!

بر اساس عقل و شرع مسلّم است که ذات احدیت عالم به همه چیز هست اما نه ذوات اشیاء در ذات خداوند حضور دارند (علم حضوری)، ونه صورتی از اشیاء در ذات احدیت حاضر شده یا نقش بسته است (علم حصولی)، اما "بدایة ‌الحکمة" کاملا بر عکس می‌نویسد:
«فهي معلومة له علماً حضوریّاً في مرتبة وجوداتها المجرّدة منها بأنفسها والمادّیّة منها بصورها المجرّدة».

«پس آنها برای او معلومند به علمی حضوری در مرتبه وجودهای آنها، مجردات به نفس خودشان و بدون واسطه در ذات او حضور و وجود دارند، و مادی﻿ها صورت﻿های مجرد آنها [علم حصولی] در ذات او حضور و وجود دارد».

· آیا ما مجبوريم یا مختار؟ و آیا هر فعلی فعل خداست؟ و آیا اعتقاد به اختیار عقیده شیعة
 است یا معتزله؟ و آیا شیعیان با پرستندگان بت﻿ها و ستارگان مساویند؟!
عقل و برهان و قرآن و ادیان، انسان﻿ها را فاعل افعال و گناهان و معاصی خود می﻿دانند:

خداوند متعال می﻿فرماید:

<ذلِكَ بِما قَدَّمَتْ أَیدِیكُمْ وَ أَنَّ اللَّهَ لَیسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِید>.

<فَأَصابَهُمْ سَیئاتُ ما عَمِلُوا>.

<ذلِكَ بِما قَدَّمَتْ یداكَ وَ أَنَّ اللَّهَ لَیسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِید>.

<لِكُلِّ امْرِئٍ مِنْهُمْ مَا اكْتَسَبَ مِنَ الْإِثْم‏>.

<إِنَّما تُجْزَوْنَ ما كُنْتُمْ تَعْمَلُون‏>.

<جَزاءً بِما كانُوا یعْمَلُون>.
‏

اما کتاب "نهایة الحکمة" بر اساس مبانی فلسفه معتقد است که همه افعال، حتی همه گناهان و معاصی فعل خداست! و هیچ فاعلی غیر خدا وجود ندارد:

«فما من شيء ممكن موجود سوى الواجب بالذات حتّى الأفعال الاختیاریّة إلّا وهو فعل الواجب بالذات معلول له بلا واسطة أو بواسطة أو وسائط... الوجودات الإمكانیّة كائنة ما كانت... الذوات وما لها من الصفات والأفعال أفعال له. فهو تعالى فاعل قریب لكلّ فعل ولفاعله... ولا منافاة بین كونه تعالى فاعلاً قریباً... وبین كونه فاعلاً بعیداً... فإنّ لزوم البعد... على ما یفیده النظر البدويّ والقرب هو الذي یفیده النظر الدقیق».

«پس هیچ چیز ممکن موجودی غیر از واجب الوجود بالذات نیست _ حتی افعال اختیاری _ مگر اینکه فعل واجب الوجود بالذات، و معلول بی﻿واسطه یا با یک واسطه یا با چند واسطه اوست... وجودهای امکانی هر چه باشند... ذات و همه صفات و افعال آنها افعال خداست. پس او تعالی، فاعل قریب و بی﻿واسطه هر فعل و فاعل آن است... و بین اینکه او تعالی فاعل بی﻿واسطه و قریب... یا فاعل با واسطه و بعید آنها باشد هیچ منافاتی نیست... زیرا بعید بودن آن... بر اساس نظر ابتدایی است، و فاعل بلاواسطه و قریب بودن او بر اساس نظر دقیق است».

«لا حكم للمعلول إلّا وهو لوجود العلّة وبه. فهو تعالى الفاعل المستقلّ... لا مؤثّر في الوجود إلّا هو... فهو تعالى فاعل كلّ شيء والعلل كلّها مسخّرة له».

«معلول هیچ حکمی ندارد مگر اینکه آن حکم برای علت او و به علت اوست پس او تعالی فاعل مستقل است... جز او هیچ مؤثر و فاعلی در هستی نیست... پس او تعالی فاعل هر چیز است و علت﻿ها همه مسخر اویند».

«إن الواجب تعالى مبدأ لكل ممكن موجود وهو المبحث المعنون عنه بشمول إرادته للأفعال».

«واجب تعالی مبدأ هر ممکن موجود است، و این همان مبحث به نام "شمول اراده او برای همه افعال" می﻿باشد».
«إنّ ما سوى الواجب بالذات سواء كان جوهراً أو عرضاً وبعبارة أخرى سواء كان ذاتاً أو صفة أو فعلاً له ماهیّة ممكنة بالذات... یحتاج... إلى مرجّح یعیّن ذلك ویوجبه وهو العلّة الموجبة فما من موجود ممكن إلّا وهو محتاج في وجوده حدوثا وبقاء إلى علّة توجب وجوده وتوجده... وذهب جمع من المتكلّمین وهم المعتزلة ومن تبعهم إلى أنّ الأفعال الاختیاریة مخلوقة للإنسان لیس للواجب تعالى فیها شأن بل الذي له أن یقدر الإنسان على الفعل بأن یخلق له الأسباب التي یقدر بها على الفعل كالقوى والجوارح التی یتوصّل بها إلى الفعل باختیاره الذي یصحّح له الفعل والترك فله أن یترك الفعل ولو أراده الواجب وأن یأتي بالفعل ولو كرهه الواجب ولا صنع للواجب في فعله. على أنّ الفعل لو كان مخلوقاً للواجب تعالى كان هو الفاعل له دون الإنسان فلم یكن معنى لتكلیفه بالأمر والنهي ولا للوعد والوعید ولا لاستحقاق الثواب والعقاب على الطاعة والمعصیة ولا فعل ولا ترك للإنسان على أنّ كونه تعالى فاعلاً للأفعال الاختیاریّة وفیها أنواع القبائح والشرور كالكفر والجحود وأقسام المعاصي والذنوب ینافي تنزه ساحة العظمة والكبریاء عمّا لا یلیق بها.
ویدفعه... أنّ البرهان قائم على أنّ الإیجاد وجعل الوجود خاصّة للواجب تعالى لا شریك له فیه ونعم ما قال صدر المتألّهین؟ق؟ في مثل المقام "ولا شبهة في أنّ مذهب من جعل أفراد الناس كلّهم خالقین لأفعالهم مستقلّین في إیجادها أشنع من مذهب من جعل الأصنام والكواكب شفعاء عند الله." انتهى ج 6 ص 370... للفعل انتساب إلى الواجب بالفعل بمعنى الإیجاد وإلى الإنسان المختار بمعنى قیام العرض بموضوعه».

«همانا غیر از واجب بالذات همه چیزها چه جوهر باشد وچه عرض، و به عبارت دیگر چه ذات باشد و چه صفت و چه فعل ذات، ماهیتی ممکن بالذات است... که محتاج است... به مرجحی که آن را به نحو وجوبی و غیر اختیاری معین و موجود کند که آن مرجح همان علت الزام کننده می﻿باشد، بنابر این هیچ موجود ممکنی نیست مگر اینکه حدوثا و بقائا در وجود خود محتاج است به علتی که آن را به نحو ایجابی موجود کند... و گروهی از متکلمین که همان معتزله و اتباع ایشانند معتقدند که افعال اختیاری پدید آمده از انسان است، و خدا در فعل آنها شأنی ندارد، بلکه کار خدا به عقیده این گروه این است که انسان را قادر بر فعل می﻿کند، به این گونه که برای او اسبابی خلق می﻿کند که با آنها قدرت بر فعل پیدا می﻿کند، مانند قوا و اعضایی که با آنها به فعل اختیاری خود می﻿رسد و فعل و ترک را برای او ممکن می﻿سازد به گونه﻿ای که برای انسان ترک ممکن می﻿شود و لو اینکه خدا آن را بخواهد، و یا اینکه فعل را انجام دهد ولو اینکه خدا آن را نخواهد
 و در فعل انسان صنع واجب وجود ندارد».

«و این عقیده باطل است... برهان قائم است بر اینکه ایجاد و جعل وجود فقط مخصوص خداست بدون هیچ شریکی در به وجود آوردن؛ و صدر المتألهین؟ق؟ در این مورد خیلی خوب گفته است که گفته شکی در این نیست که عقیده کسانی که افراد انسانی را به وجود آورنده استقلالی افعال خود می﻿دانند زشت﻿تر از مذهب کسانی است که بت﻿ها و ستارگان را شفیعان نزد خدا قرار داده﻿اند. اسفار، ج 6 ص 370. فعل انتسابی به واجب دارد به معنای اینکه خدا آن0 را ایجاد می﻿کند، و انتسابی هم به انسان مختار دارد به معنای قیام عرض به موضوع خود است».

واضح است که خداوند تعالی فاعل مختار است و انسان هم با قدرتی که خداوند به او داده است فاعل افعال و گناهان خود می﻿باشد ؛ و اعتقاد به جبر و نسبت دادن افعال بندگان به خداوند باطل است اما دو کتاب "بدایة الحکمة" و "نهایة الحکمة" می﻿نویسد:

«إنّ العلّة التامّة یلزم من وجودها وجود المعلول ومن عدمها عدمه».

«معلول، لازمه وجود علت تامه است، و عدم معلول هم لازمه عدم علت می﻿باشد».

«إذا كانت العلّة التامّة موجودة وجب وجود معلولها».

«هر گاه علت تامه موجود باشد وجود معلول آن واجب است».
«إنّ المعلول لا ینفكّ وجوده عن وجود علّته كما أنّ العلّة التامّة لا تنفكّ عن معلولها».

«وجود معلول از وجود علت خود انفکاک پذیر نیست، کما اینکه علت تامه هم از معلول خود انفکاک ندارد».

«إنّ الواجب بالذات علّة تامّة ینتهي إلیه كل موجود ممكن بلا واسطة أو بواسطة أو وسائط بمعنى أنّ الحقیقة الواجبیّة هي العلّة بعینها»‏.

«همانا واجب بالذات، علت تامه﻿ای است که تمامی موجودات ممکن [و بر مبنای فلسفه حتی همه گناهان و معاصی] بدون واسطه یا با یک واسطه و با با چند واسطه به او می﻿رسند به معنای اینکه خود حقیقت واجب [خدا] علت و به وجود آورنده است».

· آیا عقیده به قضا و قدر الهی ملازم با نفی اختیار، و اسناد افعال خلق به خداست؟!

آشکار است که قضا و قدر الهی در مورد افعال بندگان، به معنای اجبار و سلب اختیار از ایشان نیست.

امیر المؤمنین علیه السلام می﻿فرمایند:

«مهلاً یا شیخ! لعلّك تظنّ قضاء حتماً وقدراً لازماً، لو كان كذلك لبطل الثواب والعقاب والأمر والنهي».

«صبر کن پیرمرد! گویا تو خیال می﻿کنی که قضای الهی امری جبری و قَدَر او امری حتمی است! اگر چنین بود ثواب و عقاب و امر و نهی باطل می﻿شد!»
اما می﻿بینیم که کتاب "نهایة الحکمة" قضا و قدر الهی را به معنایی دانسته است که موجب نفی اختیار و مستلزم مجبور دانستن خالق و خلق می‌شود، چنان که می﻿نویسد:
«إنّ علمه التفصیليّ بالأشیاء وهو عین ذاته علّة لوجودها... ولا شيء في سلسلة الوجود الإمكانيّ إلّا وهو واجب موجب بالغیر... وإذ كانت الموجودات الممكنة... علماً فعلیّاً للواجب تعالى فما فیها من الإیجاب قضاء منه تعالى... وغرضهم من عقد هذا البحث [القدر] بیان أنّ الممكن لیس مرخى العنان فیما یلحق به من الصفات والآثار مستقلّاً عن الواجب تعالى فیما یتّصف به أو یفعل بل الأمر في ذلك إلیه تعالى فلا یقع إلّا ما قدّره... كما أنّ غرضهم من بحث القضاء بیان أنّ الممكن لا یقع إلّا بوجوب غیريّ ینتهي إلیه».

«علم تفصیلی خدا به اشیاء که عین ذات اوست علت وجود اشیاء است... و هیچ چیزی در سلسله وجود امکانی نیست مگر اینکه به نحو وجوب و لزوم وابسته به وجود غیر است... و چون وجودهای امکانی... علم فعلی واجب تعالی می﻿باشد پس هر جبر و ایجابی که در ممکنات است همان قضای الهی می﻿باشد... و غرض اهل بحث از این بحث [قدَر] بیان این مطلب است که ممکن الوجود در صفات و افعال خود جدای از خدا و به اختیار خود نیست بلکه امر آن به سوی خداست، و هیچ چیزی واقع نمی﻿شود مگر به قدَر الهی... کما اینکه غرض ایشان از بحث قضا هم بیان این مطلب است که ممکن واقع نمی﻿شود مگر به وجوب غیری﻿ای که منتهی به او [خدا] می﻿شود».
«إذا تمّ العلم بكون الفعل خیراً أعقب ذلك شوقاً من الفاعل إلى الفعل... وأعقب ذلك الإرادة... وبتحقّقها یتحقّق الفعل الذي هو تحریك العضلات بواسطة القوّة العاملة المنبثّة فیها».

«وقتی که علم به خوب بودن فعل کامل شود [خود به خود] شوق فاعل به فعل را به دنبال دارد... و آن اراده را به دنبال دارد... و با تحقق اراده فعل که حرکت عضلات به واسطه قوه عامله نهاده شده در آن است محقق می﻿گردد».

· فصل هجدهم

· نقد مکتب تفکيک ميرزا مهدی اصفهانی
میرزا مهدی اصفهانی، مدت‏های مدیدی از عمر خویش را به سیر و سلوک‎‏های عرفانی وحدت وجودی سپری نمود، سپس از نجف اشرف به مشهد مقدس نقل مکان نموده، با ادّعای توبه و بازگشت از مطالب فلسفی و عرفانی، به نقد فلسفه و عرفان پرداخت و شاگردانی تربیت کرد، اما تأمل در خور نشان می‌دهد که مکتب ایشان گرچه تحت عنوان نقد و ابطال فلسفه و عرفان شهرت یافته است، ولی بر خلاف این شهرت، مطالبی تحویل داده است که عینا همان مطالب فلاسفه و عرفا می‌باشد، و با مبانی مکتب عقل و وحی و اعتقادات فقها و علمای بزرگوار شیعه کاملا مباین است. چنان که:

الف) نظریه مکتب ایشان این است که جز وجود خداوند هیچ وجودی در کار نیست. و خداوند نمی‌تواند هیچ چیزی خلق نماید، و الا لازم می‌آید وجود خودش محدود شود.

ب) در مکتب مذکور پیمودن راه استدلال عقلی و برهانی، و کسب یقین به معارف الهی از طریق آن، صرفاً ضلالت و گمراهی و طریق مجانین است، در این مکتب تمامی تصوّرات و تصدیقات، ضلالت و جهالت است.
ج) در مورد معرفت واقعی خداوند باید در حالت نفی تعقّل و تفکّر، کنه وجود خداوند را در وجود خود یافت و کشف و وجدان کرد. و اینک تفصیل مطالب ایشان در سه فصل:

· فصل اول: وحدت وجود و انکار معنای حقيقی خلقت

پیروان میرزای اصفهانی در طریق معرفت خداوند تعالی و رابطه خالق و خلق، دقیقاً همان راهی را می‌روند که فلاسفه رفته‌اند، چرا که ایشان نیز منکر معنای حقیقی خلقت و آفرینش بوده، و وجود اشیاء را به نفس وجود خدا می‌دانند، نه به آفرینش الهی. چنان‌که می‌گویند:

کائنات از جهت ذات، بدون اين‌که جعل و آفرينشی در کار باشد موجود و محقّق به خدايند. و همين است جاعليت ذاتی بدون فعل خداوند... ذات مجعولاتی که به اين غير موجودند مجعوليت ذاتی می‌باشد بدون اين‌که جعل [خلقت] و فعل و تأثير و مانند اين‌ها باشد.

هر گاه به اين وجود [صادر اول] از نظر شکل و صورت و اين بودن آن نگاه کني، ناچار بايد آن را نور محمد و مخلوق بدانی و حق نداری بگويی که آن خداست... و اگر نظر به اصل نوريت و وجود آن کنی و از تعين و شکل آن چشم بپوشی، به طور کلی از خلق صرف نظر کرده و به خدا توجه نموده‌ای.

غير از خدا و وجود او هيچ چيزی نيست وگرنه لازم می‌آيد خدا محدود باشد.
 هيچ وجودی نيست مگر وجود خدا. 

ظاهر و آشکار فقط خداست، و جز او هیچ چیزی وجود ندارد، و احدی غیر از او در کار نست، و هیچ جایی از او خالی نیست. (
)
قاعده (سنخيت) در اعطای حق، کمالات نوری را، جاری است، انوار علم و حيات و ساير کمالات نوری علم ذاتی حق و اشراقات ذاتيه اوست.

نور خدا هميشه مطلق غير متعين است، در عين اين که اين مخلوقات اسماء و تعينات و صفات اويند.

در واقع و نفس الأمر، با قطع نظر از شکل‌ها و محدوديت‌ها... او [محمد؟ص؟] خدای تعالی است.

در عالم به هيچ وجه شرک نمي‏باشد.
 شيطان هم نور وجود دارد. وجود نور است.
 حتی شمر هم دارای نور ولايت است.

اگر در مقابل و به محاذات علم و قدرت خدا، علم و قدرت و وجود ديگری باشد لازم می‏آيد که خدا علم و قدرت و وجود خودش را واجد، و علم و قدرت و وجود ديگران را فاقد باشد، پس در خدا ترکيب پيش مي‏آيد... بنا بر اين غير وجود و نور و علم و قدرت خدا، وجود و نور و علم و قدرت ديگری نيست.

بر همگان روشن است که اختلاف اساسی مکتب وحی و برهان با فلسفه و عرفان، و در صدر ایشان با خود صدر الفلاسفه، در این است که مکتب وحی و برهان می‌گوید همه ما سوی الله مخلوق خداوندند و او آن‌ها را "لا من شیء" یعنی بدون سابقه وجودی آن‌ها آفریده است. امّا فلسفه و عرفان منکر معنای حقیقی خلقت است، و اشیاء را در مقابل خداوند موجود نمی‌داند، بلکه آن‌ها را مانند معنای حرفی، قائم به خدا، و در حقیقت جزء خدا می‌داند نه مخلوق او. پیروان میرزای اصفهانی در این جهت نیز تابع ایشانند و می‌گویند:

کائنات اعم از پيغمبر يا غيره ظلاند... قائم بالذات نيستند. قائم به غيرند... رتبه بشر، رتبه حيات و وجود نيست. بنا بر اين چنانچه قائل به اين مطلب باشيم شرک محض است.
 و معنای بالغير بودن در عالم تشبيه، مانند سايه شيء است.

ملا صدرا... می‏گويد ممکنات،‏ وجود امکاني، وجود رابطه است، اصلا معنای حرفی محض است، معنای حرفی ‏استقلال به هيچ وجه ندارد. حرف هو القائم بالغير.
 ملا صدرا مي‏گويد وجود امکانی مثل معنای حرفی است‏، کنهش بالغير است، اينجا درست فهميده.

در حقيقت وجود نخواهد شد که چيز ديگری موجود باشد. در نور شمس وجود، وجود ديگری موجود نمی‌شود و الا اجتماع نقيضين می‌شود.

حقيقت مختص ذات خداوند است. ذات مختص حضرت ربّ العزه می‌باشد. پس تو ذات، خدا هم ذات؟ تو حقيقت، خدا هم حقيقت؟ نه نه نه. غلط محض است کفر محض است. اگر چنين باشد پس تو هم مقابل خدايی. تو يکی خدا هم يکی!

· فصل دوم: سوفسطائی‌گری و کشف و شهود

اتباع میرزای اصفهانی تنها راه واقعی معرفت را جدا شدن از تفکّر و تعقّل می‌دانند، بلکه واقعیت را فقط شهود نفسی خود می‌دانند و نام این شیوه نادرست را هم حجیت ذاتی عقل! و شناخت عقل به عقل، و شناخت وجود به وجود، و معرفت خدا به خدا می‌گذارند:

تمامی معقولات بديهی و ضروری، ظلمت است، و کشف کردن حقيقت‌های نوری يا ظلمانی با آنها عين باطل می‌باشد. و طلب معرفت از اين راه، عين گمراهی و ضلالت آشکار است، چرا که آن کج راهه و روش ديوانگان است.
 تصورات و تصديقات هيچ نتيجه‌ای ندارند جز يقين، و هيچ امانی هم از خطای يقين در کار نيست.

برای فهم حقيقی مطالب عالم اظله و اشباح راه منحصر در تجريد و خلع بدن و وجدان نمودن خويش است... در اين حالت خودتان را وجدان مي‏کنيد و روزنه‎ای از آن مقام اظله و اشباح را خواهيد فهميد. من متغيرم پس مغير دارم، اينها تمام صور عقليه است. اينها وجدان خدا نيست.

اين راه فقط تجريد مي‏خواهد تجريد از علايق، خلاص شدن از علايق،‏ همه علايق را بر طرف کردن، اين راهش است. بعد منتظر بودن است که ببيند از حق ‏چه می‌ريزد توی دلش.

تا انسان معتدل است و هوشياری دارد، هرگز کسی نمی‌تواند به او بگويد که تو خدايي!

·  فصل سوم: نصوص ایشان در ادّعای معرفت ذات خداوند تعالی!

عين خود خدا را يافتند نه مفهوم واجب الوجود، و نه مفهوم مصداق.
 يافتن خدا تنها از سير وجدان ميسّر است (نه عقل و...).

پس اعتقاد به محال بودن معرفت خدا و بستن باب معرفت کنه ذات خدا... باطل می‌باشد.

مشاهده او ولهی و اندکاکی است و انسان چيزی نمی‎تواند بگويد.
 

«ظاهر و آشکار فقط خداست، و جز او هیچ چیزی وجود ندارد، و احدی غیر از او در کار نیست، و هیچ جایی از او خالی نباشد».(
)
«و خدای‏ تعالی... به ذات خود ظاهر و آشکار است».(
)
مراد از فطرت توحيدی، معرفت و شناخت می‌باشد نه عقيده به خدا.
 اين مشاهده قلبی بدون واسطه هر گونه تصور و مفهومی انجام می‌يابد.

«خدای متعال در اين عالم نيز ذات مقدسش را برای طايفه خاصی به نفس مقدسش نيز معرفی می‏فرمايد».

نیز در توضيح عقائد مدرسه تفكیک گفته شده است:

«... طريقی دیگر در مسأله شناخت... "عرفان الله" به "الله" است.
با توجه به اینکه حضرت حقّ هرگز معقول و متصوَّر نیست، و به هیچ دركی از وسائل درک ظاهری و باطنی مدرک نمی‌باشد، می‌توان گفت که خداوند متعال از طريق تعريف ذات به ذات شناخته می‌شود. برخی روایاتی که در آن‌ها "اِعرِفُوا الله بالله" آمده است را بر همین معنا حمل کرده، و بعضی با توجیهاتی به این معنا خدشه کرده‌اند... این معنای دوم غیر از شناخت از طريق فطرت و شناخت از طریق استدلال به آيات است...

امام علیه السلام می‌فرمایند: "فَتَجَلّی لَهم سبحانه في كتابه مِن غير أن يَكُونوا رَأوهُ"... این معنا، از معرفتِ فطری جداست. معرفت فطری این بود که در فطرت انسان (بی استدلال و چیدن مقدّمه) تعلّق به حضرت حقّ هویداست... 

روشن است جلوه در این جا به معنای تطوُّر یا تنزّل خدا نمی‌باشد؛ جلوه به معنای اینکه آيتی از آيات حضرت حقّ، غير از این آيات محسوس به حواس ظاهری (که مسأله استدلال به آيات در آن جهت مطرح است) برایش تحقّق پیدا می‌کند، این گونه می‌شود که "فتجلّی لهم سبحانه في كتابه من غير اَن يكونوا رأوه" بی آنکه مسأله دیدن با چشم مطرح باشد؛ یعنی دیدن به حقيقت ايمان و همان شناخت خاصِّ وجدانی.
در این‌جا می‌توان گفت که خود این یافت و وجدان و تجلّی حضرت حقّ در قرآن، كاشف از إعجاز قرآن نیز می‌باشد».(
)
نقد واشکال:
ما بیان داشتیم که راه علم به وجود خداوند تعالی، و شناخت علم و قدرت و احسان و غفران و عفو و جود و رحمت او، و نیز علم به أنیس و مونس و رحیم و كریم و سمیع و مجیب و قریب بودن او، تنها و تنها استدلال عقلی بر او، از طریق فعل و خلق اوست، و معرفت ‌ذات باری تعالی از غیر راه دلالت عقل مطلقاً ممتنع است، لذا بطلان آنچه که به نام معرفت الذات بالذات گفتند، نیازی به توضیح ندارد.
و با این حال باز هم می‌گوییم: 

اولاً: اگر منظور از معرفة الله بالله تعالی، معرفت‌ ذات او باشد، باید دانست که چنین معرفتی مطلقاً ممتنع است، چه به واسطه صورت‌ وهمی باشد، و چه صورت عقلی، و چه غیر آن، و استثنای در آن به هر عنوانی که باشد غلط واضح است، و اگر مراد از آن معرفت و اقرار به وجود و علم و قدرت و سایر صفات او، به عنوان شيء بخلاف الأشیاء، باشد پس هیچ اشکالی در آن نیست، و از آن أصلاً لازم نمی‌آید که ذاتش متصوّر به صوری مانند صور مخلوقات متجزّی و متغیّر او گردد، وگر نه یا تعطیل لازم می‌آید، ویا وحدت‌ وجود و موجود، و لو اینکه خود قائلش نخواسته باشد.

ثانیاً: پس از این که اعتراف کردید که خداوند به هیچ وسیله‌ای شناخته نمی‌شود، دیگر به چه وسیله‌ای او را شناختید که بعد از آن بخواهید نام آن را معرفة الله بالله، یا چیز دیگر بگذارید؟! آیا این جز تناقض واضح چیز دیگری است؟!

آیا معقول است که کسی بگوید: "من فلانی را به هیچ یک از مدرکات ظاهری و باطنی خود درک نمی‌کنم، اما او را به خودش می‌شناسم"!؟

در این صورت عارف کدام است؟ و معنای معرفت بدون مدرک او چیست؟! و آیا این گفتار غیر از قول به وجدان و یافتن ذات خدای تعالی به حضور ذات اوست؟! و آیا این چیزی غیر از عقیده وحدت وجود و موجود است؟!

ثالثاً: اگر معرفت فطری، ولو در عالم ذرّ ـــ با همه وضوح و ظهوری كه شما ادعا می‌کنید ـــ از غیر جهت عقل، و از غیر جهت معرفت آیات الهی دالّ بر او باشد، بلکه طبق ادعای شما به این باشد که انسان فقط برای نفس خود تعلّق به خدا بیابد، ارزش این وجدان که مستند به الزام و تسلیم عقل نباشد چه خواهد بود؟! و از کجا فهمیده می‌شود که این وجدان القای شیاطین یا خیالات باطل نیست؟!

و در این صورت آیا فرق آن با وجدان ذات خدای تعالی در مكاشفاتی که عرفا و فلاسفه توهم کرده‌اند چیست؟!

رابعاً: "وجدان" در مصطلح این گروه به معنای یقین و ادراک علمی، و استدلال عقلی نیست، و گرنه بازگشتش به همان معرفت عقلی، و بر خلاف تصریحات خود ایشان خواهد بود؛ بلکه وجدان، در نظر ایشان به معنای این است که مخلوق واجد ذات خداوند تعالی گردد!

در حالی که بدیهی است که واجدیّت مخلوق، ذات خالق را، نفس عقیده قائلین به وحدت وجود و موجود است.

خامساً: اگر شما آیتی از آیات خدای تعالی را وجدان کنید، و خیال کنید که آن چیزی نیست که دلالت عقلی بر خدای تعالی کند، پس چگونه ممکن است که جلوه‌ای از جلوه‌های ذات و تطوّری از تطوّرات و تنزّلات او هم نباشد؟ آیا اگر آن، چیز ی نباشد که عقلا بر خدا دلالت کند، باز هم خود ذات خدا نیست؟!

و آیا آنجا واسطه‌ای بین ذات خدای تعالی و مخلوقات خداوند که غیر اویند و دلالت بر او می‌کنند وجود دارد؟ بدیهی است وقتی که آن در نظر شما چیزی نباشد که به استدلال بر خدای تعالی دلالت کند به ناچار خود خدا و جلوه‌ای از من جلوات ذات او، و تطوّری از تطوّرات او خواهد بود، ولو اینکه شما از التزام به آن بگریزید، یا اصلا ملتفت آن نباشید.

سادساً: مقام قرآن و معارف عالی آن، اجلّ از این است که این مطالب مخالف عقل و شرع، به عنوان معجزات و حقائق بیّنات آن، به آن نسبت داده شود.

سابعاً: شما از کجا ادعا می‌کنید که چنین تعلّقی وجود دارد؟ در حالی که وارد شده است:

امام صادق علیه السلام :

«إنّ الله خلق الناس كلّهم... لا یعرفون إیماناً بشـریعة ولا كفراً بجحود(
) ثمّ بعث الله الرسل تدعوا العباد إلى الإیمان به».(
)
خداوند تعالی همه انسان‌ها را بیافرید... نه ایمان به شریعتی را می‌شناختند، و نه کفری به جحود را، سپس انبیا را مبعوث فرمود بندگان را به ایمان به او فرا خوانند.
و شیخ صدوق؟رح؟ فرماید:

«قد سمعت بعض أهل الكلام یقول: لو أنّ رجلاً ولد في فلاة من الأرض ولم یر أحداً یهدیه ویرشده حتّى كبـر وعقل ونظر إلى السماء والأرض لدلّه ذلك على أنّ لهما صانعاً ومحدثاً.

فقلت: إنّ هذا شـيء لم یكن وهو إخبار بما لم یكن أن لو كان كیف كان یكون، ولو كان ذلك لكان لا یكون‏ ذلك الرجل إلّا حجّة الله تعالى ذكره على نفسه...

وأمّا استدلال إبـراهیم الخلیل علیه السلام بنظره إلى الزهرة، ثمّ إلى القمر، ثمّ إلى الشمس، وقوله: <فَلَمَّا أَفَلَتْ قالَ یا قَوْمِ إِنِّي بـري‏ءٌ مِمَّا تُشـركُونَ> فإنّه علیه السلام كان نبیّاً ملهماً مبعوثاً مرسلاً وكان جمیع قوله بإلهام الله عزّ وجلّ إیّاه وذلك قوله عزّ وجلّ: <وَتِلْكَ حُجَّتُنا آتَیناها إِبـراهِیمَ عَلى‏ قَوْمِهِ> ».(
)
از بعضی از اهل کلام شنیدم که می‌گفتند: اگر انسانی در بیابانی به دنیا بیاید و احدی را هم نبیند که او را هدایت و ارشاد کند، تا اینکه بزرگ و عاقل شود و نظر به آسمان و زمین کند، این فکر و نظر او را دلالت بر این کند که زمین و آسمان را صانع و محدثی هست.
پس من گویم: همانا این چیزی است که هرگز پیدا نشده، و خبر دادن بی‌اساس از چگونگی چیزی است که یافت نشده، و اگر یافت می‌شد این گونه می بود!!

 اگر چنین چیزی باشد، آن انسان جز حجت خدای تعالی بر خویش نخواهد بود.
و اما استدلال ابراهیم خلیل در هنگام نظر کردنش به زهره سپس به ماه و سپس به خورشید که فرمود: «چون غروب کردند فرمود: ای قوم من از آن چه شما شرک می ورزید بیزارم» به این جهت است که او نبی الهام شده و مبعوث و رسول بود، و تمام سخنان او به الهام خدای عز و جل به او بود، لذا باری تعالی فرماید: «و آن حجت ما بود که به ابراهیم در مقابل قومش دادیم».

و نیز سیّد هاشم بحرانی؟رح؟ گوید:

«واعلم أیّها الأخ أنّ بعض العلماء ذهب إلی أنّ معرفة الله فطریّة ضـروریّة، وبعضهم إلی أنّها ثابتة بالاستدلال.

والصحیح الثاني، فإنّها ثابتة بالاستدلال وإن كان دلیلها وجدانيّاً، وهي الآیات المنصوبة من السماء والأرض وما فیهما وما بینهما. فإنّ جمیع المشاهدات وجمیع المحسوسات دالّة علی وجوده دلالة بیّنة واضحة منیرة منكشفة».(
)
بدان برادر که بعضی از علما گفته‌اند که معرفت خداوند فطری و بدون نیاز به استدلال است، و برخی دیگر گفته‌اند که آن فقط از راه استدلال است

و صحیح این است که آن ثابت به استدلال است، و اگرچه دلیلش روشن و وجدانی است که همان آیات منصوب زمین و آسمان، و موجودات بین آن‌ها می‌باشد، چرا که جمیع آنچه مشاهده و حس می‌شود، به گونه‌ای روشن و واضح و آشکار گواه بر وجود اویند».
· سند مکتب ميرزای مهدی اصفهانی و ساير وحدت وجوديان معاصر
شکی نیست که حفظ سلسله‎ها و مراتب و روابط خاصّ مرید و مرادی _ و لو این‌که تحت عنوان استاد و شاگرد باشد _ و لزوم رعایت اجازات
 از اصول ضروری و مسلم مرام متصوفه است، و این مسأله هم، خلاف ضروریات مبانی اسلام و مکتب اهل‌بیت؟عهم؟ می‎باشد. با این حال باز هم مکتب میرزای اصفهانی از این رویه نادرست پیروی کرده، چنان‌که گاهی در مکتب ایشان هم ادّعا می‌شود میرزا مهدی اصفهانی پس از روی گرداندن از فلسفه و عرفان، در عالم لا فکری به خدمت شخصی به نام صاحب علم جمعی می‌رسیده، و از او کسب معارف می‌نموده است. و جالب این که بر اساس آن‌چه در کتاب تقریرات، به طور رمزی و سری بیان شده است، استاد و سر سلسله این مکتب نیز، جز استاد عرفای وحدت وجودی دوران معاصر (جولایی گمنام و مشکوک الهویة) کس دیگری نیست. همان‌ها که میرزا به شدّت ادّعای مخالفت با آن‌ها را داشته، و بر بطلان و انحراف آنان تأکید می‌ورزیده است. چنان که در کتاب "طرائق ‌الحقایق" _ که تألیف رحمت علی شاه نعمت اللهی شیرازی می‌باشد، و در بیان طریقه صوفیان شاه نعمت اللهی، و شرح حال مشایخ و اقطاب صوفیه نگاشته شده است _ و نیز در کتاب "لب اللباب" می‌خوانیم:

حدود متجاوز از يک‌صد سال پيش در شوشتر... آقا سيد علی شوشتری... به تصدی امور عامّه از تدريس و قضا و مرجعيّت اشتغال داشته. يک روز ناگهان کسی در منزل را می‌زند... در را باز می‌کند می‌بيند شخص جولايی _ بافنده‌ای _ است... می‌گويد: فلان حکمی را که نموده‌ايد طبق دعوی شهود... صحيح نيست... ملک متعلق به طفل يتيمی است و قباله آن در فلان محل دفن است. اين راهی که شما در پيش گرفته‌ايد صحيح نيست... و می‌رود. آيت الله در فکر فرو می‌رود اين مرد که بود و چه سخنی گفت؟ در صدد تحقيق برمي‌آيد. معلوم می‌شود که در همان محل، قباله ملک يتيم مدفون است و شهود بر ملکيت فلان، شاهد زور بوده‌اند. بسيار بر خود می‌ترسد... شب بعد... جولا در می‌زند می‌گويد: آقا سيد علی شوشتري، راه اين نيست که شما می‌رويد. و در شب سوم... جولا می‌گويد: معطل نشويد... به نجف اشرف مشرف شويد و وظايفی را که به شما گفته‌ام انجام دهيد و پس از شش ماه در وادی السلام نجف اشرف به انتظار من باشيد... مرحوم شوشتري... در اولين وهله‌ای که وارد نجف اشرف می‌شوند، در وادی السلام هنگام طلوع آفتاب مرد جولا را می‌بيند که گويی از زمين جوشيده و در برابرش حاضر گرديد و دستوراتی داده و پنهان شد. مرحوم شوشتري... طبق دستورات جولا عمل می‌کنند تا می‌رسند به درجه و مقامی که قابل بيان و ذکر نيست... استاد بزرگوار عارف بی بديل مرحوم حاج ميرزا علی آقا قاضی تبريزی از شاگردان مکتب مرحوم آقا سيد احمد کربلايی هستند که ايشان و حاج ميرزا جواد آقا ملکی تبريزی و حاج شيخ محمد بهاری شاگردان آخوند ملا حسينقلی همدانی و او شاگرد سيد علی شوشتری و او هم صاحب داستان جولا بوده‌اند. اين است سلسله اساتيد ما که بالاخره به آن شخص جولا منتهی می‌شود، ولی آن مرد جولا چه کسی بوده و به کجا ارتباط داشته... هيچ معلوم نيست.

واقعاً انسان از اعتماد ایشان به شخصی ناشناس به شگفت می‌‌آید! جایی که فقها حتی در یک مسأله فرعی و مختصر فقهی به روایت شخص مجهول اعتماد نمی‌کنند، چگونه فلاسفه و عرفا و پیروان میرزای اصفهانی در مطلبی که تمام اصول و فروع دین و امر دنیا و آخرت ایشان را تحت الشعاع قرار می‌دهد خود را موظف به اجرای دستورات کسی قرار می‌دهند که به صراحت اعتراف می‌کنند اصلا معلوم نیست چه کسی بوده، یا با چه نیروهایی ارتباط داشته است. آن هم بر اساس خبری که هر مرتاض بی‌دینی ممکن است مانند آن را بگوید! و نیز اصلا معلوم نیست که آیا آن سند ساختگی بوده است یا واقعی؟ روشن است که این روش جولا منافی و مخالف با ضرورت دین اسلام است، چه اینکه سیره و سنّت قطعی اسلام و مسلمانان به طور پیوسته بر حکم بر مبنای شهادت شهود جریان داشته و دارد.

· ميرزای اصفهانی و داستان غير واقعی ديدار امام زمان علیه السلام 
برخی پیروان میرزای اصفهانی درباره وی مدّعی‌اند:

... حضرتش به او نظری خاص داشته‌اند؛ لبان او را بوسيده‌اند؛ بر او تجلّی فرموده‌اند؛ حضرت او را انتخاب کرده‌اند که متحمّل علومشان بشود و علومشان را پخش کند... متوسّل به حضرت شده بود. حضرت در بيداری بر سر قبر هود و صالح در وادی السلام نجف تشريف فرما شدند و بر او تجلّی کردند، و راه را به او نماياندند. آن بزرگ اين چنين آدمی بوده است... سرانجام متوسّل به حضرت شد، و ايشان بر او تجلّی کردند. نواری سبز رنگ که با خطی نورانی بر آن عبارات زير نوشته شده بود، جلو سينه مبارکشان بود: "طلب المعارف من غير طريقنا أهل البيت مساوق لإنکارنا". وقد أقامني الله وأنا حجّة بن الحسن.

داستان فوق از جهات متعددی مخدوش است زیرا:

1) میرزای اصفهانی به استناد دست نوشته‌خود او که در پایان کتاب ابواب الهدی توسط پیروان وی کلیشه شده است تصریح می‌کند که آن‌چه بیان شد در خواب بوده است نه بیداری، و در حجره بوده است نه در وادی السلام، و دیدن یک ورقه بوده است نه امام عصر علیه السلام .

2) اصل عبارت منسوب به حضرت تحریف شده است، زیرا میرزا به قلم خود می‌نویسد که عبارت چنین بوده است: "طلب المعارف من غیرنا اهل البیت مساوق لانکارهم"! نه "لانکارنا".

3) نام حضرت، غلط و بر خلاف قواعد عربی می‌باشد، چرا که صحیح این است که گفته شود الحجة ابن الحسن، نه حجة بن الحسن! و این نام در پشت ورقه بوده است نه امضای آن مطلب.

4) غلط دیگر از جهت قواعد عربیت این است که همزه وصل "ابن" در کتابت و امضای امام زمان علیه السلام حذف شده ‌است.

5) عبارت مذکور هیچ فضیلتی را اثبات نمی‌کند بلکه امامان معصوم؟عهم؟ بارها چنین مطلبی را حتی به مخالفان خود هم فرموده‌اند و با ایشان اتمام حجت فرموده‌اند.

6) اگر تحمّل علوم اهل بیت؟عهم؟ از راه مراجعه به کتب اخبار و روایات بوده است که قطعا تحمل و پخش آن‌ها سال‌ها و بارها قبل از وجود میرزا انجام یافته است، و اگر از راه کشف و شهود و تجرید و خلسه و... بوده است، پس بر چه اساسی آقایان با شیخیه و صوفیه و عرفا مخالفت و مبارزه می‌کنند؟!

9) به طور کلی هرگز نباید برای افراد غیر معصوم مقاماتی ساخت که اختصاص به معصومین؟عهم؟ دارد، و هیچ تفاوتی نمی‌کند که نام او را قطب بگذارد یا مرشد، یا استاد، یا پیر، یا دارای علم کلی، یا صاحب علم جمعی، یا صاحب نفس و اجازه، یا رکن رابع،یا انسان کامل، یا دارای چشم برزخی، یا عارف ربّانی، یا فقیه صوفی، یا...

· فصل نوزدهم
· انديشـــه‏های زمينــى، يا درس‏های آسمانى؟!

روی برتافتن بشر از درس‏های مکتب وحى، و استبداد او به اندیشه خود در دریافت مسائل مبدأ و معاد، مانند این است که کودک از کلاس درس ریاضی گریخته، و به حلّ مسائل خود بر اساس بافته‏های کودکانه وهم و خیال خویش دل خوش دارد، با این تفاوت که حلّ صحیح مسائل درسی برای کودک، گاهی بدون استاد هم ممکن است، اما تا به حال مکاتب اعتقادی بشر در شرق و غرب عالم نشان نداده‏اند که بدون هدایت رهبران الهی به معرفت صحیحی در مسائل مبدأ و معاد دست یافته باشند.

و این خود یکی از هزاران دلیل روشن و استوار بر حقانیت مکتب تشیع و پیروان اهل‏بیت؟عهم؟ _ که تنها مذهب زنده و مصون از تحریف در تمامی جهان است در مقابل تمامی ادیان و مذاهب تحریف شده و مکاتب عقیدتی بشری مى‏باشد.

امام باقر علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّا لو حدّثنا برأينا ضللنا كما ضلّ من كان قبلنا، ولكنّا حدّثنا ببيّنة من ربّنا بيّنها لنبيّه؟ص؟ فبيّنه لنا.

ما اگر بر اساس نظر و اندیشه خود سخن مى‏گفتیم، مانند کسانی که قبل از ما گمراه شدند گمراه مى‏شدیم.
لکن سخن ما بر اساس بیان روشنی است که پروردگارمان برای پیامبر؟ص؟ خود بیان داشته، و آن حضرت آن را برای ما بیان فرموده‏اند.

هم باید دانست دانش آموزی که مسائل ریاضی خود را با راهنمایی استاد مى‏فهمد و درک مى‏کند، متعبّد به گفته استاد نیست و اتّهام تقلید و تعبّد بر او بستن خطا و ناروا است.

چنانکه انسانی هم که متمسک به هدایت مکتب وحی و امامت است _ و دانش‏آموز عقل را تنها به دبستان علوم برهانی معلّمان آسمانی مى‏فرستد نه به کلاس درس معلّمانی که خود اسیر اوهامند و دیگران را نیز به راه خود مى‏کشانند ـ ، فراترین درجات معارف الهی را از منطق و برهانی که مکتب وحی اقامه مى‏فرماید اخذ کرده، و از خلط اوهام و خیالات نادرست با آنچه مقتضای عقل و برهان است نیز در امان مانده. دامنه خطا و اشتباه او نسبت به خوداندیشانِ به خاک‏اندر بسیار اندک و منحصر به خطا در دریافت تعالیم مکتب وحی بوده، و به هنگام حسابرسى، در همین مقدار اندک نیز معذور خواهد بود.

امام کاظم علیه السلام مى‏فرمایند:

نصب الخلق لطاعة اللّه‏، ولا نجاة إلّا بالطاعة، والطاعة بالعلم، والعلم بالتعلّم، والتعلّم بالعقل يعتقد، ولا علم إلّا من عالم ربّانيّ، ومعرفة العالم بالعقل.

خلق برای طاعت خداوند آفریده شده‏اند، و نجاتی نباشد جز به طاعت، و طاعت تنها از راه علم است، و علم به آموختن است، و آموختن به واسطه عقل فهمیده مى‏شود، و علم نیست مگر از عالم ربّانی و حجت الهى، و معرفت عالم به راهبری عقل است.

و مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ جلّ وعزّ أكمل للناس الحجج بالعقول، وأفضی إليهم بالبيان ودلّهم علی ربوبيّته بالأدلّة.

خداوند حجت‏ها را برای بندگان به واسطه عقول تمام نموده، و با بیانْ راه آنان را هموار فرموده، و به واسطه ادلّه ایشان را به ربوبیت خویش راه نموده است.

اگر ما از تمامی ضلالت‏هایی که به ضرورت گردن‏گیر خوداندیشان و فلسفه‏بافان مى‏شود صرف نظر کنیم، باز هم جای این سؤال هست که: با وجود اینکه خداوند متعال نعمت وجود معلّمان آسمانی را به بشر ارزانی داشته است آیا به چه دلیلی مى‏توان در مقابل این نعمت شگرف ناسپاسی کرده، و به تعلیم و تعلّم و ترویج افکار خودآفریده و اندیشه‏های کسانی پرداخت که قطعا با انبیا و امامان معصوم؟عهم؟ بى‏ارتباط بوده‏اند، و باید با تحمل زحمت‏های فراوان اندیشه‏های آنان را به معانى‏ای که بر خلاف کلمات صریح خود ایشان است برگرداند، و سپس آن را به تعالیم آسمانی مکتب وحی چسبانید؟

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

إنّ اللّه‏ لو شاء لعرّف العباد نفسه، ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله والوجه الذي يؤتی منه.

اگر خدا مى‏خواست خود را به بندگان مى‏شناساند، و لکن ما را ابواب و راه‏هایی قرار داده است که تنها از جهت آن به سوی خداوند رفته مى‏شود.

یونس بن یعقوب مى‏گوید:

كنت عند أبي عبد اللّه‏ علیه السلام فورد عليه رجل من أهل الشام فقال: إنّي رجل صاحب كلام وفقه وفرائض وقد جئت لمناظرة أصحابك. فقال أبو عبد اللّه‏ علیه السلام : كلامك من كلام رسول اللّه‏؟ص؟ أو من عندك؟ فقال: من كلام رسول اللّه‏؟ص؟ و من عندي. فقال أبو عبد اللّه‏ علیه السلام فأنت إذا شريك رسول اللّه‏. قال: لا، قال: فسمعت الوحي عن اللّه‏يخبرك؟ قال: لا، قال: فتجب طاعتك كما تجب طاعة رسول اللّه؟ص؟؟ قال: لا.

فالتفت أبو عبد اللّه‏ علیه السلام إليّ فقال: يا يونس بن يعقوب، هذا قد خصم نفسه قبل أن يتكلّم.

نزد امام صادق علیه السلام بودم که مردی از اهل شام وارد شد و گفت: من شخصی صاحب کلام و فقه و فرائض مى‏باشم و اینک آمده‏ام تا با اصحاب شما مناظره کنم. امام صادق علیه السلام فرمودند: آیا کلام تو از کلام پیامبر است یا اینکه از پیش خود سخن مى‏گویى؟ گفت: هم از کلام پیامبر است، و هم از پیش خودم. امام صادق علیه السلام فرمودند: تو شریک پیامبرى؟! گفت: نه. امام علیه السلام فرمودند: پس از طرف خداوند به تو وحی و آگاهی رسیده است؟ گفت: نه. حضرت فرمودند: پس آیا اطاعت تو مانند اطاعت پیامبر واجب است؟ گفت: نه. در این هنگام امام علیه السلام روی به من کردند و فرمودند: ای یونس ابن یعقوب، این شخصی است که قبل از اینکه سخن بگوید خود را محکوم نمود.

... قال أبو عبد اللّه‏ علیه السلام للزنديق...الظنّ عجز لما لا تستيقن... أيّها الرجل ليس لمن لا يعلم حجّة علی من يعلم، فلا حجّة للجاهل علی العالم. يا أخا أهل مصر. تفهّم عنّي فإنّا لا نشكّ في اللّه‏ أبداً.

... امام صادق علیه السلام به زندیق فرمودند: ظن و گمان، عجز و ناتوانی است نسبت به آنچه که به آن یقین نداری... ای مرد، کسی را که نمى‏داند، در مقابل کسی که مى‏داند حجتی نباشد، پس شخص جاهل را در مقابل شخص عالم هیچ حجتی نیست. ای برادر مصرى، از من بگیر و بفهم، زیرا ما هرگز در خداوند شک نمى‏کنیم.

عجیب این است برخی با اینکه ضلالت‏های فکر بشری در بدیهى‏ترین مسائل معرفتی مبدأ و معاد را مى‏بینند، باز هم گمان مى‏کنند که تنها در فروع و احکام دین باید به معلّمان آسمانی رجوع کرد، و در رسیدن به معارف توحیدی هیچ نیازی به ایشان در میان نیست!!

یونس بن عبدالرحمن گوید:

قلت لأبي الحسن الأوّل علیه السلام : بما أوحّد اللّه‏؟ فقال: يا يونس، لا تكوننّ مبتدعاً من نظر برأيه هلك، ومن ترك أهل بيت نبيّه ضلّ، ومن ترك كتاب اللّه‏ وقول نبيّه كفر.

به امام کاظم علیه السلام عرض کردم توحید الهی را چگونه بیابم؟ فرمودند: در علم توحید و خداشناسی بدعت‏گذار مباش و در این راه با پای خود گام مزن، هر کس بر اساس نظر خویش بنگرد هلاک خواهد شد، و هر کس اهل بیت پیامبرش را واگذارد گمراه خواهد شد، و هر کس کتاب خدا و گفتار رسولش را وانهد کافر خواهد شد.

امام باقر علیه السلام مى‏فرمایند:

بليّة الناس علينا عظيمة، إن دعوناهم لم يستجيبوا لنا، وإن تركناهم لم يهتدوا بغيرنا.

ما سخت گرفتار مردمانیم، اگر فرایشان بخوانیم اجابتمان نکنند، و اگر وایشان گذاریم هرگز به وسیله غیر ما هدایت نیابند.

و مى‏فرمایند:

إنّما يعرف اللّه‏ ويعبده من عرف اللّه‏ وعرف إمامه منّا أهل البيت، ومن لا يعرف اللّه‏ ولا يعرف الإمام منّا أهل البيت فإنّما يعرف ويعبد غير اللّه‏ هكذا واللّه‏ ضلّالا.

همانا تنها کسی خداوند را مى‏شناسد و عبادت مى‏کند که خداوند و امامی را که از ما خاندان است بشناسد. و کسانی که خداوند و امامی را که از ما اهل بیت است نمى‏شناسند، جز این نیست که _سوگند به خداوند_ گمراهانه غیر خدا را شناخته و عبادت مى‏کنند.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

لو لا نحن ما عرف اللّه‏.

اگر ما نبودیم، خداوند هرگز شناخته نمى‏شد.

و مى‏فرمایند:

كذب من زعم أنه من شيعتنا و هو متمسّك بعروة غيرنا.

دروغ مى‏گوید کسی که خود را از شیعیان ما بداند، در حالی که به دامان غیر ما متمسک باشد.

و امام کاظم علیه السلام مى‏فرمایند:

لا تأخذنّ معالم دينك عن غير شيعتنا، فإنّك إن تعدّيتهم أخذت دينك عن الخائنين الذين خانوا اللّه‏ ورسوله وخانوا أماناتهم. إنّهم اؤتمنوا علی كتاب اللّه‏ جلّ جلاله فحرّفوه وبدّلوه، فعليهم لعنة اللّه‏ ولعنة رسوله وملائكته ولعنة آبائي الكرام البررة، ولعنتي ولعنة شيعتي إلی يوم القيامة.

هرگز معالم دین خویش را از غیر شیعیان ما مگیر، چرا که اگر تو از ایشان بگذرى، دین خود را از کسانی گرفته‏ای که به خداوند و پیامبرش و امانت‏های الهی خیانت کرده‏اند. ایشان بر کتاب خداوند جل جلاله امین شمرده شدند ولی معنای آن را تحریف کرده و تغییر دادند، پس تا روز قیامت لعنت خداوند و فرشتگان او و لعنت پدران بزرگوار من و لعنت من و شیعیان من بر ایشان باد.

آرى، با توجه به این نصوص، و نیز با توجه به ضلالت‏های روشن و آشکاری که در مسائل روشن و بدیهی اصول اعتقادی _ مانند اعتقاد به جبر و تشبیه و وحدت وجود و ازلییت عالم و... _ گردن‏گیر تمامی مکتب‏سازان دور از رهنمودهای اولیای آسمانی شده است، بسی شگفت است که کسی خیال کند تنها در فروع دین نیازمند به مکتب وحی بوده، در اصول اعتقادات خویش هیچ نیازی به معلّمان آسمانی ندارد!! و در پیمودن این راه خطرناک رجوع به ارسطو و افلاطون و مانند ایشان را با رجوع به مدرسه‏ی درس و تعلیم پیامبران و امامان معصوم یکی بداند!!

· امام علیه السلام امام است، نه فيلسوف

و این چنین است که مى‏بینیم معرفت توحید حقیقی تنها اختصاص به اولیای وحی الهی و معادن علم او، خاندان نبوت و امامت؟عهم؟ داشته، و خداوند متعال جز از طریق ایشان شناخته نمى‏گردد. در معارف الهی برهانِ صحیح تنها برهانی است که معصومین؟عهم؟ اقامه فرموده‏اند. و در این مورد دیگران هرگز از خلط احکام عقل و وهم در امان نبوده‏اند.

رسول اللّه‏؟ص؟ به امیر المؤمنین مى‏فرمایند:

إنّك والأوصياء من بعدك عرفاء لا يعرف اللّه‏ إلّا بسبيل معرفتكم.

تو و جانشینانت اهل معرفتی هستید که خداوند جز از راه شناخت شما شناخته نمى‏شود.

امیر المؤمنین علیه السلام مى‏فرمایند:

من دان اللّه‏ بالرأي لم يزل دهره في ارتماس.

هر کس معرفت خداوند را بر اساس نظر و اندیشه خود بجوید تمام عمر در حیرت و سرگشتگی خواهد ماند.

و مى‏فرمایند:

نحن الأعراف الذي لا يعرف اللّه‏ إلّا بسبيل معرفتنا، إلی أن قال: إنّ اللّه‏ لو شاء لعرّف العباد نفسه، ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله والوجه الذي يؤتی منه، إلی أن قال: ولا سواء حيث ذهب الناس إلی عيون كدرة، يفرغ بعضها في بعض، وذهب من ذهب إلينا إلی عيون صافية لا نفاد لها ولا انقطاع.

ما آیینه‏های شناختی هستیم که خداوند جز از راه شناخت ما شناخته نمى‏شود... اگر خداوند مى‏خواست خویشتن را به بندگانش مى‏شناساند اما ما را راه و جهتی قرار داده است که تنها از آن جهت به سوی او رفته مى‏شود.... بین مردمانی که به سوی جوى‏های آب کثیفی که در همدیگر مى‏آمیزند روی آوردند، با کسانی که به سوی ما و چشمه‏سارهای آب گوارایی روی آوردند که هرگز تمامی و پایان ندارد تفاوتی آشکار است.

امام باقر علیه السلام مى‏فرمایند:

بنا عبد اللّه‏، وبنا عرف اللّه‏، وبنا وحّد اللّه‏، ومحمّد حجاب اللّه‏ تبارك وتعالى.

خداوند به واسطه ما عبادت، و به واسطه ما شناخته شد. و به واسطه ما یگانه و یکتا دانسته شد. و محمد ؟صل؟ نمایاننده شناخت خداوند مى‏باشد.

و مى‏فرمایند:

يا أبا حمزة، يخرج أحدكم فراسخ فيطلب لنفسه دليلاً، وأنت بطرق السماء أجهل منك بطرق الأرض، فاطلب لنفسك دليلاً.

ای اباحمزه، هر یک از شما برای پیمودن چند فرسنگ راه دنبال راهنما مى‏گردد، در حالی که تو نسبت به راه‏های آسمان از راه‏های زمین جاهل‏ترى، پس برای خویشتن راهنمایی بجوى.

امام عسکری علیه السلام مى‏فرمایند:

لو لا محمّد والأوصياء من ولده كنتم حياری كالبهائم.

اگر رسول خدا؟ص؟ و اوصیای او ـکه از خاندان پاک اویند نبودند، همانند حیوانات سرگردان و حیران بودید.

و در زیارت جامعه کبیره مى‏خوانیم:

السلام علی محالّ معرفة اللّه‏... أعزّكم بهداه، وخصّكم ببرهانه... ورضيكم... أركاناً لتوحيده... فالراغب عنكم مارق، واللازم لكم لاحق... ونوره وبرهانه عندكم،... من أتاكم نجى، ومن لم يأتكم هلك،... من أراد اللّه‏ بدء بكم، ومن وحّده قبل عنكم.

سلام بر جایگاه‏های شناخت خداوند،... خداوند شما را با هدایت خودش گرامی داشته و به برهان خویش مخصوص نموده... و ارکان توحید خویش قرار داده است... پس هر کس از شما روی بگرداند از دین بیرون رفته، و هر کس در پیوند با شما باشد در پیوند با دین است... نور و برهان خداوند نزد شماست... هر کس نزد شما آمد نجات یافت و هر کس از شما گسست هلاک گشت... هر کس خداوند را قصد کرد از شما شروع نمود، و هر کس به توحید او دست یافت تنها از شما پذیرفت.

امام صادق علیه السلام مى‏فرمایند:

الأوصياء أبواب اللّه‏ التي يؤتی منها، ولو لا هم ما عرف اللّه‏، وبهم احتج اللّه‏ علی خلقه.

اوصیا راه‏های رسیدن به معرفت خداوند هستند، و اگر ایشان نبودند خداوند هرگز شناخته نمى‏شد. خداوند آنان را حجت بر تمامی خلق خویش قرار داده است.

حضرت رضا علیه السلام ضمن سخن با عمران صابی فیلسوف زمان خود مى‏فرمایند:

ولكنّ القوم تاهوا و عموا وصمّوا عن الحقّ من حيث لا يعلمون، وذلك قوله <وَ مَنْ كانَ في‏ هذِهِ أَعْمى‏ فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمى‏ وَ أَضَلُّ سَبيلاً> يعني: أعمی من الحقايق الموجودة، وقد علم ذوو الألباب أن الاستدلال علی ما هناك لا يكون إلّا بما هاهنا. من أخذ علم ذلك برأيه وطلب وجوده وإدراكه عن نفسه دون غيرها لم يزدد من علم ذلك إلّا بعداً لأن اللّه‏جعل علم ذلك خاصّة عند قوم يعقلون ويعلمون ويفهمون.

مردمان به گونه‏ای که خود نمى‏فهمند در جستجوی حق حیران و کور و گنگ شدند و این است که خداوند مى‏فرماید: "هر کس در اینجا کور باشد در آخرت کورتر خواهد بود" یعنی در فهم حقایق موجود کورتر خواهد بود، اهل فهم مى‏دانند که استدلال برای آنچه آنجا است جز از آنچه در اینجا است نشاید. و هر کس علم آن را از اندیشه خود بگیرد، و فهم و ادراک آن را از نظر خود بجوید، جز بر دوری خویش از علم آن نیفزاید. زیرا خداوند علم آن را تنها در نزد گروهی گذاشته است که مى‏فهمند و مى‏دانند
.

و نیز مى‏فرمایند:

ولا يعرف أحد من الخلق كيف ذلك إلا اللّه‏ ومن اطّلعه عليه من رسله وأهل سرّه والمستحفظين لأمره وخزّانه القائمين بشريعته،

احدی از خلق نمى‏داند که آن چگونه است مگر خداوند و انبیا و اهل سر و حافظان امر و خزانه‏داران علم او که دین او را حفظ مى‏کنند.

و مى‏فرمایند:

وإنّما اختلف الناس في هذا الباب حتّی تاهوا وتحيّروا وطلبوا الخلاص من الظلمة بالظلمة في وصفهم اللّه‏ تعالی بصفة أنفسهم فازدادوا من الحقّ بعداً، ولو وصفوا اللّه‏ بصفاته ووصفوا المخلوقين بصفاتهم لقالوا بالفهم واليقين ولما اختلفوا، فلمّا طلبوا من ذلك ما تحيّروا فيه ارتبكوا فيه واللّه‏ يهدي من يشاء إلی صراط مستقيم.

مردمان در این باره به اختلاف افتادند تا آنجا که سرگردان و حیران شده و خواستند با ظلمت از ظلمت رهایی یابند که خداوند را به اوصاف خویش وصف کردند، پس بر دوری خود از حق افزودند. و اگر خداوند را به صفات خدایى، و مخلوقات را به صفات مخلوقی وصف مى‏کردند، از روی فهم و یقین سخن گفته و اختلاف پیدا نمى‏کردند. ولی چون چیزی را اراده کردند که در آن حیران شدند از پای افتادند، و خداوند هر کس را که بخواهد به راه راست هدایت مى‏فرماید.

با توجه مختصری در آنچه گذشت معلوم مى‏شود که معارف الهی را تنها باید توسط هدایت‏گران مکتب وحی دریافت، چه اینکه بین معارف الهی و برهانی با اندیشه‏های فلسفی و عرفانی فاصله بسیار وجود دارد و: امام علیه السلام امام است، نه فیلسوف؛ و این ادعایی نابجاست که گفته شود:

الفيلسوف الكامل هو الإمام _ حسب ما عرّفه الفارابيّ _ وسائر الفلاسفة الإلهيّين أمّته وحواريه وصحبه وتلاميذه، لأنّ ذلك الفيلسوف الكامل هو العالم الربانيّ، وهؤلاء المتفكّرين في الفلسفة الإلهيّة هم المتعلّمون علی سبيل النجاة،

بنابر تعريف فارابى، فيلسوف کامل امام مى‏باشد و بقيه فلاسفه الهی امت و حواری و اصحاب و شاگردان اويند، زيرا آن فيلسوف کامل عالم ربّانی است، و اين متفکرين در فلسفه الهی دانش‏جويان طريق نجات هستند.

و یا اینکه گفته شود:

قرآن و عرفان و برهان از هم جدايی ندارند. عرفان در حقيقت تفسير انفسی قرآن است و برهان لسان عارفان است.

و یا اینکه گفته شود:

نقش عرفای اسلام در احياء معارف اسلامی اين است که قرآن را به کمک روايات تفسير انفسی نموده‏اند.

فيلسوف کامل امام است...پس قرآن و عرفان و برهان را از يکديگر جدايی نيست.

و نیز از کمال غفلت است که گفته شود:

علم تصوف و عرفان يکی از شعب معارف اسلامی است که از کتاب مجيد و سنّت ختمی مرتبت و اخبار واصله از اهل‏بيت عصمت و طهارت گرفته شده است.

و یا اینکه گفته شود:

طريقه اهل سلوک... همان طريقه انبيا و اولياست.

و یا اینکه گفته شود:

بدون شک طريقه متصوفه و اهل کشف به اين معنايی که ذکر شد ترجيح بر طريقه اهل نظر دارد. لذا کلمات عرفا در اسرار راجعه به مبدء و معاد دلپذيرتر از مبانی کلمات حکما و طريقه انبياء عظام و ائمه کرام است!!

آنچه آوردیم تنها اشارتی بود به قطره‏ای از دریای بى‏کران تناقضات "اندیشه‏های فلسفی و عرفانى" با "علوم و معارف وحیانی و برهانى" تا خردمندان آزاداندیش و جویای سعادت ابدی را هشداری باشد که علم خویش را از کجا بجویند، و از پرتو علوم و هدایت‏های چه کسانی بهره‏ور گردند، چه اینکه "برهان و وحى" دو واقعیت غیرقابل انفکاکند که هرگز اوهام و اندیشه‏های زمین‏خیز را برنمى‏تابند.

در پایان امید داریم این کوشش ناچیز گامی در راه احیای معارف والای قرآن و مکتب اهل بیت عصمت؟عهم؟، و تفخیم و بزرگداشت نعمت عظمای عقل و برهان بوده، و مورد قبول و خوشنودی خلیفه خداوند در پهنای مملکت وجود قرار بگیرد.
سلام بر سپیده علم و معرفت

در فجر ظهور نور
در صبح نزدیک

ألیــــس الصبــــــــــح بقـــریــــب؟!

اللّهم عجّل فرجه، وقرّب زمانه

وکثّر أنصاره، وأهلك أعدائه

والسلام علی الحقّ الجدید،
  والعالم الذی علمه لا یبید،
    وعلی أتباعه و أشیاعه وأنصاره،
    فرّج اللّه‏ تعالی عنه و عنّا به عاجلاً قریباً.

· فهرست آیات و روایات
17إنّي ما وجدت شيئاً صغيراً ولا كبيراً إلّا وإذا ضمّ إليه مثله صار أكبر.


17إنّ الأشياء لو دامت علی صغرها، لكان في الوهم أنّه متی ما ضمّ شيء إلی.


18كلّ ما قدّره عقل أو عرف له مثل فهو محدود.


18كلّ محدود متناه إلی حدّ، فإذا احتمل التحديد احتمل الزيادة، وإذا احتمل


18إنّ ما سوی الواحد متجزّئ، واللّه‏ واحد لا متجزّئ ولا متوهّم بالقلّة والكثرة.


19إنّه ليس شيء إلّا يبيد أو يتغيّر أو يدخله التغيّر والزوال أو ينتقل من لون إلی.


19... لافتراق الصانع والمصنوع، والحادّ والمحدود.


20الحمد للّه‏ الّذي لم يكن... له شخص فيتجزّئ، ولا اختلاف صفة فيتناهى.


20فهو الواحد الّذي لا واحد غيره لأنّه لا اختلاف فيه.


24ما احتمل الزيادة كان ناقصاً، وما كان ناقصاً لم يكن تامّاً.


24أنت الّذي لا تحدّ فتكون محدوداً.


24الّذي لم يكن له... اختلاف صفة فيتناهى.


24كلّ مسمّی بالوحدة غيره قليل.


24إنّ الكيفيّة جهة الصفة والإحاطة.


25ومن قال: متى؟ فقد وقّته، ومن قال: في م؟ فقد ضمّنه، ومن قال: إلی مَ؟


25أو لستم تشاهدون الليل والنهار وأحدهما بعد الآخر؟ فقالوا: نعم، فقال:


26أتقولون ما قبلكم من الليل والنهار متناه أم غير متناه؟ فإن قلتم: غير متناه


26إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يوصف بزمان ولا مكان، ولا حركة ولا انتقال ولا


26إنّه أيّن الأين وكيّف الكيف.


39إنّ ما لم يزل لا يكون مفعولاً... إنّ الفعل كلّه محدث.


40إنّه لو كان معه شيء في بقائه لم يجز أن يكون خالقاً له، لانّه لم يزل معه


40يقول لما أراد كونه: "كن" فيكون. لا بصورت يقرع ولا نداء يسمع، وإنّما


40إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لم يزل عالماً قديماً، خلق الأشياء لا من شيء ومن زعم


41... فإن كنت صنعتها وكانت موجودة فقد استغنيت بوجودها عن صنعتها.


41إيجاد الموجود محال.


43وروي أنّه سئل علیه السلام : أين كان ربّنا قبل أن يخلق سماء وأرضاً؟ فقال علیه السلام : "أين"


43عن زرارة قال قلت لأبي جعفر علیه السلام : أكان اللّه‏ ولا شيء؟ قال: نعم، كان ولا


44ولا بدّ للمخلوق من الخالق.


44كيف يخلق لا شيء شيئاً؟!


44إنّك تعلم أنّ المعدوم لا يحدث شيئاً.


45كيف ينشئ الأشياء من لا يمتنع من الإنشاء.


45لعجز كلّ مبتدأ عن ابتداء غيره.


45كلّ معط منتقص سواه.


45إنّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، واللّه‏ الخالق اللطيف الجليل خلق و


46كلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه...


46وجعلت لكلّ شيء أمداً، وقدّرت كلّ شيء تقديراً.


47كلّ معروف بنفسه مصنوع.


47ليس بإله من عرف بنفسه، هو الدالّ بالدليل عليه.


48ليس بربّ من طرح تحت البلاغ.


48احتجب عن العقول كما احتجب عن الأبصار، و عمّن في السماء احتجابه


48... إذاً لقامت فيه آية المصنوع، ولتحوّل دليلاً بعد ما كان مدلولاً عليه.


48... ولما كان للبارئ معنی غير المبروء.


49كلّ موصوف مصنوع وصانع الأشياء غير موصوف بحدّ مسمّى.


49جلّ أن تحلّه الصفات لشهادة العقول أنّ كلّ من حلّته الصفات مصنوع.


49كلّ ما وقع عليه حدّ فهو خلق اللّه.


49واعلم أنّه لا تكون صفة لغير موصوف، ولا اسم لغير معنى، ولا حدّ لغير


49وانحسرت الأبصار عن أن تناله فيكون بالعيان موصوفاً وبالذات‏ التي‏ لا يعلمها


50... ولا خرقت الأوهام حجب الغيوب فتعتقد فيك محدوداً في عظمتك


50ولم يعلم لك مائيّة وماهيّة فتكون للأشياء المختلفة مجانساً.


50لا تدركه العلماء ولا أهل التفكير بتفكيرهم إلّا بالتحقيق إيقاناً بالغيب.


51يصيب الفكر منه الإيمان به موجوداً، ووجود الإيمان لا وجود صفة.


51دليله آياته ووجوده إثباته.


51بصنع اللّه‏ يستدلّ عليه.


51وفيها أثبت غيره ومنها أنيط الدليل.


52بها تجلّی صانعها للعقول.


52بها تجلّی صانعها للعقول وبها امتنع من نظر العيون.


52إلهي بدت قدرتك ولم تبد هيئته فجهلوك وبه قدّروك والتقدير علی غير ما


53إنّه الظاهر لمن أراده لا يخفی عليه، لمكان الدليل والبرهان علی وجوده في


53يا هشام إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی أكمل للناس الحجج بالعقول ونصر النبييّن


53... ولا يعرف إلّا بخلقه تبارك وتعالى.


54إنّ اللّه‏ تعالی أظهر ربوبيّته في إبداع الخلق.


54و كيف ينشئ الأشياء من لا يمتنع من الإنشاء، إذاً لقامت فيه آية المصنوع


56التوحيد أن لا تجوّز علی ربّك ما جاز عليك.


56كلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه


56تأويل الصمد: لا إسم، ولا جسم، ولا شبه، ولا صورة، ولا تمثال، ولا حدّ


57ليس في الأشياء بوالج، ولا عنها بخارج.


58إنّ ما سوی الواحد متجزّئ، واللّه‏ واحد لا متجزّئ ولا متوهّم بالقلّة والكثرة


59ليس بذي كبر امتدّت به النهايات فكبّرته تجسيماً، ولا بذي عظم تناهت به


59هو الذي لم يتفاوت في ذاته، ولم يتبعّض بتجزئة العدد في كماله.


59إنّه أحديّ المعنى، يعني به أنّه لا ينقسم في وجود ولا عقل ولا وهم


60ومن جزّأه فقد وصفه، ومن وصفه فقد ألحد فيه.


60ومن جزّأه فقد جهله.


60تعالی الملك الجبّار أن يوصف بمقدار.


60ما تصوّر فهو بخلافه.


60... الذي لمّا شبّهه العادلون بالخلق المبعّض المحدود في صفاته، ذي الأقطار


61ولا تناله التجزئة والتبعيض.


61مبائن لجميع ما أحدث في الصفات.


61إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع عليه اسم


62هو القديم وما سواه محدث، تعالی عن صفات المخلوقين علوّاً كبيراً.


62كلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه..


62هو اللطيف الخبير السميع البصير الواحد الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد


63ما سوی اللّه‏ فعل اللّه... وهي كلّها محدثة مربوبة أحدثها من ليس كمثله


63قالت النصاری في المسيح إنّ روحه جزء منه ويرجع فيه، وكذلك قالت.


63قد كان ولا خلق وهو كما كان إذ لا خلق. لم ينتقل مع المنتقلين... إنّ..


63ويحك، كيف تجترئ أن تصف ربّك بالتغيّر من حال إلی حال وأنّه يجري عليه


64جلّ وعزّ عن أداة خلقه وسمات بريّته وتعالی عن ذلك علوّاً كبيراً.


68هو اللطيف الخبير السميع البصير الواحد الأحد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد


68كلّ من قرء قل هو اللّه‏ أحد وآمن بها فقد عرف التوحيد. قلت: كيف يقرأها؟


69يا سيّدي، ألا تخبرني عن الخالق إذا كان واحداً لا شيء غيره ولا شيء معه


70يا سيّدي، فإنّ الذي كان عندي أنّ الكائن قد تغيّر في فعله عن حاله بخلقه


70قال الرضا علیه السلام : أحلت يا عمران في قولك: إنّ الكائن يتغيّر في وجه من الوجوه


71ما تقول في المسيح؟! قال: يا سيّدي، إنّه من اللّه‏. فقال: وما تريد بقولك "من"


71أتريد بقولك "من" كالبعض من الكلّ فيكون مبعضاً؟!


71أو كالخلّ من الخمر، فيكون علی سبيل الاستحالة؟!


71أو كالولد من الوالد فيكون علی سبيل المناكحة؟!


71أو كالصنعة من الصانع، فيكون علی سبيل المخلوق من الخالق؟


71أو عندك وجه آخر فتعرّفناه؟ فانقطع.


73ما آمن بي من فسّر برأيه كلامي، وما عرفني من شبّهني بخلقي.


73من شبّه اللّه‏ تعالی بخلقه فهو مشرك.


73الهي بدت قدرتك ولم تبد هيئة فجهلوك وقدّروك، والتقدير علی غير ما به


76إنّ اللّه‏ تعالی خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع عليه اسم شيء فهو


76لا يليق بالذي هو خالق كلّ شيء إلّا أن يكون مبائناً لكلّ شيء متعالياً عن كلّ


77كلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه.


77كيف يجري عليه ما هو أجراه، أو يعود فيه ما هو ابتدأه، إذّا لتفاوتت ذاته و


77ليس في محال القول حجّة، ولا في المسألة عنه جواب، ولا في معناه له


78بتشعيره المشاعر عرف أن لا مشعر له، وبتجهيره الجواهر عرف أن لا جوهر له


78الدالّ علی قدمه بحدوث خلقه... وباشتباههم علی أن لا شبه له... مستشهد


79الدالّ علی وجوده بخلقه، وبحدوث خلقه علی أزليّته، وباشتباههم علی أن لا


79كتبت إلی أبي الحسن الرضا علیه السلام سألته عن آدم هل كان فيه من جوهريّة الربّ


80ليس صاحب هذه المسألة علی شيء من السنة، زنديق.


80إنّ الخلق يمسك بعضه بعضاً، ويدخل بعضه في بعض ويخرج منه، واللّه‏ جلّ


81<أَمْ هُمُ الْخالِقُون‏؟>


81<إِنَّ الَّذينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذُباباً وَ لَوِ اجْتَمَعُوا لَه>.


81كيف ينشئ الأشياء من لا يمتنع من الإنشاء.


81لعجز كلّ مبتدء عن ابتداء غيره.


81إنّما هو اللّه‏ وخلقه، لا ثالث بينهما ولا ثالث غيرهما، فما خلق اللّه‏لم يعد أن


98إنّ ما لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد.


100هو اللطيف الخبير السميع البصير الواحد الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد


101قلت: أجل، جعلني اللّه‏ فداك، لكنّك قلت: الأحد الصمد، وقلت: لا يشبه شیئاً


102اللّه‏ واحد وأحديّ المعنی والإنسان واحد ثنويّ المعنى، جسم، وعرض، وبدن


103... فكیف هو اللّه‏ الواحد؟


103واحد في ذاته فلا واحد كواحد، لأنّ ما سواه من الواحد متجزّئ، وهو تبارك


103واللّه‏ جلّ جلاله هو واحد لا واحد غيره، لا اختلاف فيه ولا تفاوت ولا زيادة


103... إنّ أعرابيّاً قام يوم الجمل إلی أمير المؤمنين علیه السلام فقال: يا أمير المؤمنين


104يا أعرابيّ، إنّ القول في "أنّ اللّه‏ واحد" علی أربعة أقسام، فوجهان منها لا


107هو أيّن الأين وكان ولا أين، وكيف الكيف وكان ولا كيف، فلا يعرف بكيفوفيّة


107له القدرة والملك أنشأ ما شاء بمشيّته، لا يحدّ، ولا يبعّض، ولا يفنى.


108... قال الرجل: فإذا إنّه لا شيء إذا لم يدرك بحاسّة من الحواسّ. فقال


118<شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ وَ الْمَلائِكَةُ وَ أُولُوا الْعِلْمِ قائِماً بِالْقِسْطِ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ


118<قُلْ إِنَّما هُوَ إِلهٌ واحِدٌ وَ إِنَّني‏ بَري‏ءٌ مِمَّا تُشْرِكُون‏>.


118ما قلت ولا قال القائلون قبلي مثل "لا إله إلّا اللّه‏".


119كلّ جبّار عنيد من أبی أن يقول "لا إله إلّا اللّه‏".


119ما من الكلام كلمة أحبّ إلی اللّه‏ من قول "لا إله إلّا اللّه‏".


119خير العبادة قول "لا إله إلّا اللّه‏".


119قال اللّه‏ لموسی علیه السلام : يا موسى، لو أنّ السموات وعامريهن والأرضين السبع في


121أمّا الواحد، فلم يزل واحداً كائناً لا شيء معه بلا حدود ولا أعراض ولا يزال


121والحاجة يا عمران، لا يسعها لأنه لم يحدث من الخلق شيئاً إلّا حدثت فيه


123<وَقالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْديهِمْ وَ لُعِنُوا بِما قالُوا بَلْ يَداهُ مَبْسُوطَتانِ


123<وَقالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ>: لم يقولوا: "إنّه هكذا"، ولكنّهم قالوا: "قد فرغ


124... قال عمران... فأخبرني بأيّ شيء علم ما علم، أبضمير أم بغير ذلك؟


124قال الرضا علیه السلام ... يا عمران، أليس ينبغي أن تعلم أنّ الواحد ليس يوصف


152ليس بذي كبر امتدّت به النهايات فكبّرته تجسيماً، ولا بذي عظم تناهت


153إنّ ما سوی الواحد متجزّئ، واللّه‏ واحد لا متجزّئ ولا متوهّم بالقلّة والكثرة


158ممتنع عن الأوهام أن تكتنهه، وعن الأفهام أن تستغرقه، وعن الأذهان أن


159...لا إيّاه وحّد من اكتنهه، ولا حقيقته أصاب من مثّله، ولا به صدّق من نهّاه


166كلّ معروف بنفسه مصنوع... بصنع اللّه‏ يستدلّ عليه، وبالعقول تعتقد معرفته


166ليس بإله من عرف بنفسه، هو الدالّ بالدليل عليه.


167ليس بربّ من طرح تحت البلاغ.


167ما تصوّر فهو بخلافه.


167دليله آياته، ووجوده إثباته.


167ولا يعرف إلّا بخلقه تبارك وتعالى.


168لم تره العيون بمشاهدة العيان، ورأته القلوب بحقائق الإيمان، لا يعرف


168بها تجلّی صانعها للعقول، وبها احتجب عن الرؤية، وإليها تحاكم الأوهام


168... إذاً لقامت فيه آية المصنوع، ولتحوّل دليلاً بعد ما كان مدلولاً عليه.


169يا سيّدي، فبإيّ شيء عرفناه؟ قال: بغيره.قال: فأيّ شيء غيره؟ قال الرضا


169ويستدلّ عليه بخلقه حتی لا يحتاج في ذلك الطالب المرتاد إلی رؤية عين


172هو شيء بحقيقة الشيئيّة، وإنّه شيء بخلاف الأشياء.


172إنّما يشبّه الشيء بعديله، وأمّا ما لا عديل له فكيف يشبّه بغير مثاله.


172لا شبه، ولا مثل ولا ضدّ، ولا ندّ... ولا يعرف الّا بخلقه.


173... سئل امير المؤمنين علیه السلام بم عرفت ربّك؟


173قال: بما عرّفني نفسه.


173قيل: وكيف عرّفك نفسه؟


173قال: لا يشبهه صورةٌ ولا يحسّ بالحواسّ، ولا يقاس بالناس، قريب بعده


174من زعم أنّه يعرف اللّه‏ بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك؛ لأنّ الحجاب


174إنّما عرف اللّه‏ من عرفه باللّه، فمن لم يعرفه به فليس يعرفه، إنّما يعرف


174وليس للّه‏ حدّ ولا يعرف بشيء يشبهه.


174فليس اللّه‏ عرف من عرف بالتشبيه ذاته.


175إعرفوا اللّه‏ باللّه، والرسول بالرسالة، وأولي الأمر بالمعروف والعدل والإحسان.


175من كان ليس كمثله شيء وهو السميع البصير كان نعته لا يشبه نعت شيء


175يا من دلّ علی ذاته بذاته، وتنزّه عن مجانسة مخلوقاته، وجلّ عن ملائمة


175يا هو، يا من هو هو، يا من ليس هو إلّا هو، يا هو، يا من لا هو إلّا هو.


176يا هو، يا من لا يعلم ما هو، ولا كيف هو، ولا أين هو، ولا حيث هو إلّا هو.


176يا الله، يا هو، يا هو، يا من ليس كهو إلّا هو، يا من لا هو إلّا هو.


177فعرّفهم نفسه ولو لا ذلك لن يعرف أحد ربّه.


177ولو لا ذلك لم يدر أحد من خالقه ولا من رازقه.


177بك عرفتك وأنت دللتني عليك ودعوتني إليك، ولو لا أنت لم أدر ما أنت.


177... قلت للعبد الصالح علیه السلام : هل في الناس استطاعة يتعاطون بها المعرفة؟


177قال: لا، إنّما هو تطوّل من اللّه.


177قلت: أفلهم علی المعرفة ثواب إذا كان ليس فيهم ما يتعاطونه بمنزلة الركوع


177قال: لا، هو تطوّل من اللّه‏ عليهم وتطوّل بالثواب.


178... قلت لأبي الحسن الرضا علیه السلام : للناس في المعرفة صنع؟


178قال: لا.


178فقلت: لهم عليها ثواب؟


178قال: يتطوّل عليهم بالثواب كما يتطوّل عليهم بالمعرفة.


178عن أبي عبد اللّه‏ علیه السلام : أنّه سئل عن المعرفة أمكتسبة هي؟


178قال: لا.


178فقيل له: فمن صنع اللّه‏ وعطائه هي؟


178قال: نعم، وليس للعباد فيها صنع، ولهم اكتساب الأعمال.


179... قلت لأبي عبد اللّه‏ علیه السلام : هل جعل في الناس أداة ينالون بها المعرفة؟


179قال: لا، إنّ علی اللّه‏ البيان، <لا يُكَلِّفُ‏ اللَّهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَها ولا يُكَلِّفُ‏ اللَّهُ


179لم يكلّف اللّه‏ العباد المعرفة ولم يجعل لهم إليها سبيلاً.


179ليس للّه‏ علی خلقه أن يعرفوا، وللخلق علی اللّه‏ أن يعرّفهم، وللّه‏ علی الخلق


180هو الدالّ بالدليل عليه، والمؤدّي بالمعرفة إليه.


180... المعرفة صنع من هي؟


180قال [الصادق علیه السلام ]: من صنع اللّه،‏ ليس للعباد فيه صنع.


181لا يدرك مخلوق شيئاً إلّا باللّه،‏ ولا تدرك معرفة اللّه‏ إلّا باللّه‏.


181فليس أحد أن يبلغ شيئاً من وصفك، ولا يعرف شيئاً من نعتك إلّا ما حدّدته له


181يابن آدم، أنا أولی بحسناتك منك، وأنت أولی بسيّئاتك منّي، عملت المعاصي


182فجعلت لي سمعاً يسمع آياتك، وعقلاً يفهم إيمانك، وبصراً يری قدرتكً


182لم يقدروا علی عمل ولا معالجة في أبدانهم المخلوقة إلّا بربّهم.


182وفي الدعاء عن النبيّ؟ص؟: يا من فتق العقول بمعرفته، وأطلق الألسن


183به توصف الصفات لا بها يوصف، وبه تعرف المعارف لا بها يعرف.


183بك عرفتك وأنت دللتني عليك ودعوتني إليك، ولو لا أنت لم أدر ما أنت.


183ولو لا أنت ربّي ما اهتدينا إلی طاعتك، ولا عرفنا أمرك، ولا سلكنا سبيلك.


183يا من أتحفني بإلإقرار بالوحدانيّة، وحباني بمعرفة الربوبيّة، وخلّصني من


184عرفت محمّداً ؟ص؟ باللّه‏ حين خلقه وأحدث فيه الحدود من طول وعرض


184وهكذا جميع الأسماء وإن كنّا لم نسمّها كلّها، فقد تكتفي للاعتبار بما ألقينا


184... <فَـلَـمَّـا أَفَــلَ‏ الْكَــوْكَــبُ‏ قـــالَ لا أُحِـبُّ الْآفِـلـِيـن>‏، لأنّ الأفول عن


185فسبحانك تثيب علی ما بدؤه منك، وانتسابه إليك، والقوّة عليه بك


185سمعت رسول اللّه‏ ؟ص؟ يقول: إنّ اللّه‏ قال: ما جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد


188إنّه شيء بحقيقة الشيئيّة.


188لا يثبت الشيء إلاً بإنيّة ومائيّة.


189كلّ ما ندركه فهو وجود الحقّ في أعيان الممكنات.


193إيّاكم والتفكّر في اللّه‏، فإن التفكّر في اللّه‏ لا يزيد إلّا تيهاً، إنّ اللّه‏ لا تدركه


193إنّ الناس لا يزال لهم المنطق حتّی يتكلّموا في اللّه‏، فإذا سمعتم ذلك فقولوا:


193إذا انتهی الكلام إلی اللّه‏ فأمسكوا... إنّ قوماً تكلّموا في ما فوق العرش


194إنّ اللّه‏ تعالی علم أنّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون فأنزل اللّه‏ تعالى:


194ما كلّفك الشيطان علمه ممّا ليس عليك في الكتاب فرضه ولا في سنّة الرسول


198الإقرار بأنّه لا إله غيره ولا شبيه ولا نظير، وأنّه مثبت قديم موجود غير فقيد


198وكمال معرفته التصديق به.


198بالعقول يعتقد التصديق باللّه‏، وبالإقرار يكمل الإيمان به.


203يا جاهل، إذا قلت: "ليست هو"، فقد جعلتها غيره؛ وإذا قلت: "ليست هي


203لم يكن بين الإثبات والنفي منزلة.


205كلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه.


205من شبّه اللّه‏ بخلقه فهو مشرك، إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يشبه شيئاً، ولا يشبهه


213إنّ اللّه‏ تعالی ما هو؟ فقال علیه السلام : هو شيء بخلاف الأشياء؛ إرجع بقولي "شيء"


213الحمد للّه‏ الذي لا يحسّ، ولا يمسّ، ولا يدرك بالحواسّ الخمس، ولا يقع


213فكلّ شيء حسّته الحواسّ، أو جسّته الجواسّ، أو لمسته الأيدي، فهو مخلوق.


214والروح جسم رقيق ألبس قالباً كثيفاً.


214فقال: كيف صعدت الشياطين إلی السماء وهم أمثال الناس في الخفّة


215الكيفيّة للمخلوق المكيّف، فربّنا تبارك وتعالی لا شبه له، ولا ضدّ، ولا ندّ، ولا


215وإنّما الكيف بكيفيّة المخلوق؛ لأنّه الأول، لا بدء له، ولا شبه، ولا مثل، ولا


215لأنّ كلّ شيء جری فيه أثر تركيب لَجسمٌ.


216سبحان من ليس كمثله شيء، لا جسم ولا صورة.


216إنّه ليس شيء إلّا يبيد أو يتغيّر، أو يدخله التغيّر والزوال، أو ينتقل من لون إلی


216إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع عليه اسم


217ويله، أما علم أنّ الجسم محدود متناه، والصورة محدودة متناهية، فإذا


218من زعم أنّه يعرف اللّه‏ بحجاب أو بصورة أو بمثال فهو مشرك؛ لأنّ الحجاب


219حدّ الأشياء كلّها عند خلقه إيّاها.


219كلّ جسم مغذّی بغذاء إلّا الخالق الرازق، فإنّه جسّم الأجسام وهو ليس


220إنّ ما سوی الواحد متجزّئ، واللّه‏ واحد لا متجزّئ ولا متوهّم بالقلّة والكثرة. و


220فهو الواحد الذي لا واحد غيره؛ لأنّه لا اختلاف فيه.


220فاللّه‏ تبارك وتعالی فرد واحد لا ثاني معه... والخلق يمسك بعضه بعضاً


221بمقارنته بين الأمور عرف أن لا قرين له... ذلك قول اللّه‏: <وَ مِنْ كُلِّ شَيْ‏ءٍ


223وما عرفني من شبّهني بخلقي.


223من شبّه اللّه‏ بخلقه فهو مشرك، ومن وصفه بالمكان فهو كافر.


223وأمّا من قال إنّ النور والظلمة بينهما حكم فلا بدّ من أن يكون أكبر الثلاثة


224تعالی أن يخرج منه شيء وأن يتولّد منه شيء كثيف أو لطيف، (ولم يولد):


224الحمد للّه‏ الذي كان إذ لم يكن شيء غيره وكوّن الأشياء فكانت كما كوّنها.


229... فبما يستدلّ علی أنّ أحدهما خالق لصاحبه؟!


229... فكيف يكون خالقاً لمن لم يزل معه؟!


236كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، واللّه‏ لا من شيء صنع ما خلق.


236وإنّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، واللّه‏ الخالق اللطيف الجليل خلق


239... <وَمَنْ نُعَمِّرْهُ نُنَكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ أَ فَلا يَعْقِلُون‏؟> فإنّه ردّ علی الزنادقة الذين


240كلّ مولود يولد علی الفطرة، فأبواه يهوّدانه و ينصّرانه.


241احتجب عن العقول كما احتجب عن الأبصار، و عمّن في السماء احتجابه


242ليس شيء من خلقه أقرب إليه من شيء ولا شيء أبعد منه من شيء.


242إن كنت تقول بالشبر والذراع، فإنّ الأشياء كلّها باب واحد هي فعله، لا


250إنّما أضافه إلی نفسه لأنه اصطفاه علی سائر الأرواح كما اصطفی بيتاً من


251إن اللّه‏ تبارک و تعالی أحدٌ صمد ليس له جوف، و إنما الروح خلق من خلقه.


255إنّ اللّه‏ تعالی يجلّ عن الأين ويتعالی عن المكان. كان في ما لم يزل ولا


255حارت الأوهام أن يكيّف المكيّف للأشياء ومن لم يزل بلا مكان ولا يزول


256إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يوصف بزمان ولا مكان، ولا حركة ولا انتقال ولا


256إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی كان لم يزل بلا زمان ولا مكان، وهو الآن كما كان.


256لا تصحبه الأوقات، ولا تضمنه الأماكن... سابق الأوقات كونه، والعدم


256لا تصحبه الأوقات.


262من قال بحدوث الزمان قال بقدمه من حيث لا يشعر.


262إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی كان لم يزل بلا زمان ولا مكان، وهو الآن كما كان.


262كيف يجري عليه ما هو أجراه، ويعود فيه ما هو أبداه، ويحدث فيه ما هو


263بل حارت الأوهام أن يكيّف المكيّف للأشياء، ومن لم يزل بلا مكان، ولا


263لا تصحبه الأوقات.


263ففرّق بها بين قبل وبعد ليعلم أن لا قبل له ولا بعد.


264... وشهادة الاقتران بالحدوث، و شهادة الحدوث بالامتناع من الأزل الممتنع


264بمقارنته بين الأشياء عرف أن لا قرين له.


264ومن قرنه فقد ثنّاه، ومن ثنّاه فقد جزّأه، ومن جزّأه فقد جهله.


267إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يوصف بمكان، ولا يدرك بالأبصار والأوهام.


267إنّ اللّه‏ تعالی لا يوصف بمكان يحلّ فيه فيحجب عنه فيه عباده، ولكنّه


268يعني: مشرقة تنتظر ثواب ربّها.


268قلت لعليّ بن موسی الرضا علیه السلام ما تقول في الحديث الذي يرويه أهل


268فقال: <مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطاعَ اللَّه‏‏> وقال: <إِنَّ الَّذينَ يُبايِعُونَكَ إِنَّما.


268وقال النبيّ؟ص؟: من زارني في حياتي أو بعد موتي فقد زار اللّه‏ تعالى. ودرجة


268فقال علیه السلام : يا أباصلت، من وصف اللّه‏ تعالی بوجه كالوجوه فقد كفر، ولكن


269وقال اللّه‏ تعالى: <كُلُّ مَنْ عَلَيْها فان. وَ يَبْقى‏ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَ


269وقد قال النبي؟ص؟: من أبغض أهل بيتي وعترتي، لم يرني ولم أره يوم


269يا أباصلت، إنّ اللّه‏ تبارك وتعالی لا يوصف بمكان ولا يدرك بالأبصار و


270قلت للرضا علیه السلام : يابن رسول اللّه‏، إنّ الناس يروون أنّ رسول اللّه؟ص؟ قال: إنّ ‏


277<وَ اللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهاتِكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئاً>


277وكذلك العقل أيضاً ظاهر بشواهده مستور بذاته.


277يقف العقل علی حدّه من معرفة الخالق فلا يعدوه، ولكن يعقله بعقل أقرّ


278سألت أبا عبد اللّه‏ علیه السلام عن قول اللّه‏: <وَ هُوَ اللَّهُ فِي السَّمـاواتِ وَ فِي الْأَرْض‏>


279فإن كانت تلك المعرفة من جهة الرؤية إيماناً فالمعرفة التي في دار الدنيا


322قال السائل: فله إنّیّة ومائیّة؟!


322قال [الإمام الصادق علیه السلام ]: نعم، لا یثبت الشيء إلّا بإنیّة ومائیّة.


365ذاته حقیقة وكنهه تفریق بینه وبین خلقه.


374یقول لما أراد كونه: "كن" فيكون. لا بصورت یقرع ولا نداء یسمع، وإنّما


375المشیّة والإرادة من صفات الأفعال، فمن زعم أنّ الله‏ تعالی لم یزل مریداً


375أتقولون ما قبلكم من اللیل والنهار متناه أم غیر متناه؟


375فإن قلتم أنّه غیر متناه فقد وصل إلیكم آخر بلا نهایة لأوّله، وإن قلتم متناه


375الحمد لله‏ الذي لا من شيء كان، ولا من شيء كوّن ما قد كان، المستشهد


376إنّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنعه، والله‏ الخالق اللطیف الجلیل خلق


376من أيّ شيء خلق الله‏ الأشیاء؟


376قال علیه السلام : لا من شيء.


376فقال: كیف یجيء من لا شيء شيء؟


376قال علیه السلام : إنّ الأشیاء لا تخلو إمّا أن تكون خلقت من شيء أو من غیر شيء..


376قال: فمن أین قالوا: إنّ الأشیاء أزلیّة؟


376قال: هذه مقالة قوم حجدوا مدبّر الأشیاء فكذّبوا الرسل ومقالتهم والأنبیاء و


376لو كانت قدیمة لم یتغیّر من حال إلی حال، وإنّ الأزليّ لا تغیّره الأیّام ولا


377إنّ الله‏ تبارك وتعالی لم یزل عالماً قدیماً، خلق الأشیاء لا من شيء ومن زعم


378إنّ الله‏ تبارك وتعالی قدیم والقدم صفة دلّت العاقل علی أنّه لا شيء قبله


379إنّ الله‏ المبدئ الواحد الكائن الأوّل لم یزل واحداً لا شيء معه، فرداً لا ثاني


379واعلم أنّ الإبداع والمشیّة والإرادة معناها واحد وأسماؤها ثلاثة... والله‏


380هو القدیم وما سواه مخلوق محدث، تعالی عن صفات المخلوقین علوّاً


385لم یخلق الأشیاء من أصول أزلیّة، ولا من أوائل أبدیّة.


385كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، والله‏ لا من شيء صنع ما خلق.


385وإنّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، والله‏ الخالق اللطیف الجلیل خلق و


405... عن صفوان بن یحیی قال، قلت: لأبي الحسن علیه السلام : أخبرني عن الإرادة


405فقال: الإرادة من المخلوق الضمیر وما یبدو له بعد ذلك من الفعل. وأمّا من


406ما تقول في من جعل الإرادة اسماً وصفة مثل حيّ وسمیع وبصیر وقدیر؟


406قال الرضا علیه السلام : إنّما قلتم، حدثت الأشیاء واختلفت لأنّه شاء وأراد، ولم تقولوا


406قال سلیمان: فإنّه لم یزل مریداً، قال: یا سلیمان، فإرادته غیره؟ قال: نعم


406فصاح به المأمون وقال: یا سلیمان، مثله یعایا أو یكابر؟! علیك بالإنصاف


407ثم قال: كلّمه یا أبا الحسن، فإنّه متكلّم خراسان، فأعاد علیه المسألة فقال:


407قال الرضا علیه السلام : فإرادته نفسه. قال: لا، قال علیه السلام : فلیس المرید مثل..


407ثم قال الرضا علیه السلام :... إنّ المرید غیر الإرادة، وإنّ المرید قبل الإرادة، وإنّ


408ثمّ قال الرضا علیه السلام : یا سلیمان، ألا تخبرني عن الإرادة فعل هي أم غیر فعل؟


408قال سلیمان: إنّها مصنوعة، قال علیه السلام : فهي محدثه لیست كالسمع والبصر


409فالإرادة محدثة، وإلّا فمعه غیره... قال سلیمان: لأنّ إرادته علمه، قال


410فإنّ الإرادة القدرة، قال الرضا علیه السلام : وهو عزّ وجلّ یقدر علی ما لا یریده أبداً


424كلّ قائم في سواه معلول.


424خلق الله‏ الخلق حجاباً بینه وبینهم، ومباینته إیّاهم مفارقته أینیّتهم، وابتداؤه


425فأسماؤه تعبیر وأفعاله تفهیم، وذاته حقیقة، وكنهه تفریق بینه وبین خلقه


426لا تغیّبه مذ، ولا تدنیه قد... ولا توقّته متی، ولا تشمله حین، ولا تقاربه مع


435الحسین بن بشّار، عن أبي الحسن عليّ بن موسی الرضا علیه السلام قال: سألته


435قال: إنّ الله‏ تعالی هو العالم بالأشیاء قبل كون الاشیاء، قال عزّ وجلّ <إِنَّا


440وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه، لشهادة كلّ صفة أنّها غیر الموصوف


440فمن وصف الله فقد قرنه، ومن قرنه فقد ثنّاه، ومن ثنّاه فقد جزّأه، ومن


440جلّ أن تحلّه الصفات، لشهادة العقول أنّ كلّ من حلّته الصفات مصنوع.


441وكلّ موصوف مصنوع، وصانع الأشیاء غیر موصوف بحدّ مسمّی.


441نظام توحید الله‏ تعالی نفي الصفات عنه، لشهادة العقول أنّ كلّ صفة و


441لا دیانة إلّا بعد معرفة، ولا معرفة إلّا بالإخلاص، ولا إخلاص مع التشبیه


442لا تجري علیه الحركة والسكون، وكیف یجري علیه ما هو أجراه، ویعود فيه


448واعلم أنّه لا تكون صفة لغیر موصوف، ولا اسم لغیر معنی، ولا حدّ لغیر


448ولو كانت صفاته جلّ ثناؤه لا تدلّ علیه وأسماؤه لا تدعو إلیه والمعلمة من


472خلق الله‏ المشیّة بنفسها.


472لم یزل الله‏ عالماً قادراً ثم أراد.


482الله‏ فوّض الأمر إلی العباد؟ فقال: هو أعزّ من ذلك، فقلت: أجبرهم


482ثمّ قال: قال الله‏ عزّ وجلّ: یابن آدم، أنا أولی بحسناتك منك، وأنت أولی


483ألا أعطیكم في هذا أصلاً لا تختلفون فيه ولا یخاصمكم علیه أحد إلّا


483فقال: إنّ الله‏ تعالی لم یطع بإكراه، ولم یعص بغلبة، ولم یهمل العباد في


483ثمّ قال علیه السلام : من یضبط حدود هذا الكلام فقد خاصم من خالفه.


484من شبّه الله‏ تعالی بخلقه فهو مشرك، ومن نسب إلیه ما نهی عنه فهو كافر.


484سألت أبا الحسن الرضا علیه السلام عن قول الله عن قول الله‏ تعالی <وَ تَرَكَهُمْ في‏


484قال: وسألته عن قول الله‏ عزّوجلّ <خَتَمَ اللَّهُ عَلى‏ قُلُوبِهِمْ وَ عَلى‏ سَمْعِهِم> قال


484من زعم أنّ الله‏ تعالی _ یجبر عباده علی المعاصي أو یكلّفهم ما لا یطیقون


484از امام رضا علیه السلام درباره معنای فرموده خداوند متعال: "و ایشان را در


485إنّه لا جبر ولا تفویض بل أمر بین أمرین، فما معناه؟


486قال: من زعم أنّ الله‏ یفعل أفعالنا ثمّ یعذّبنا علیه فقد قال بالجبر، ومن زعم


486فقلت له: فهل لله‏ عزّ وجلّ مشیّة وإرادة في ذلك؟ فقال: فأمّا الطاعات


487من قال بالتشبیه والجبر فهو كافر مشرك، ونحن منه براء في الدنیا والآخرة.


487إنّ المسلمین قالوا لرسول الله‏؟صل؟: لو أكرهت یا رسول الله‏ من قدرت علیه


487ولو فعلت ذلك بهم لم یستحقّوا منّي ثواباً ولا مدحاً لكنّي أرید منهم أن


488فأخبرني عن قول الله‏ تعالی <الَّذينَ كانَتْ أَعْيُنُهُمْ في‏ غِطاءٍ عَنْ ذِكْري وَ كانُوا


488فقال علیه السلام : إنّ غطاء العین لا یمنع من الذكر، والذكر لا یری بالعین، ولكنّ


489خرج أبو حنیفة ذات یوم من عند الصادق علیه السلام ، فاستقبله موسی بن جعفر


490دخل رجل من أهل العراق علی أمیر المؤمنین علیه السلام فقال: أخبرنی عن


490فقال له الشیخ: عند الله‏ أحتسب عنائي یا أمیر المؤمنین، فقال علیه السلام مهلاً یا


490قال: فنهض الشیخ وهو یقول:


495سمعت الرضا علیه السلام وقد سأله رجل أیكلّف الله‏ العباد ما لا یطیقون؟ فقال:


496الله‏ تبارك وتعالی أكرم من أن یكلّف الناس ما لا یطیقونه، والله‏ أعزّ من أن


496إنّ الناس في القدر علی ثلاثة أوجه: رجل یزعم أنّ الله‏ عزّ وجلّ أجبر الناس


499وما أنكرت من البداء یا سلیمان، والله‏ یقول: <أَ وَ لا يَذْكُرُ الْإِنْسانُ أَنَّا


500إنّ الله‏ عزّ وجلّ أوحی إلی نبيّ من أنبیائه أن أخبر فلان الملك أنّي متوفیه إلی


500ثمّ التفت إلی سلیمان فقال: أحسبك ضاهیت الیهود في هذا الباب، قال:


500قال سلیمان للمأمون... لا أنكر بعد یومي هذا البداء ولا أكذّب به إن شاء


502ما بعث الله‏ عزّ وجلّ نبیّاً حتی یأخذ علیه ثلاث خصال، الإقرار بالعبودیّة، و


502ما عبد الله‏ عزّ وجلّ بشيء مثل البداء.


503ما بعث الله‏ نبیّاً قطّ إلا بتحریم الخمر، وأن یقرّ له بالبداء.


522«إنّ الله تعالی خلو من خلقه وخلقه خلو منه، وكلّ ما وقع علیه اسم شيء


523«كلّ ما یوجد في الخلق لا یوجد في خالقه، وكلّ ما یمكن فيه یمتنع


525«وَإِنَّمَا هُوَ الله عَزَّ وَجَلَّ وَخَلْقُهُ لَا ثَالِثَ بَینَهُمَا وَلَا ثَالِثَ غَیرُهُمَا فَمَا خَلَقَ اللهُ


533«ما عرفنی من شبّهنی بخلقی».


537«قَالَ سُلَیمَانُ لِأَنَّ إِرَادَتَهُ عِلْمُهُ قَالَ الرِّضَا علیه السلام یا جَاهِلُ فَإِذَا عَلِمَ الشيء فَقَدْ


538«قَالَ الرِّضَا علیه السلام : وَیلَكَ كَمْ تُرَدِّدُ هَذِهِ الْمَسْأَلَةَ وَقَدْ أَخْبَرْتُكَ أَنَّ الْإِرَادَةَ مُحْدَثَةٌ


539«إرادته إحداثه لا غیر ذلك... فإرادة الله‏ تعالی هی الفعل لا غیر ذلك، یقول


548«مهلاً یا شیخ! لعلّك تظنّ قضاء حتماً وقدراً لازماً، لو كان كذلك لبطل


562«إنّ الله خلق الناس كلّهم... لا یعرفون إیماناً بشـریعة ولا كفراً بجحود ثمّ


569إنّا لو حدّثنا برأينا ضللنا كما ضلّ من كان قبلنا، ولكنّا حدّثنا ببيّنة من ربّنا


570نصب الخلق لطاعة اللّه‏، ولا نجاة إلّا بالطاعة، والطاعة بالعلم، والعلم


571إنّ اللّه‏ جلّ وعزّ أكمل للناس الحجج بالعقول، وأفضی إليهم بالبيان ودلّهم


572إنّ اللّه‏ لو شاء لعرّف العباد نفسه، ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله


572كنت عند أبي عبد اللّه‏ علیه السلام فورد عليه رجل من أهل الشام فقال: إنّي رجل


572فالتفت أبو عبد اللّه‏ علیه السلام إليّ فقال: يا يونس بن يعقوب، هذا قد خصم نفسه


573... قال أبو عبد اللّه‏ علیه السلام للزنديق...الظنّ عجز لما لا تستيقن... أيّها الرجل


573قلت لأبي الحسن الأوّل علیه السلام : بما أوحّد اللّه‏؟ فقال: يا يونس، لا تكوننّ


574بليّة الناس علينا عظيمة، إن دعوناهم لم يستجيبوا لنا، وإن تركناهم لم


574إنّما يعرف اللّه‏ ويعبده من عرف اللّه‏ وعرف إمامه منّا أهل البيت، ومن لا.


575لو لا نحن ما عرف اللّه‏.


575كذب من زعم أنه من شيعتنا و هو متمسّك بعروة غيرنا.


575لا تأخذنّ معالم دينك عن غير شيعتنا، فإنّك إن تعدّيتهم أخذت دينك


576إنّك والأوصياء من بعدك عرفاء لا يعرف اللّه‏ إلّا بسبيل معرفتكم.


576من دان اللّه‏ بالرأي لم يزل دهره في ارتماس.


577نحن الأعراف الذي لا يعرف اللّه‏ إلّا بسبيل معرفتنا، إلی أن قال: إنّ اللّه‏ لو


577بنا عبد اللّه‏، وبنا عرف اللّه‏، وبنا وحّد اللّه‏، ومحمّد حجاب اللّه‏ تبارك وتعالى.


578يا أبا حمزة، يخرج أحدكم فراسخ فيطلب لنفسه دليلاً، وأنت بطرق السماء


578لو لا محمّد والأوصياء من ولده كنتم حياری كالبهائم.


578السلام علی محالّ معرفة اللّه‏... أعزّكم بهداه، وخصّكم ببرهانه... ورضيكم


579الأوصياء أبواب اللّه‏ التي يؤتی منها، ولو لا هم ما عرف اللّه‏، وبهم احتج اللّه


579ولكنّ القوم تاهوا و عموا وصمّوا عن الحقّ من حيث لا يعلمون، وذلك قوله


580ولا يعرف أحد من الخلق كيف ذلك إلا اللّه‏ ومن اطّلعه عليه من رسله وأهل


580وإنّما اختلف الناس في هذا الباب حتّی تاهوا وتحيّروا وطلبوا الخلاص من




· فهرست شواهد عبارات فلاسفه و عرفا و...
22من الواجب في التشكيك أن يشمل الشديد علی الضعيف وزيادة.


22وهذا الإطلاق الحقيقيّ الإحاطيّ حائز للجميع، ولا يشذّ عن حيطته شيء.


22إنّ الكثرة التي من حيث الشدة والضعف والتقدّم والتأخّر وغيرهما في


22وأمّا علم العلّة بالمعلوم علماً حضوريّاً فيمكن تعلقّه بالموجود المادّيّ بما


31ولمّا كان التزايد غير متناه بل كلّ مرتبة يفرضها العقل يمكنه أن يزيد عليها


33إنّ النسبة المذكورة [النسبة بين الجزء والكلّ] إنّما هي بين الأمور المتناهية


35إنّ العدد أمر يقبل التنصيف وساير النسب الكسريّة، ولهذا فلا يصدق إلّا


41ولا قديم سوی اللّه‏ تعالى.


41قد خالف في ذلك جماعة كثيرة، أمّا الفلاسفة فظاهر لقولهم بقدم العالم


65الفيض إنّما يستعمل في الباري والعقول لا غير، لأنّه لمّا كان صدور الموجودات


72من الواجب أن يكون بين المعلول وعلّته سنخيّة ذاتيّه.


72إنّ السنخيّة بين الفاعل وفعله ممّا لا يعتريه ريب ولا يتطرّق إليه شائبة


72إنّ الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد، ولمّا كان الواجب تعالی واحداً بسيطاً


82كلّ ما عداه فهو فيضه، فلا يكون أمراً مبائناً عنه.


82وما قالوه من أنّ العقل يعقل ذاته... فليس عقلاً مبائناً وموجوداً متمايزاً


83إنّ الأمر عند النظر التامّ فوق التفوّه بالعلّيّة والمعلوليّة لأنّ الكلّ فيضه.


83إنّ التمايز بين الحقّ سبحانه وبين الخلق ليس تمايزاً تقابليّاً، بل التمايز هو


89إنّ لجميع الموجودات أصلاً واحداً أو سنخاً فارداً هو الحقيقة والباقي شؤونه


110كلّ ما هو بسيط الحقيقة فهو بوحدته كلّ الأشياء، لا يعوزه شيء منها


110كلّ ما ندركه فهو وجود الحقّ في أعيان الممكنات... وإذا كان الأمر علی ما


111أمّا الواجب جلّ ذكره فليس له حد محدود... ولا نهاية لوجوده... فلا يخلو


111إنّ وجوده تعالی لا يشوب بعدم شيء من الأشياء.


111إنّ جميع الموجودات عند أهل الحقيقة والحكمة الإلهيّة المتعالية عقلاً كان


112ليس في دار الوجود غيره ديّار، وكلّ ما يترائی في عالم الوجود أنّه غير


112إنّ كلّ محدود فهو مخلوق، وإنّ ما ليس بمخلوق فهو ليس بمحدود إلی حدّ


113إنّ الإطلاق الذاتيّ لا يشذّ عن شيء ولا يشذّ عنه شيء.


113إنّ اللّه‏ سبحانه موجود مطلق لا يعزب عن شيء ولا يعزب عنه شيء.


113ليس الموجود الأزليّ إلّا واحداً مطلقاً غير محدود، فلا غير هناك حتّی تباين


113إنّ غير المتناهي قد ملأ الوجود كلّه... فأين المجال لفرض غيره.


114إنّها [الذات الإلهيّة] هي الظاهرة بصورة الحمار والحيوان.


114حيث إنّه تعالی وجود صمديّ، فهو الواحد الجميع.


120المعلول قائم بعلّته المفيضة لوجوده وما هذا شأنه لا يكون خارجاً عن


121إنّ مقتضی التوحيد الربوبيّ، وإطلاق التدبير الغير المتناهي، هو أنّه لا يوجد


122إنّ صفات الفعل _ مع كثرتها _ ترجع إلی فيض واحد متطوّر بأطوار خاصّة


125وحيث إنّه موجود بسيط وواحد محض، يصحّ القول بأنّ فيضه الصادر منه


128إنّ ذات الواجب... صرف الوجود... وصرف الشيء واحد بالوحدة الحقّة


128تعدّد الواجب بالذات، هو تعدّد موجودين غير متناهيين بلحاظ


129لا يمكن تعدّد الواجب لأنّه لو تعدّد لكان المفروض واجباً محدود الوجود


129إنّ معنی تصديق موجود خارجيّ غير محدود بحدّ في مرتبة من مراتب


130إنّ وحدة الوجود إن لم يكن صحيحة فيلزم أن يكون الحقّ تعالی محدوداً.


130إنّ أمتن البراهين علی توحيد اللّه‏ سبحانه، هو أنّه موجود مطلق غير مقيّد


130والدليل عليه أيضاً، هو أنّه لو كان محدوداً لكان مخلوقاً لأنّ كلّ محدود فله


132وما في الكون أحديّة إلّا أحديّة المجموع.


133"إنّ الصرافة قد تستعمل في الماهيّات و... يقال "صرف الشيء لا يتثنّی ولا


137العلّة هي تمام المعلول.


137وتمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه.


138لا اشتداد وتضعّف بين المستقيم والمستدير إذ من الواجب فی التشكيك أن


138فيعرف المعلول بنقص الوجود وشوبه بالأعدام.


138إنّ حقيقة الوجود لا تقتضي نقصاً ومعنی عدمياً مطلقاً.


139... وهذا الإطلاق الحقيقيّ الإحاطيّ حائز للجميع، ولا يشذّ عن حيطته


139الوجود عنده حقيقة واحدة ذات مراتب متفاوتة بالشدة والضعف ونحوهما


140إنّ الكثرة التي من حيث الشدة والضعف والتقدّم والتأخّر وغيرهما في


140وأمّا علم العلّة بالمعلوم علماً حضوريّاً فيمكن تعلقّه بالموجود المادّیّ بما


140إنّ تجرد المعلوم في العلم الحضوريّ بالغير غير لازم، وإنّ غيبوبة الشيء


141إنّ بعض الجهلة من المتصوّفين المقلّدين الّذين لم يحصّلوا طريق


144إنّ الأشياء لم تفارق خزائنها، وخزائن الأشياء لم تفارق عنديّة الحقّ تعالى


145وهذا هو الحريّ بأن يستفاد من قوله تعالى: <شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ هُو>


145فهو تعالی دليل نفسه في التوحيد _ كما أنّه كذلك في أصل الثبوت


145وحيث إنّه بسيط محض، والبسيط المحض لا يفقد شيئاً وإلّا صار مركبّاً


148وهذا المعنى... نوع من البساطة والتركيب في الوجود غير البساطة والتركيب


148إنّ الخالق واحد لا شريك له، لأنّ المطلق الغير المتناهي قد ملك الوجود كلّه


151إنّ العدد ليس بمتناه، و معناه أنّه لا يوجد مرتبة من العدد إلّا ويمكن فرض


153إنّ الكمّ لا يوجد فيه التشكيك بالشدة والضعف وهو ضروريّ أو قريب منه


154من لوازم الوجوب، التماميّة وفوق التماميّة بالنسبة إلی الوجودات الّتي


154إنّ تمام الشيء هو الشيء وما يفضل عليه.


159توحيد عرشي: إعلم أنّ ذاته تعالی حقيقة الوجود بلا حدّ، وحقيقة الوجود


161إنّ العقل لا يعرف كنه الوجود الحقيقيّ، وإنّ الموجودات حقايق


164مفهومه من أعرف الأشيا


169إنّ التفكّر في أمر اللّه‏ تعالی _ الذي جعله مولانا الرضا علیه السلام أصل العبادة و


186إنّ معرفة اللّه‏ سبحانه تقع علی وجوه بعضها أعرف من بعض، نحو


186ونحو قوله علیه السلام في عدم إمكان الاكتناه بذاته تعالى، وأنّه لا ماهيّة له:


190لا إله إلّا اللّه‏ وحده وحده وحده، ناظر إلی مراتب التوحيد، من التوحيد


195للمعرفة درجات حسب درجات العارفين به، لأنّ أدناها _ كما أفاده علیه السلام 


197النهي إرشاديّ متعلّق بمن لا يحسن الورود في المسائل العقليّة العميقة.


200يجب التحرّز عن التنزيه الصرف، كما يجب التنزّه عن التشبيه المحض


201اعلم أنّ التنزيه عند أهل الحقايق في الجناب الإلهيّ عين التحديد


201إنّ الحقّ المنزّه هو الخلق المشبّه.


202فإن قلت بالتشبيه كنت محدّداً


202ونزّهه وشبّهه


203إنّ سريان الهويّة الإلهيّة في الموجودات كلّها أوجب سريان جميع الصفات


204صفات الممكن نوعان؛ نوع منه لازم جهة وجوده، وهذا لا يخالف


225قد تحقّق في مباحث العلّة والمعلول أنّ الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد ولمّا


225غير أنّه وجود ظليّ للوجود الواجبيّ، فقير إليه متقوّم به غير مستقل دونه


227إنّ الواجب لذاته، فوق ما لا يتناهی بما لا يتناهی شدّة!!


230إنّ كلّ مجرّد فنوعه منحصر في فرد... نعم يمكن الكثرة الأفراديّة في


230فكلّ ماهية كثيرة الأفراد فهي مادّيّة.


232إنّ الصادر الأوّل الذي يصدر من الواجب تعالى، عقل واحد هو أشرف


233إنّ الممكن الأشرف يجب أن يكون أقدم في مراتب الوجود من الممكن


236العالم المادّيّ عالم الحركة والتكامل، والنفس أيضاً لتعلّقها بالبدن المادّيّ


244وبعد هذه المقدّمة نقول: الحدود اللازمة لكلّ مرتبة العارضة لحقيقة


257إنّ الحقّ تعالی لا إشكال في كون وجوده الخارجيّ غير محدود بحدّ وغير


257إنّ غير المتناهي قد ملأ الوجود كلّه، فأينما تولّوا وجوه عقولكم فثمّ وجه


258أينما تولّوا فثمّ وجه اللّه‏، حتّی في نفس التولية والأين... لأنّ الإطلاق الذاتيّ


258إنّ الحقّ المنزّه عن الزمان موجود في كلّ وقت من الأوقات لا علی


259إنّه علی كلّ شيء حاضر أو مشهود، لا يختصّ بجهة دون جهة، وبمكان


259إنّ التزامن إنّما يتصوّر بين أمرين زمانييّن، وأمّا إذا كان أحد الأمرين غير واقع


271كلّ ما ندركه فهو وجود الحقّ في أعيان الممكنات... وإذا كان الأمر علی ما


271ومحصّل الكلام إنّ جميع الموجودات عند أهل الحقيقة والحكمة الإلهيّة


272ليس في دار الوجود غيره ديّار، وكلّ ما يترائی في عالم الوجود أنّه غير


273لا ريب أنّ الآيات تثبت علماً ما ضروريّاً لكن الشأن في تشخيص حقيقة هذا.


273لكن بين معلوماتنا ما لا نتوقّف في إطلاق الرؤية عليه... نقول أری أنّي أنا


273و... حكاية الإنسان عن نفسه أنّه يراه يريد و يكره و يبغض فإنّه يريد أنّه


273وتسمية هذا القسم من العلم الذي يجد فيه الإنسان نفس المعلوم


273... واللّه‏ سبحانه في ما أثبت من الرؤية يذكر معها خصوصيّات ويضمّ إليها


273إنّه علی كلّ شيء حاضر أو مشهود لا يختصّ بجهة دون جهة، وبمكان


274... ولو رأوه لرأوه بقلوبهم أي أنفسهم لا بأبصارهم وأحداقهم... إنّ


274...إنّ هذا العلم المسمّی بالرؤية واللقاء يتمّ للصالحين من عباد اللّه‏


274والقرآن الكريم أوّل كاشف عن هذه الحقيقة علی هذا الوجه البديع


274... العلم من جهة الرؤية... هو كمال العلم الضروريّ باللّه‏... فهذا هو..


274نعم هناك علم ضروريّ خاصّ يتعلّق به تعالی غير العلم الضروريّ


274... إنّ هذه الرؤية ليست هي الاعتقاد والايمان القلبيّ المكتسب بالدليل


308لیس الوجود ماهیّة خارجیّة علی ما بیّنّاه... ولیس في الموجودات شـيء هو


344الأسدّ الأخصر أن یقال بعد ثبوت أصالة الوجود: إنّ حقیقة الوجود التي هي


345«إنّ حقیقة الوجود التي هي عین الأعیان وحاقّ الواقع... یمتنع علیها العدم


346لمّا كانت حقیقة كل شيء هي خصوصیة وجوده التی یثبت له، فالوجود أولى


367إنّ العقول المفارقة خارجة عن الحكم بالحدوث لكونها ملحقة بالصقع


368الفیض من عند الله‏ باق دائم، والقائم متبدّل زائل في كلّ حین، وإنّما بقاؤه


368لا هویّة من الهویّات ولا شخص من الأشخاص فلكاً كان أو عنصراً، بسیطاً كان


369صدور الموجودات عنه علی سبیل اللزوم... وكان صدورها عنه دائماً بلا منع


370إنّه مقتض بذاته للصادر الأوّل... إلی آخر الوجودات.


370كلّ معلول من لوازم ذات علّته المقتضیة إیّاه.


370وجود الأشیاء... نزلت من عنده... فلم یكن إلّا بسطاً ثمّ قبضاً... وهو


371لیس له سوی فضلاً عن أن یکون حادثاً او قدیماً!


373إنّ وجود الممكن من غیره، فحال إیجاده لا یكون موجوداً لاستحالة


373الواجب المؤثّر في الممكنات قادر، إذا لو كان موجباً لكانت الممكنات


374ولا قدیم سوى الله‏ تعالى.


374وكلّ هذه المذاهب باطلة، لأنّ كلّ ما سوى الله‏ ممكن، وكلّ ممكن حادث.


381إنّ كلّ موجود حادث فله مبدء أزليّ قدیم. وإنّ كلّ موجود لا یكون وجوده


381الفیض إنّما یستعمل في البارئ والعقول لا غیر، لأنّه لمّا كان صدور


382المراد من المبدء البسیط أنّ حقیقته التی یتجوهر ذاته هي بعینها كونه


382إن المبدء الذي یصدر عنه وجود المعلول، هو وجود العلّة الذي هو نفس


382إنّ الأثر لیس شیئا علی حیاله بل هو ظهور مبدئه.


383كلّ ما لم یكن ثمّ كان، فوجوده قائم بغیره، وكلّ قائم بغیره معتمد علی


384لا یمكن أن یحدث موجود مادّيّ بدون سبب مادّيّ... إذ كلّ حادث مادّيّ


388قد ظهر من تعریف القوّة والفعل أنّهما یوجدان في ما هو واقع في ظرف


393لمّا كان الزمان متّصفاً بالذات بالقبلیّة والبعدیّة بالذات غیر المجامعتین، كان


393وأمّا الحدوث بمعنی كون الزمان مسبوقاً بعدم خارج من وجوده سابق علیه


396واعلم أنّ أكثر الناس یصعب علیهم الإعراب عن مذهبهم و عن محلّ الخلاف


396لأنّهم إن عنوا به أنّه محتاج إلى الصانع المؤثّر، فخصمهم قائل به على أتمّ


396و إن عنوا به أنّ العالم یسبقه عدم زمانيّ، فلا یمكنهم الاعتراف به لأنّ


397و إن أفصحوا عن مذهبهم بأن العالم لیس بقدیم، فیقول الفیلسوف: إنّه


397و إن عنوا أنّ العالم لیس بدائم، فیقال: ما ذا أردتم بذلك؟ فإنّ الدائم قد


397و إن عنوا به أنّه كان وقت لم یكن فیه العالم، فهو مخالف لمذهبه إذ لیس


397و إن قال واحد منهم: أردت به أنّه لیس بأزليّ، یستفسر الأزلیّ و عاد التردید


397و إن قال: الذي في الذهن متناه، یسلّم له أنّ القدر الذي في ذهنه من.


397ثمّ إذا فرض لها مجموع ما فهي أیضاً حادثة.


397و إن قال: أعني بالحدوث أنّه كان معدوماً فوجد، إن أراد بمفهوم "كان"


397و إن أراد به السبق الذاتيّ فخصمه قائل به، فإنّ الفیلسوف معترف بأنّ


397و إن قال: إنّ البارئ مقدّم على العالم بحیث یكون بینه و بین العالم زمان


397فیتعیّن التقدّم الحقیقيّ الذي هو في الحقیقة تقدّم، فلا یتعیّن النزاع هاهنا


398و حینئذ یتبیّن المشرك من غیر المشرك!


402إنّ الأثر لیس شیئاً على حیاله بل هو ظهور مبدئه.


402اثر، چیزى در مقابلِ آن نیست، بلكه ظهور مبدء خود است.


402الفیض الأقدس ظهور الذات بكسوة الأسماء والصفات ولوازمها من


402المراد من المبدء البسیط أنّ حقیقته التي بها یتجوهر ذاته هي بعینها كونه


403فإذا ثبت أنّ كلّ فاعل تامّ فهو بنفس ذاته فاعل، وبهویّته مصداق للحكم


403إنّ المبدء الذی یصدر عنه وجود المعلول هو وجود العلّة الذی هو نفس


403وفعله وهو تجلّي نوره


404إنّ صفات الفعل‏_ مع كثرتها _ ترجع إلى فیض واحد متطوّر بأطوار خاصّة.


404إنّ وحدته الإ‌طلاقیّة مبدء لفیض واحد منبسط على جمیع الأشیاء من صدر


404وحیث إنّه موجود بسیط وواحد محض، یصحّ القول بأنّ فیضه الصادر منه


412معنی كون الشیء وصفاً للفعل لا للذات، هو أنّه ینتزع من مقام الفعل و


415كلّ وصف وجوديّ هو كمال للموجود بما أنّه موجود، ولیس في نفسه نقصاً


416ثمّ إنّ الكمال الوجوديّ لمّا كان كأصل الوجود مقولاً بالتشكیك، فیمكن أن


419إنّ الإرادة إنّما هي علّة تحقّق المراد... وما یمكن أن یتعلّق به الإرادة


420إنّ الإرادة المعهودة في الكتاب والسنّة، هي صفة الفعل. وأسنی مراتبها


420ثمّ إنّه قد یكون لجمیع تلك المراتب _ التي بعضها عین الذات، وبعضها


427إنّ الموجود إذا لم یكن وجوده عین ذاته، كان قائماً بغیره ومتحقّقاً فیه


429إنّ ما لا یكون وجوداً ولا موجوداً في حدّ نفسه لا یمكن أن یصیر موجوداً


430الوجود من حیث هو هو هو الحقّ سبحانه. والوجود الذهنيّ والخارجيّ و


431فالوجود غیر مجعول مطلقاً، كما أنّه غیر قابل للعدم مطلقاً، لاستحالة


433إنّ إدراك كلّ شيء هو بأن ینال حقیقة ذلك الشيء المدرك بما هو مدرك


434إنّه ما من موجود إلّا وهو علم الحقّ تعالى، لأنّ علمه بما سواه حضوريّ


434وأمّا علم العلّة بالمعلوم علماً حضوریّاً فیمكن تعلّقه بالموجود المادّيّ بما


434إنّ تجرّد المعلوم في العلم الحضوريّ بالغیر غیر لازم، وإنّ غیبوبة الشيء


436إنّ الكمال الوجوديّ الذي له مراتب _ بعضها بسیط أزليّ، وبعضها حادث


442الصفات الكمالیّة _ التي تكون هی عین الذات _ فكمال التوحید، هو إثباتها


443المراد من الصفات المنفیّة، هي الزائدة منها علی الذات لأنّها التي تشهد


443كمال التوحید هو نفي الصفات الزائدة وإثبات الصفات العینیّة.


449إنّه لیس له صفة زائدة علی ذاته، بل لیس له صفة أصلاً كما أشار إلیه وليّ


453"الشيء ما لم یجب لم یوجد".


459لا شيء في سلسلة الوجود الإمكانيّ إلّا وهو واجب موجب بالغیر، والعلل


459إذا تمّ العلم بكون الفعل خیراً أعقب ذلك شوقاً من الفاعل إلی الفعل


459ما من شيء ممكن موجود سوی الواجب بالذات حتّی الأفعال الاختیاریّه


460قد عرفت أنّ الفاعلیّة طولیّة وللفعل انتساب إلی الواجب بالفعل بمعنی


460الجبر العلّيّ _ الناطق به قاعدة "الشيء ما لم یجب لم یوجد" هو الوجوب


461إنّ الإنسان المتفكّر المختار مبدء قریب للفعل الوجوديّ، ثمّ المبادي


462الحركة لازمة ضرورة بالقدرة، والقدرة محرّكة ضرورة عند انجزام المشیّة


464إنّ استحالة التفویض علی مشرب التوحید الأفعاليّ أظهر، لوضوح امتناع


465إنّه علی المشرب الرابع _وهو التوحید الأفعاليّ المبحوث عنه في العرفان


467وهذا الوجوب الغیريّ منتة إلی الواجب بالذات، فهو العلّة الأولی للفعل


476الإنسان نفسه فجزء من أجزاء العلّة التامّة نسبة الفعل إليه بالإمكان


479إنّه تعالی مختار بالذات اذ لا إجبار الّا من أمر وراء الفاعل یحمله علی خلاف


490أنت الإمام الذي نرجو بطاعته


504وإنّ في دائرة الوجود


504إنّ علمه تعالی بالموجودات والحوادث مطابق لما في نفس الأمر من


521«إنّ حقیقة الوجود التي هي عین الأعیان وحاقّ الواقع... یمتنع علیها


522«لا یشذ عنه وجود».


522«الوجودات الإمكانیّة كائنة ما كانت... محاطة له بمعنى ما لیس بخارج».


522«إنّ ذاته المتعالیة مبدأ لكلّ كمال وجوديّ ومبدأ الكمال غیر فاقد له ففي


522«ذاته حقیقة، وكنهه تفریق بینه وبین خلقه».


523«إنّ العلّة تمام وجود معلولها... أن تمام الشيء هو الشيء وما یفضل علیه»‏.


524«قول بعضهم إنّ علّة الإیجاد هي إرادة الواجب بالذات دون ذاته المتعالیة


524«فالعلّة هي نفس الوجود الذي یصدر عنه وجود المعلول».


525«إنّ حقیقة الوجود التي هي عین الأعیان وحاقّ الواقع... یمتنع علیها


526«حقیقة الوجود... لا ثاني لها فهي واجبة الوجود بالذات».


526«واجب الوجود تعالى حقیقة الوجود الصرف التي لا ثاني لها... إذ كلّ ما


526... في إثبات ذاته تعالى... لبطلان الغير... إذ لا غير هناك...


526«الواجب تعالى... لا یفیض إلّا وجوداً واحدا بسیطاً له كلّ كمال وجوديً».


527«تقدّم الوجود على الوجود فهو تقدّم آخر غیر ما بالعلّیّة إذ لیس بینهما تأثیر


527«قول بعضهم إنّ علّة الإیجاد مشیئته و إرادته تعالى دون ذاته كلام لا


528«الوجودات الإمكانیّة كائنة ما كانت... محاطة له بمعنى ما لیس بخارج».


528«إنّ الموجود الرابط... هو موجود في غیره... بمعنى ما لیس بخارج


528«إنّ ما سواه من الموجودات معالیل له... حاضرة عنده بوجوداتها».


529«إنّ العلّة تمام وجود معلولها». 


529إنّ تمام الشيء هو الشيء وما یفضل علیه»‏.


529«من الواجب في التشكیك أن یشمل الشدید على الضعیف وزیادة».


530النور حقیقة واحدة بسیطة متكثّرة في عین وحدتها ومتوحّدة في عین كثرتها


530«إنّ وجود المعلول بقیاسه إلى علّته وجود رابط موجود في غیره».


530«لا معنى لتخلّل العدم بین وجود العلّة التامّة ووجود معلولها بأي نحو فرض


531«فكونه تعالى بحیث یخلق وكونه بحیث یرزق إلى غیر ذلك صفات


532«إنّ قدرته تعالى هي مبدئیّته للإیجاد وعلّیته لما سواه وهي عین الذات


532«وأمّا الحدوث بمعنى كون وجود الزمان مسبوقاً بعدم خارج من وجوده


532«العالم بجمیع أجزائه حادث ذاتاً مسبوق الوجود بوجود الواجب لذاته


533«كلّ حادث زمانيّ فإنّه مسبوق بقوّة الوجود... وهذا الإمكان أمر خارجيّ


533«إنّ الواحد لا یصدر عنه إلّا الواحد ولمّا كان الواجب تعالى واحداً بسیطاً من


534«من الواجب أن یكون بین المعلول وعلّته سنخیّة ذاتیّة».


534«الواجب تعالى... لا یفیض إلّا وجوداً واحداً بسیطاً له كلّ كمال وجوديّ».


534«إنّ هذا العالم الماديّ معلول لعالم نوريّ مجرّد عن المادّة متقدّس عن


535«مرتبة الوجود العقليّ معلولة للواجب تعالى بلا واسطة وعلّة متوسّطة لما


535«مفیض الصورة العقلیّة جوهر عقليّ مفارق للمادّة فیه جمیع الصور


535«إنّ عالم العقل علّة مفیضة لعالم المثال وعالم المثال علّة مفیضة لعالم


535«عالم العقل علّة لعالم المثال وعالم المثال علّة مفیضة لعالم المادّة.


536«تقدّم الوجود على الوجود فهو تقدّم آخر غیر ما بالعلّیّة إذ لیس بینهما تأثیر


537«الواجب تعالى... لا یفیض إلّا وجوداً واحداً».


538«وعلمه الذي هو عین ذاته علّة لما سواه».


538«بعض من لم یجد بدّاً من إیجاب العلّة التامّة لمعلولها قال بأنّ علّة العالم


540«قدرته مبدئیّته لكل شيء سواه بذاته».


540«إنّ قدرته تعالى هي مبدئیّته للإیجاد وعلّیته لما سواه وهي عین


540«إنّ له تعالى علماً إجمالیّاً في عین الكشف التفصیلیّ».


540«فما سواه من شيء فهو معلوم له تعالى في مرتبة ذاته المتعالیة علماً


541«فهو معلوم عنده علماً إجمالیّاً في عین الكشف التفصیليّ».


541«یكشف بتفاصیل صفاته التي هي عین ذاته المقدّسة عن إجمال ذاته


541«ولمّا كان الواجب تعالى واحداً بسیطاً من كلّ وجه لا یتسرّب إلیه جهة كثرة


542«فهي معلومة له علماً حضوریّاً في مرتبة وجوداتها المجرّدة منها بأنفسها


544«فما من شيء ممكن موجود سوى الواجب بالذات حتّى الأفعال الاختیاریّة


544«لا حكم للمعلول إلّا وهو لوجود العلّة وبه. فهو تعالى الفاعل المستقلّ


545«إن الواجب تعالى مبدأ لكل ممكن موجود وهو المبحث المعنون عنه


545«إنّ ما سوى الواجب بالذات سواء كان جوهراً أو عرضاً وبعبارة أخرى سواء


545ویدفعه... أنّ البرهان قائم على أنّ الإیجاد وجعل الوجود خاصّة للواجب


547«إنّ العلّة التامّة یلزم من وجودها وجود المعلول ومن عدمها عدمه».


547«إذا كانت العلّة التامّة موجودة وجب وجود معلولها».


547«إنّ المعلول لا ینفكّ وجوده عن وجود علّته كما أنّ العلّة التامّة لا تنفكّ


548«إنّ الواجب بالذات علّة تامّة ینتهي إلیه كل موجود ممكن بلا واسطة أو


549«إنّ علمه التفصیليّ بالأشیاء وهو عین ذاته علّة لوجودها... ولا شيء في


549«إذا تمّ العلم بكون الفعل خیراً أعقب ذلك شوقاً من الفاعل إلى الفعل


552کائنات از جهت ذات، بدون اين‌که جعل و آفرينشی در کار باشد موجود و


552هر گاه به اين وجود [صادر اول] از نظر شکل و صورت و اين بودن آن نگاه


553قاعده (سنخيت) در اعطای حق، کمالات نوری را، جاری است، انوار علم و


553نور خدا هميشه مطلق غير متعين است، در عين اين که اين مخلوقات اسماء


553در واقع و نفس الأمر، با قطع نظر از شکل‌ها و محدوديت‌ها... او [محمد


554در عالم به هيچ وجه شرک نمي‏باشد. شيطان هم نور وجود دارد. وجود


554اگر در مقابل و به محاذات علم و قدرت خدا، علم و قدرت و وجود ديگری


555کائنات اعم از پيغمبر يا غيره ظلاند... قائم بالذات نيستند. قائم به غيرند


555ملا صدرا... می‏گويد ممکنات،‏ وجود امکاني، وجود رابطه است، اصلا


555در حقيقت وجود نخواهد شد که چيز ديگری موجود باشد. در نور شمس


555حقيقت مختص ذات خداوند است. ذات مختص حضرت ربّ العزه می‌باشد


556تمامی معقولات بديهی و ضروری، ظلمت است، و کشف کردن حقيقت‌های


556برای فهم حقيقی مطالب عالم اظله و اشباح راه منحصر در تجريد و خلع


556اين راه فقط تجريد مي‏خواهد تجريد از علايق، خلاص شدن از علايق


557تا انسان معتدل است و هوشياری دارد، هرگز کسی نمی‌تواند به او بگويد که


557عين خود خدا را يافتند نه مفهوم واجب الوجود، و نه مفهوم مصداق


557پس اعتقاد به محال بودن معرفت خدا و بستن باب معرفت کنه ذات خدا


557مشاهده او ولهی و اندکاکی است و انسان چيزی نمی‎تواند بگويد.


557«ظاهر و آشکار فقط خداست، و جز او هیچ چیزی وجود ندارد، و احدی غیر


558«و خدای‏ تعالی... به ذات خود ظاهر و آشکار است».


558مراد از فطرت توحيدی، معرفت و شناخت می‌باشد نه عقيده به خدا


558«خدای متعال در اين عالم نيز ذات مقدسش را برای طايفه خاصی به


558«... طريقی دیگر در مسأله شناخت... "عرفان الله" به "الله" است.


558با توجه به اینکه حضرت حقّ هرگز معقول و متصوَّر نیست، و به هیچ دركی


558امام علیه السلام می‌فرمایند: "فَتَجَلّی لَهم سبحانه في كتابه مِن غير أن يَكُونوا رَأوهُ"


559روشن است جلوه در این جا به معنای تطوُّر یا تنزّل خدا نمی‌باشد؛ جلوه


559در این‌جا می‌توان گفت که خود این یافت و وجدان و تجلّی حضرت حقّ


562«قد سمعت بعض أهل الكلام یقول: لو أنّ رجلاً ولد في فلاة من الأرض ولم


562فقلت: إنّ هذا شـيء لم یكن وهو إخبار بما لم یكن أن لو كان كیف كان یكون


563«واعلم أیّها الأخ أنّ بعض العلماء ذهب إلی أنّ معرفة الله فطریّة ضـروریّة


563والصحیح الثاني، فإنّها ثابتة بالاستدلال وإن كان دلیلها وجدانيّاً، وهي


565حدود متجاوز از يک‌صد سال پيش در شوشتر... آقا سيد علی شوشتري


566حضرتش به او نظری خاص داشته‌اند؛ لبان او را بوسيده‌اند؛ بر او تجلّی


581الفيلسوف الكامل هو الإمام _ حسب ما عرّفه الفارابيّ _ وسائر الفلاسفة


581قرآن و عرفان و برهان از هم جدايی ندارند. عرفان در حقيقت تفسير


581نقش عرفای اسلام در احياء معارف اسلامی اين است که قرآن را به کمک


581فيلسوف کامل امام است...پس قرآن و عرفان و برهان را از يکديگر


582علم تصوف و عرفان يکی از شعب معارف اسلامی است که از کتاب مجيد


582طريقه اهل سلوک... همان طريقه انبيا و اولياست.


582بدون شک طريقه متصوفه و اهل کشف به اين معنايی که ذکر شد ترجيح





پشت جلد:
هیچ‌کس را نمی‌یابم که او را پروردگار یکتا و بی‌همتای خود بدانم!

نه نور را، و نه نار را، و نه ماه را، و نه ستاره را! 

نه حقیقت وجود نامتناهی موهوم اهل فلسفه را! 

 و نه یافته خلوت‌های ذکر و تلقین و کشف شهود اهل عرفان را!

 آن‌چه در خود یابم جز من نیست!

 و آن‌چه در حیطه شهود و وصول و ادراک من است چون من!

 همه چون منند، و نیازمند به خالق و آفریدگار! 

 پس کیست آفریدگار یکتا و بی‌همتای من؟ و تو؟ و این‌ها؟ و آن‌ها؟

 و چیست معنای آفریدگاری و یکتایی او؟ 

این نوشته در پی آن است که معرفت خداوند را از گرداب توهمات فلسفی و عرفانی برهاند،

و معنای حقیقی توحید را بر اساس مبانی مکتب برهان و وحی بنمایاند.

رسول خدا صلّی الله علیه وآله:
إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ قَالَ: مَا جَزَاءُ مَنْ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِ بِالتَّوْحِيدِ إِلَّا الْجَنَّة. (توحيد، 29).

خداوند عز و جل فرمود: پاداش آن کس که نعمت توحیدش داده‌ام جز بهشت نخواهد بود.

امام صادق علیه السلام:

لَوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي فَضْلِ مَعْرِفَةِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ مَا مَدُّوا أَعْيُنَهُمْ إِلَى مَا مَتَّعَ اللَّهُ بِهِ الْأَعْدَاءَ مِنْ زَهْرَةِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ نَعِيمِهَا... وَ لَنُعِّمُوا بِمَعْرِفَةِ اللَّهِ جَلَّ وَ عَزَّ وَ تَلَذَّذُوا بِهَا تَلَذُّذَ مَنْ لَمْ يَزَلْ فِي رَوْضَاتِ الْجِنَانِ مَعَ أَوْلِيَاءِ اللَّهِ. (كافی، 8 / 248).

امام صادق علیه السلام فرمودند:

اگر مردمان می‌دانستند که در فضل معرفت خداوند چها باشد، هرگز به متاع فریبای زندگی دنیا که به دشمنان داده است چشم نمی‌انداختند... و به معرفت خدای جلّ و عزّ متنعم می‌شدند؛ و با اولیای خدا، چونان کسانی که برای ابد در باغ‌های بهشتند، در لذت بودند.
[image: image42.png]



� . امام سجاد علیه السلام مى‏فرمايند: لم يجعل في أحد من معرفة إدراكه أكثر من العلم بأنّه لا يدركه، فشكر معرفة العارفين بالتقصير عن معرفته، وجعل معرفتهم بالتقصير شكراً، كما جعل علم العالمين أنّهم لا يدركونه إيماناً. (بحار الأنوار، 78 / 142، از تحف العقول):


	شناخت خود را برای احدی بيش از اين قرار نداده است كه بدانند او را ادراک نخواهند كرد. معرفت كسانی را كه اعتراف به تقصير در معرفت او دارند مشكور داشته، و همين معرفت ايشان را شكر خويش قرار داده است، همان‏طور كه علم عالميان به غيرقابل ادراك بودن خود را ايمان دانسته است.


اميرالمؤمنين علیه السلام مى‏فرمايند: الحمد للّه‏ الّذي أعجز الأوهام أن تنال إلّا وجوده. (التوحيد، 72؛ بحار الأنوار،4 / 221): 


حمد و ستايش خداوندی را كه اوهام و انديشه‏ها را از اينكه جز به وجود او رسند ناتوان ساخته است.


و مى‏فرمايند: لم تجعل للخلق طريقاً إلی معرفتك إلّا بالعجز عن معرفتك. (بحــار الأنوار، 94 / 150):


برای خلق خويش غير از ناتوانی و عجز آنان، هيچ راهی به سوی معرفت و شناخت خود قرار نداده‏اى.


امام صادق علیه السلام مى‏فرمايند: من نظر في اللّه‏ كيف هو، هلك. (كافى، 1 / 93؛ بحار الأنوار، 3 / 259):


هر كس انديشه كند كه ذات خداوند چگونه است، هلاك خواهد شد.


اميرالمؤمنين علیه السلام مى‏فرمايند: كمال معرفته التصديق به. (نهج البلاغه، خطبه اول):


فراترين درجه شناخت خداوند، تصديق به وجود اوست.


� . كافى 1 / 76، التوحيد، 296؛ بحار الأنوار، 3 / 47.


� . كافى 1 / 76، التوحيد، 296؛ بحار الأنوار، 3 / 47.


� . التوحيد، 79.


� . التوحيد، 250؛ علل الشرايع، 1 / 119؛ بحار الأنوار، 3 / 15.


� . التوحيد، 193؛ بحار الأنوار، 4 / 53.


� . كافى، 1 / 115؛ التوحيد، 314؛ بحار الأنوار، 4 / 182.


� . نهج البلاغة، 40.


� . التوحيد، 45؛ بحار الأنوار، 4 / 298.


� . بحار الأنوار، 3 / 196.


� . طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 118.


� . حسن‏زاده آملى، حسن، تعليقات كشف المراد، 502.


� . حاشيه اسفار، 6 / 22.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 352.


� . حسن زاده، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 61.


� . بحار الأنوار، 3 / 194.


� . صحيفه سجاديه، 212.


� . التوحيد، 45؛ بحار الأنوار، 4 / 289.


� . بحار الأنوار، 4 / 309، از نهج البلاغه.


� . التوحيد، 247.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 124.


� . احتجاج، 1 / 21.


� . احتجاج، 1 / 21.


� . التوحيد، 184؛ بحار الأنوار، 3 / 330 از امالى صدوق؟ق؟.


� . بحار الأنوار، 10 / 349.


� . در كتاب "الحجّة البالغة للحجّة البالغة في قمع المذاهب المختلفة الزائغه" آمده است: 


فإن قلت: إنّ مراتب الأعداد غير متناهية، إذ لا عدد إلّا وفوقه عدد، ولا شكّ أنّ عدد آحادها يجب أن يكون أزيد من ألوفها مثلاً، مع أنّهما غير متناهيين. قلت: هذا الذي يوجب استحالة وجود الأعداد جميعاً إذ لو وجدت لزم أن يكون آحادها لا يزيد علی ألوفها وهو محال، فليست الأعداد موجودة بعين ما ذكرناه. 


... وقد أغرب في هذا المقام صاحب الأسفار حيث قال: إنّ العلم بأنّ كلّ ما يحتمل الزيادة والنقصان يكون متناهياً إمّا من البديهيّات أو من النظريّات، والأوّل باطل وإلّا لم يقع الاختلافات فيه بين العقلاء لكنّهم اختلفوا... والمسلمون اتّفقوا علی أنّ معلومات اللّه‏ ومقدوراته لا نهاية لها... وكذلك يعلم بالبديهة أنّ مراتب العدد غير متناهية، مع أنّ الألوف الغير المتناهية أكثر من الآحاد الغير المتناهية بألف مرّة، والحركات المستقبلة سيّما حركات أهل الجنّة _ غير متناهية، مع أنّ كلّاً من هذه الأمور قابل للزيادة والنقصان. وإذا ضممنا هذه المعتقدات مع اعتقاد الفلاسفة صار إجماعاً منعقداً علی أنّ الغير المتناهي مما يجوز أن يقبل الزيادة والنقصان، فكيف يكون العلم بامتناعه بديهيّاً. فإذن هذه القضيّة لا يمكن الجزم بها إلّا بالبرهان، وذلك البرهان لا يتقرّر إلّا في ما يحتمل التطبيق، وبيانه أنّ الموجب للتناهي هو أنّه يجب انتهاء الناقص إلی حدّ لا يبقی منه شيء، ويبقی من الزائد بعده، وهذا إنّما يجب أن لو تعذر وقوع جزء من الجملة الناقصة في مقابلة جزئين من الزائدة، وإلّا لم يجب انتهاء الناقص في حدّ يكون بعده للزائد شيء بإزائه منه، وذلك في ما يحتمل الانطباق، وفي ما يمتنع انطباق جزئين من إحدی الجملتين علی جزء واحد من الأخری، كاستحالة وقوع جسمين في حيّز واحد وكاستحالة وقوع علّة ومعلول في مرتبة إحديهما... أمّا الأمور التي لا انطباق بينهما لا بالطبع ولا بالوضع بل بالجعل فقطّ، فكلّ ما يجعل من إحدی الجملتين بقوّته الخياليّة بإزاء الآخر من الأخری يكون عدداً متناهياً، لكن يمكن أن يبقی من الجملتين ما لا يقوی علی استحضاره، لأنّ عقولنا _ ونحن في هذه الدار _ لا تقدر علی أفعال وانفعالات غير متناهية، فلم يظهر الخلف في البواقي إلّا بهذا الشرط. انتهی محلّ الحاجة من نقل كلامه.


أقول: أمّا ما استند إليه في إبطال ضروريّة القاعدة من وقوع الاختلافات بين العقلاء، فعجيب، إذ الضروريّ قد يتحمّل الشبهة فيقع من جهتها الاختلاف، وأيضاً إنّ البصائر مختلفة كالأبصار قوّة وضعفاً، فكما أنّ بصراً يدرك ما لا يدركه الآخر من المحسوسات، فكذلك قد تدرك بصيرة ما لا تدركه الأخری من الضروريّات. وأعجب منه ما استنتجه من الأمثلة التي ذكرها من إطباق العقلاء علی جواز قبول غير المتناهي للزيادة والنقصان، فإنّ جملة من الأمثلة من قبيل ما يستحيل وجوده كذلك _ أي غير متناه كمعلومات اللّه‏ ومقدوراته _، فإنّه يستحيل وجودهما تماماً في الخارج. وكذلك أنواع الأكوان المقدورة والحركات المستقبلة نحوها، فإنّ الجواب الذي ذكرناه في مراتب العدد _ التي من جملة أمثلته أيضاً _ هو الجواب في أمثاله. وأعجب منه حصره الدليل علی القاعدة بالتطبيق الذي قرّره بمجرد أنّه لم يجد دليلاً آخر، وقد عرفت من تقريرنا في التنبيه علی هذه القاعدة أنّه لا يتحقّق الزيادة إلّا ولا بدّ أن يكون للزائد مقدار لا يكون قدر ذلك المقدار بعينه للناقص في نفس الأمر، كالساعات للأزمنة... ولا مساس للقول بأنّه يجوز أن يكون ما بإزاء ساعة من الناقص ساعتين من الزائد، إذ لو جاز ذلك لجاز أن يكون الناقص أزيد من الزائد بكثير بهذا الحساب... فإن قلت: إنّ حكم العقل غير قابل للتخصيص، فلا بدّ أن لا يجري ما ذكرت في موارد النقوض التي أشرت إلی بعضها. قلت: أمّا النقوض بالموجودات _ كالنفوس المفارقة وحركات الأفلاك ونحوها، من نقض القاعدة بما هو منتقض بنفسها، فإنّ القاعدة حاكمة بامتناعه، وجوازه فرع بطلانها، وكلّ من يصحّحها لا يصحّحه... أمّا النقوض بالمعدومات كمراتب الأعداد ونحوها، فالجواب أنّ قضيّة "أنّ الكلّ أعظم من الجزء" قضيّة مقدّرة الموضوع، يعني أنّ الكلّ إذا وجد فهو أعظم من الجزء، وأمّا المعدوم الخارج عن الذهن والخارج فلا يخبر عنه ولا ميز فيه، فليس فيه كلّ ولا جزء ولا زائد ولا ناقص. ثمّ إنّه قد جزاه اللّه‏ بإصراره في إنكار القاعدة الشريفة التي نصّ عليها المعصوم، بفضيحة الغلط في الحساب في قوله: "مع أن الألوف الغير المتناهية أكثر من الآحاد الغير المتناهية بألف مرّة"، فإنّ الصحيح أن يقول: "أقلّ منها بما لا يتناهي"، ولفضيحة الدار الأخری أخزی وأمرّ وأدهی. فإن قلت: إنّ المعدومات متحقّقة في علمه تعالی. قلت: تحققّها في علمه بريء عن العدد، سبحانه أحصی الأعداد من غير أن يوجد فيه آحاد. إذا عرفت ما تلوناه عليك فقد علمت أنّ دخول اللانهاية في الكثرة _ أيّ كثرة كانت _ ممتنع، لعدم قبولها الوجود إلّا بقدر متناه، سواء كان لها اجتماع أم لا، وسواء كان لها ترتيب في الطبع أو في الوضع أم لا، فيلزم وجوب تناهي الحركات والانفعالات، ووجوب تناهي جميع التنزّلات والترقّيات، ووجوب تناهي كلّ قويّ ينحلّ إلی الضعيف وشيء فوقه.


وأمّا تهويل صاحب الأسفار بلزوم التعطيل في صنع اللّه‏ وجوده، وانقطاع فيضه وكرمه، فيؤمننا الجواب عنه بأنّ اللّه‏ تبارك وتعالی ليس بزمانيّ حتّی يكون فارغاً في زمان عن شأنه. بل هو اللّه‏ العظيم الشأن الخالق للزمان والمكان، ليس بينه وبين شأنه زمان حتی يلزم تعطيله فيه عن ذلك الشأن، وليس انتهاء الزمان والزمانيّات إلی عدم غير زمانيّ يوجب انقطاع فيضه وكرمه، لأنّ الانقطاع لا يصدق إلّا بعدم زمانيّ فتأمّل. ثمّ إنّ انقطاع الفيض إن كان من لوازم إمكانه، فالنقصانات الإمكانيّة في الفيض والكرم لا يوجب نقصاً في الذات. بل جعل الفيض قديماً حينئذ يوجب انثلام وحدة الواجب تعالی ويفضی إلی أن يمتنع عن الأزل معناه، تعالی اللّه‏ الواحد القيّوم أن يثني فيضه بثناء نفسه، قال مولانا أمير المؤمنين علیه السلام : ولو كان شيء معه قديماً لكان إلهاً ثانياً... نسأل اللّه‏ التوفيق لأن نهتدي بدلالة وليّه إلی سواء الطريق، وأن يجعله لنا خير دليل وخير ورفيق، وصلّی اللّه‏ عليه وعلی آبائه صلوة بشأنه تعالی في حقّهم تليق... واعلم أنّ كبری هذا الاستدلال من كلام الإمام الصادق علیه السلام ، حيث استدل به علی تنزيهه تعالی عن الجسميّة بأنّ الجسم محدود، وإذا كان محدوداً كان قابلاً للزيادة والنقصان. وفي هذا القدر كفاية لمن استبصر. (حائری مازندرانی، علی بن فضل اللّه‏، الحجّة البالغة للحجّة البالغة في قمع المذاهب المختلفة الزائغه، 12 _ 17).


� . چنانكه در "شرح تجرید" آمده است: قال: وكلّ واحد منها أمر اعتباريّ يحكم به العقل علی الحقائق إذا انضمّ بعضها إلی بعض في العقل انضماماً بحسبه. أقول: كلّ واحد من أنواع العدد أمر اعتباريّ ليس بثابت في الأعيان بل في الأذهان يحكم به العقل علی الحقايق كأفراد الإنسان أو الفرس أو الحجر أو غيرها إذا انضمّ بعض تلك الأفراد إلی البعض. (علامه حلّی، شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق زنجانى، 103).


� . علامه حلّى، شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق زنجانى، 103.


� . چنانكه در "شرح تجريد" نيز بيان شده است كه: قال: والجنس معروض التناهي وعدمه. أقول: يريد بالجنس الكمّ من حيث هو هو، فإنّه جنس لنوعي المتّصل والمنفصل، وهو الذي يلحقه لذاته التناهي وعدم التناهي، وإنّه عدم الملكة لا العدم المطلق. (علامه حلّى؟ق؟، شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق زنجانى، 221). 


و شيخ طوسی؟ق؟ مى‏فرمايد: ولا يجوز وصفه بأنّه جسم مع انتفاء حقيقة الجسم عنه، لأنّ ذلك نقض اللغة، لأنّ أهل اللغة يسمّون الجسم ما له طول وعرض وعمق، بدلالة قولهم "هذا أطول من هذا" إذا زاد طولاً، و"هذا أعرض من هذا" إذا زاد عرضاً و"هذا أعمق من هذا" إذا زاد عمقاً، و"هذا أجسم من هذا" إذا جمع الطول والعرض والعمق. فعلم بذلك أنّ حقيقة الجسم ما قلناه، وذلك يستحيل فيه تعالی، فلا يجوز وصفه بذلك. وقولهم " إنّه جسم لا كالأجسام " مناقضة، لأنّه نفي ما أثبت نفيه، لأنّ قولهم "جسم" يقتضي أنّ له طولاً وعرضاً وعمقاً، فإذا قيل بعد ذلك "لا كالأجسام" اقتضی نفي ذلك نفيه، فيكون مناقضة. وليس قولنا "شيء لا كالأشياء" مناقضة، لأن قولنا "شيء" لا يقتضي أكثر من أنّه معلوم وليس فيه حسّ، فإذا قلنا "لا كالأشياء المحدثة" لم يكن في ذلك مناقضة. (شيخ طوسى؟ق؟، الاقتصاد، 38 _ 39).


� . مصباح، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 279.


� . مصباح، محمد تقى، آموزش فلسفه، 2 / 80.


� . مصباح، محمد تقى، آموزش فلسفه، 2 / 80.


� . به اين موارد از كتابهای "العين" و "لسان العرب" و "مجمع البحرين" توجه كنيد: 


كتاب العين: والنهاية: الغاية، حيث ينتهي إليه الشيء، وهو النهاء، ممدود. والإنهاء: إبلاغك الشيء، و أنهيت إليه السهم، أي: أوصلته إليه. والنهي: الغدير حيث ينخرم السيل في الغدير فيوسع. وتنهية الوادي: حيث تنتهي إليه السيول، ويتبسط فتهدأ فتنقع. وجمعه: التناهي. قال أبو الدقيش: كلمة لم أسمعها من أحد: نهاء النهار: ارتفاعه قراب نصف النهار. غيي: الغاية: مدي كلّ شيء وقصاره، والغاية انتهاء الشيء ونهايته، لسان العرب: والنُّهْيَةُ والنِّهاية: غاية كلّ شيء وآخره، والنِّهايةُ: كالغاية حيث يَنْتَهِي إليه الشيء، وهو النِّهاء، ممدود. يقال: بلَغَ نِهايَتَه. وانْتَهَي الشيءُ وتَناهَی ونَهَّى: بلغ نِهايَتَه؛ وفي الحديث ذكر سِدرة المُنْتَهی أَي يُنْتَهی ويُبْلَغ بالوصول إِليها ولا تُتجاوز، وهو مُفْتَعَلٌ من النِّهاية الغاية. والنَّهْي والنِّهْي: الموضع الذي له حاجز يَنْهَی الماء أَن يَفِيض منه، وقيل: هو الغديِر في لغة أَهل نجد. ونَفْسٌ نَهاةٌ: منتهية عن الشيء. وتناهَی الماءُ إِذا وقف في الغدير وسكن. وأَنْهَيْتُ إِليه الخَبَر فانْتَهی وتَناهَی أَي بلَغ. وتقول: أَنْهَيْتُ إِليه السهم أَي أَوصلته إِليه. وأَنْهَيْتُ إِليه الكتابَ والرسالة. اللحيانيّ: بَلَغْتُ مَنْهَی فلان ومَنْهاتَه ومُنْهاه ومُنْهاتَه. وأَنْهَی الشيءَ: أَبلغه. وناقة نَهِيةٌ: بلغت غاية السمَن، هذا هو الأصل ثم يستعمل لكلّ سمين من الذكور والإناث، إِلا أَنّ ذلك إِنّما هو في الانْعام. وحكی عن أَعرابيّ أَنّه قال: و اللّه‏ لَلْخُبْزُ أَحبُّ إِلی من جَزُورٍ نَهِية في غداة عَرِية. ونُهْيَةُ الوَتِد: الفُرْضَةُ التي في رأْسه تَنْهَی الحبلَ أَن يَنْسلخ. ونُهْية كلّ شيء: غايَته. والنُّهْيَةُ: العقل، بالضمّ، سمّيت بذلك لأنّها تَنْهَی عن القبيح. وهم نُهاءُ مائة ونِهاء مائة أَي قدر مائة كقولك زُهاء مائة. ونُهاء الماء، بالضمّ: ارتفاعه. مجمع البحرين: قوله تعالى: «عند سدرة المنتهى» أي الذي إليه ينتهي علم الملائكة. وفي الحديث: إليها ينتهي علم الخلائق. والمنتهى: موضع الانتهاء لم يجاوزها أحد وإليه ينتهي علم الملائكة وغيرهم، لا يعلم أحد ما وراءها. وفي وصف الصانع تعالى: لم يتناه إلی غاية إلا كانت غيره. قيل: تقرأ علی صيغة الخطاب، أي لم يبلغ ذهنك إلي اسم إلا كان ذلك الاسم غيره. ونهاية الشيء بالكسر: آخره وأقصاه. ونهايات الدور: حدودها. وانتهی الأمر: بلغ نهايته، وهي أقصی ما يمكن أن يبلغه. والإنهاء: الإبلاغ. وفي الدعاء: أسألك بمنتهی الرحمة من كتابك المراد غاية الرحمة، والمعنی برحمتك كلّها، لأنّ الوصول إلی الغاية وصول إلی الجميع. والغايَةُ أَقْصی الشيء.


� . مصباح، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 163.


� . شيخ طوسی؟ق؟ مى‏فرمايد: وقول من قال: إنّ فيها معان لا نهاية له شيئاً قبل شيء لا إلی أوّل، باطل لأنّ وجود ما لا نهاية له محال. (الاقتصاد، 24).


ابن ميثم بحرانی نيز علم خداوند را عددی ندانسته، مى‏فرمايد: ومنهم من أنكر كونه عالماً بما لا نهاية له. وحجّتهم... أنّه يلزم أن يكون في ذاته علوم موجودة غير متناهية. هذا محال. والجواب... نمنع الملازمة... سنبيّن أن علمه تعالی ذاته، فلا تعدّد فيه إذن، وإنّما يقع التعدّد والتغاير في نسب أذهاننا له إلی كلّ معلوم... فلا يلزم إذن تعدّد علوم موجودة لذاته. (بحرانی، ابن ميثم، قواعد المرام فی علم الكلام، 99).


� . ابو الصلاح حلبی مى‏فرماید: فيلزم ما قلناه من وجود ما لا نهاية له، مع استحالته بدليل وجوب حصر ما وجد. (أبو صلاح حلبى، تقريب المعارف، 76).


و مى‏فرمايد: فيؤدّي إلی وجود ما لا نهاية له. (أبو الصلاح حلبى، تقريب المعارف، 81).


و مى‏فرمايد: وذلك يؤدّي إلی إيجاد ما لا يتناهی من المشتهيات. (أبو الصلاح حلبى، تقريب المعارف، 87).


و مى‏فرمايد: ولأنّه يوجب عليهم تقدّم تكليف علی تكليف إلی ما لا نهاية له... وذلك محال. (أبو الصلاح حلبى، تقريب المعارف، 136).


و مى‏فرماید: إنّ ذلك يقتضي تقدّم تكليف قبل تكليف إلی ما لا يتناهى، وذلك محال. (أبو الصلاح حلبى، الكافی، 53).


شيخ طوسی مى‏فرمايد: إنّ وجود ما لا نهاية له محال. (شيخ طوسى، الاقتصاد، 24).


و مى‏فرمايد: لأنِّه لو وجب ذلك لأدّی إلی وجوب ما لا يتناهى، وذلك محال. (شيخ طوسى، الاقتصاد، 82).


شرح تجريد مى‏نويسد: إنّ وجود ما لا يتناهی محال علی ما يأتي. (علاًمه حلّى، شرح التجريد، تحقيق آملى، 35). 


و مى‏نویسد: قال: وأمّا تناهي جزئيّاتها فلأنّ وجود ما لا يتناهی محال للتطبيق. (علاًمه حلّى، شرح التجريد، تحقيق آملى، 261). 


و مى‏نویسد: وهكذا إلی ما لا يتناهی وهو محال. أمّا أوّلاً فلمّا بيّنا من امتناع وجود ما لا يتناهی مطلقاً، وأمّا ثانياً فلأنّ تلك الإضافات موجودة دفعة ومترتّبة في الوجود باعتبار تقدّم بعض المضاف إليه علی بعض فيلزم اجتماع أعداد لا تتناهی دفعة مترتّبة وهو محال اتّفاقاً، وأمّا ثالثاً فلأنّ وجود الإضافات يستلزم وجود المضاف إليه فيلزم وجود ما لا يتناهی من الأعداد دفعة من ترتّبها، وكلّ ذلك مما برهن علی استحالته. (علاًمه حلّى، شرح التجريد، تحقيق آملى، 368 _ 369).


شرح إحقاق الحق مى‏نویسد: وأمّا ما ذكره آخراً من أنّه لا يلزم التسلسل المحال لفقدان شرط الترتب " الخ " فدليل علی جهله بشرائط استحالة التسلسل عند المتكلّمين، فإنّ وجود ما لا يتناهی في الخارج محال عندهم مطلقاً سواء كان هناك ترتّب أو لا، كما صرّحوا به وعرفه من له أدنی تحصيل. (مرعشى، شرح إحقاق الحق، 1 / 244 و شيخ طوسی، الاقتصاد، 27 _ 31؛ سيّد مرتضى، الشافي في الإمامة، 1 / 162؛ سيّد مرتضى، الانتصار ، 407؛ محقق حلّى، المسلك في أصول الدين، 101؛ ابن ميثم بحرانى، قواعد المرام، 57).


� . التوحيد، 450؛ بحار الأنوار، 10 / 335.


� . كافى، 1 / 120؛ التوحيد، 187؛ بحار الأنوار، 4 / 176.


� . نهج البلاغه، خطبه 186؛ بحار الأنوار، 4 / 254.


� . علل الشرايع، 607؛ بحار الأنوار، 5 / 230.


� . التوحيد، 290؛ بحار الأنوار، 3 / 50.


� . روضة الواعظين، 31؛ متشابه القرآن، 1 / 46.


� . كشف المراد، 57.


� . چنانكه دريافتِ موضوع مثال‏های فوق برای افراد يادشده محال است، التفات آن‏ها نيز به اين مثال‏ها به خودی خود غيرممكن است، و بايد در اين مورد توسط افرادی هدايت شوند كه ادراكات ايشان فراتر از ادراكات خود اين اشخاص باشد؛ لذا در جای خود بيان شده است كه قبل از مرحله اقرار وتصديق عقل به وجود خداوند متعال، التفات و توجه مخلوقات به موضوع خدای واقعی تنها توسط خود او صورت مى‏گيرد، و بدون گذشتن از اين مرحله تعريف، اثبات مثبتين و انكار منكرين وجود خداوند، به خدای واقعی تعلّق نخواهد گرفت. البتّه دراين صورت مسأله اثبات وجود خداوند، تعبّدی نشده و دور نيز لازم نمى‏آيد، زيرا التفات به موضوع از هر راهی كه باشد، اثباتا ونفيا ربطی به دوری و عقلی يا غير عقلی بودن اثبات يا انكار آن موضوع ندارد.


� . بحار الأنوار، 3 / 326؛ از التوحيد.


� . كافى، 1 / 90.


� . الطور / 35.


� . كفاية الأثر، 261؛ بحار الأنوار، 4 / 54.


� . بحار الأنوار، 3 / 158.


� . التوحيد ،290؛ بحار الأنوار، 3 / 53.


� . طور / 35.


� . التوحيد، 38؛ بحار الأنوار، 4 / 230.


� . التوحيد، 34؛ بحار الأنوار، 4 / 228.


� . التوحيد، 48؛ بحار الأنوار، 4 / 274.


� . كافى، 1 / 120؛ التوحيد،63 _ 186؛ بحار الأنوار، 4 / 174.


� . صحيفه سجاديه، 247.


� . تميز و تشخّص خاصّ خلقی آن است كه حقيقتی متجزی و عددی را از مانند آن مشخّص و جدا مى‏كند. مقابل اين معنا تباين ذاتی موجود متجزی با موجود متعالی از داشتن مقدار و اجزاست. امام مجتبی علیه السلام مى‏فرمايند:


الحمد للّه‏ الّذي لم يكن... له شخص فيتجزّئ. (بحار الأنوار، 4 / 298):


حمد خداوندی را كه... شخص ندارد كه در نتيجه آن دارای اجزا باشد.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 151؛ بحار الأنوار، 4 / 228.


� . تحف العقول، 244؛ بحار الأنوار، 4 / 301.


� . تحف العقول، 244؛ بحار الأنوار،4 / 301.


� . التوحيد، 40.


� . التوحيد، 40.


� . التوحيد، 142؛ بحار الأنوار، 4 / 161.


� . الاحتجاج، 1 / 198؛ بحار الأنوار، 4 / 253.


� . التوحيد، 438.


� . التوحيد، 437؛ بحار الأنوار، 10 / 315.


� . التوحید، 50.


� . بحار الأنوار، 95 / 243،262.


� . بحار الأنوار، 95 / 254، از مهج الدعوات.


� . تحف العقول، 244؛ بحار الأنوار، 4 / 301.


� . تحف العقول، 244؛ بحار الأنوار، 4 / 301.


� . احتجاج 1 / 198؛ بحار الأنوار، 4 / 253.


� . التوحيد، 34؛ امالى طوسى؟ق؟، 22؛ بحار الأنوار، 4 / 228.


� . التوحيد، 38؛ بحار الأنوار، 4 / 230.


� . نهج البلاغه، خطبه 186؛ بحار الأنوار، 4 / 230.


� . بحار الأنوار، 4 / 254، از نهج البلاغه.


� . عيون اخبار الرضا، 1 / 117؛ التوحيد، 124 _ 125؛ بحار الأنوار، 3 / 293.


� . احتجاج، 173؛ بحار الأنوار، 4 / 187.


� . كافى، 1 / 13.


� . بحار الأنوار، 3 / 193.


� . بحار الأنوار، 3 / 224.


� . التوحيد، 40.


� . گر چه عقل به طور بديهی حكم مى‏كند كه موضوع زياده و نقصان جز كميت و مقدار چيزی نيست، اما با صرف نظر از اين حكم بديهی بايد دانست كه تقابل "تناهی و عدم‏تناهى" و نيز تقابل "مراتب تشكيكی وجود" به تصريح خودِ اهل فلسفه و عرفان تقابل زياده و نقصان است. و البتّه قابليت زياده و نقصان، ملاك معلوليت و مخلوقيت است، فتعالی اللّه‏ عمّا يقول الظالمون المشبّهون اللّه‏ بخلقه علوّاً كبيراً.


� . به ياری خداوند متعال توضيح خواهيم داد كه غفلت از اين مهم، اساس ضلالت‏ها و خطاهای بى‏شمار در مكتب معرفت فلسفی و عرفانی شده است.


� . در مورد علم و قدرت و ساير صفات ذات خداوند در جای خود بيان شده است كه اوذات علم و قدرت و... است، نه ذاتی كه دارای صفات مذكور باشد.


� . اهل فلسفه بر اين پندارند كه "فعليت" مساوی با وجود است، لذا گمان مى‏كنند كه نفی فعليت درباره هر چيز مستلزم نفی وجودِ آن مى‏باشد؛ اين انديشه باطل است زيرا "فعليت"، معنايی اضافی و در مقابل "قوه" مى‏باشد ، و دلالت بر نحوی از انحای وجود همان چيزی مى‏كند كه ذاتا دارای قوه و امكان خاص است. لذا خداوند متعال موضوعا از قابليت اتّصاف و قوه و فعل خارج است. تمامی اشكالاتی كه درباره "نامتناهى" بيان داشتيم، به موضوع "فعليت تام" هم وارد است.


� . بحار الأنوار، 4 / 264.


� . التوحيد، 40؛ بحار الأنوار، 4 / 230.


� . بحار الأنوار، 3 / 230، از جامع الأخبار.


� . نهج البلاغة.


� . امام صادق علیه السلام مى‏فرمايند: ليس بين الخالق والمخلوق شيء، واللّه‏ خالق الأشياء لا من شيء. (التوحيد، 143؛ بحار الأنوار، 4 / 161): 


بين خالق و مخلوق چيز سومی وجود ندارد، و خداوند آفريننده اشيا است بدون اينكه آن‏ها را از چيزی آفريده باشد.


و امام رضا علیه السلام مى‏فرمايند: إنّما هو اللّه‏ وخلقه، لا ثالث بينهما، ولا ثالث غيرهما. (عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 175 _ 176؛ التوحيد، 438):


تنها او (خداوند) است و خلق او، سومی بين آن‏ها نيست، و غير از آن دو چيز ديگری وجود ندارد.


� . التوحيد، 193؛ كافى، 1 / 116؛ احتجاج، 2 / 442؛ بحار الأنوار، 4 / 153.


� . نهج البلاغه، خطبه 185؛ بحار الأنوار، 4 / 261.


� . كافى، 8 / 18؛ التوحيد، 73؛ بحار الأنوار، 4 / 221.


� . التوحيد، 83؛ بحار الأنوار، 3 / 207.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 124.


� . نهج البلاغة، خطبه اول.


� . امالى طوسى، 1 / 220؛ مناقب، 2 / 258؛ بحار الأنوار، 10 / 56.


� . بحار الأنوار، 4 / 253؛ احتجاج، 1 / 201.


� . بحار الأنوار، 4 / 277؛ التوحيد، 55.


� . بحار الأنوار، 4 / 319؛ نهج البلاغه، خطبه 85.


� . التوحيد، 69؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 121؛ بحار الأنوار، 4 / 222.


� . بحار الأنوار، 4 / 149، التوحيد، 105؛ كافى، 1 / 83.


� . التوحيد، 76؛ بحار الأنوار، 4 / 296.


� . بحار الأنوار، 4 / 230؛ التوحيد، 40.


� . التوحيد، 185؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 127؛ بحار الأنوار، 4 / 173.


� . احتجاج، 405 _ 408؛ بحار الأنوار، 10 / 344.


� . بحار الأنوار، 4 / 154؛ كافى، 1 / 117؛ التوحيد، 194.


� . مطهرى، مرتضى، اصول فلسفه و روش رئاليسم، 4 / 13.


� . حسن زاده آملى، حسن، خير الاثر در ردّ جبر و قدر، 193 بنا بر نقل.


� . مطهرى، مرتضى، پاورقى اصول فلسفه و روش رئاليسم، 1 _ 3 / 510.


� . حسن زاده آملى، حسن، هزار و يك نكته، 103.


� . مطهرى، مرتضى، شرح منظومه، 1 / 256 _ 257.


ملاصدرا مى‏نویسد: لا شكّ أنّ ذاته علّة مقتضية لما سواه علی ترتيب معيّن ونظام معيّن، فإنّه مقتض بذاته للصادر الأوّل"، وبتوسّطه للثاني، وبتوسّطهما للثالث، وهكذا إلی آخر الوجودات. (اسفار، 6 / 178).


و مى‏نویسد: كلّ معلول من لوازم ذات علّته المقتضية إيّاه. (اسفار، 6 / 177).


هر معلولی از لوازم ذات علت خود که مقتضی آن است می‌باشد.


تفسیر "المیزان" مى‏نویسد: نفاد وجود الأشياء وإنتهائها إلی أجلها ليس فناءً منها وبطلاناً لها علی ما نتوهّمه بل رجوعاً وعوداً منها إلی عنده وقد كانت نزلت من عنده، وما عند اللّه‏ باق فلم يكن إلّا بسطاً ثمّ قبضاً، فاللّه‏ سبحانه يبدؤ الأشياء بسط الرحمة، ويعيدها إليه بقبضها وهو المعاد الموعود. (طباطبايی، محمد حسين، تفسير الميزان، 10 / 11). 


�. عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 127؛ بحار الأنوار، 4 / 173.


�. عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 133 _ 134.


� . در آغاز ورود فلسفه به ميان مسلمانان، عنوان فيلسوف از متكلّم جدا نبوده و فيلسوفان را هم با عنوان متكلّم مى‏شناخته‏اند، با تأمل در اعتقادات سليمان و ديگر قرائن و شواهدی كه اين مختصر را گنجايش ذكر آن نيست روشن مى‏شود كه سليمان نيز مصداق كامل يك شخص فيلسوف بوده است، و گرنه متكلّمين والامقام شيعی از دوران خود امامان؟عهم؟ تا به حال در تمامی اين مباحث با فيلسوفان مخالف بوده، و نظريات ايشان را مردود دانسته‏اند.


�. التوحيد، 433؛ عيون أخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 171؛ بحار الأنوار، 10 / 212.


� . فلسفه بر اين پندار است كه وجود خداوند به مقتضای ذات خودش متجلّی و متطور به صورت‏های گوناگون است، بر اساس روايت فوق، و نيز بر اساس حكم بديهی عقل اين پندار باطل است، چه اينكه بديهی است تطور و تجلّی شى‏ء به صور گوناگون جز تغيرات آن چيزی نيست، و تغير هر شى‏ء نيازمند وجود تغيير دهنده‏ای است كه غير از خود آن شى‏ء باشد، و محال است كه تغيرات يک شى‏ء مستند به ذات خودش باشد. 


�. عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 171 _ 172؛ التوحيد، 434؛ بحار الأنوار، 10/313.


�. بحار الأنوار، 10 / 349.


�. طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 166.


�. حسن‏زاده آملى، حسن، تعليقات كشف المراد، 506.


�. طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 315، 316.


�. عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 95.


�. عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 93.


�. عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 95.


� . بديهی است با فرض وحدت ذات خالق و مخلوق _ كه اهل عرفان مدعی آن هستند _ ديگر جايی برای ادعای لزوم سنخيت و تشابه بين وجود آن دو _ كه آن نيز چنانكه گفته شد از پايه‏های اساسی معارف فلسفی و عرفانی است _ باقی نخواهد ماند. 


� . توضيح داديم وإن شاء اللّه‏ به طور مفصّل‏تر نيز بيان خواهيم داشت كه: اعتقاد فيلسوفان در مورد عالم مجردات _ يعنی موجوداتی كه بدون جزء مى‏باشند و خارج از زمان و مكانند، و واسطه‏های صدور و تولّد اشيا از ذات خداوند قرار مى‏گيرند _ نيز اساسی ندارد، و وجود عالم مجردات ذاتا محال بوده، اعتقاد به آن خلاف مقتضای برهان است. بر اساس بيان مذكور بطلان اعتقاد ايشان در مورد ممكن‏الوجودی كه آن را دارای وجود ازلی و قديم مى‏دانند نيز روشن مى‏گردد. چه اينكه بديهی است ماسوای خداوند متعال، همه مخلوق و دارای ابتدای وجود مى‏باشند و هر چيزی كه دارای ابتدای وجود باشد مجرد از زمان نخواهد بود.


� . گرچه مقتضای قواعد و مبانی فلسفی و عرفانی اين است كه همه اشيا به عين وجود واقعی خود در ذات خداوند حضور و وجود داشته باشند، و اهل فلسفه و عرفان خود به حضور ذوات اشيا در وجود خداوند تصريح كرده‏اند، اما گاهی مى‏گويند:


"واجب‏الوجود همه چيز را به نحو اعلی و اتم در وجود خود داشته و واجد كمالات همه اشيا مى‏باشد".


روشن است اين سخن، جز تغييری در ظاهر عبارت نبوده، نه مخلوقيت واقعی اشيا و نه دارای ابتدای وجود بودن آن‏ها را اثبات مى‏كند، و نه مشكل لزوم تجزّی در ذات خالق جلّ و علا را پاسخگو است، و نه وجود مخلوقات را جدا و خارج از ذات خالقشان مى‏داند. و آن را جز به اين معنا نمى‏توان تفسير كرد كه گفته شود: "اشيا قبل از ظهور و بروز و تغييريافتن خود به صورت عالم موجود، به نحوی ديگر _ مثلا به نحوی فشرده‏تر يا با تجزيه و تركيبی ديگر _ تشكيل دهنده وجود خداوند بوده‏اند!! شايان توجه است اهل فلسفه و عرفان بساطت و عدم تركّب را _ كه به منظور بيان جزء نداشتن خداوند به كار مى‏رود _ تحريف كرده و مى‏گويند: تركيب يعنی "محدود بودنِ وجود شئ"، و بساطت يعنی "نامتناهی بودن و فراگيری وجودى" و "در برداشتن همه چيز به نحو اطلاق يا عموم و شمول".


�. كافى، 1 / 82؛ بحار الأنوار، 3 / 322.


�. بحار الأنوار، 3 / 148.


�. التوحيد، 40؛ الاحتجاج ، 2 / 400؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 153؛ بحار الانوار، 4 / 230.


�. عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 153.


�. عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 126.


�. عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 151 _ 152؛ التوحيد، 37 _ 38؛ بحار الانوار 4 / 229.


� . نهج البلاغه، خطبه 185؛ احتجاج، 1 / 204؛ بحار الأنوار، 4 / 261.


� . التوحيد، 56؛ بحار الأنوار، 4 / 284 _ 285.


� . بحار الأنوار، 3 / 292، از رجال كشّى.


� . التوحيد، 439؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 178؛ الاحتجاج، 2 / 425؛ بحار الانوار، 10 / 317.


� . طور، 35.


� . حج، 73.


� . بحار الأنوار، 4 / 230، از التوحيد و عيون اخبار الرضا علیه السلام .


� . التوحيد، 36؛ بحار الأنوار، 4 / 228، عيون اخبار الرضا علیه السلام 1 / 151.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 175 _ 176؛ التوحيد، 438.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام و الفلسفة الإلهيّة، 39.


� . حسن زاده آملى، حسن، تعليقات كشف المراد، 507.


� . حسن زاده آملى، حسن، تعليقات كشف المراد، 436.


� . حسن‏زاده آملى، حسن، تعليقات كشف المراد، 502.


� . مولوى، ديوان شمس تبريزى، 483 _ 484.


� . اصفهانى، شيخ محمد حسين، تحفة الحكيم.


� . مقدادى، نشان از بى‏نشان‏ها، 163 _ 164، به نقل از نخودكى اصفهانى.


� . اصفهانى، شيخ محمد حسين، تحفة الحكيم.


� . مولوى، ديوان شمس تبريزى، 274، غزل 648.


� . مطهرى، مرتضى، اصول فلسفه و روش رئاليسم، پاورقى، 5 / 110 _ 126.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، آموزش فلسفه، 1 / 390 _ 391.


� . ملاصدرا، اسفار، 2 / 339 _ 342.


�. ملاصدرا، اسفار، 2 / 300 _ 301.


� . ملاصدرا، اسفار،47 / 1.


� . حسن زاده آملى، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 60.


�. او می‏گوید: وممّا یجب أن یعلم أن إثباتنا لمراتب الوجودات المتكثّرة، ومواضعتنا فی مراتب البحث والتعلیم علی تعدّدها وتكثّرها، لا ینافی ما نحن بصدده من ذی قبل إن شاء اللّه‏ من اثبات وحدة الوجود والموجود ذاتاً وحقیقةً، كما هو مذهب الأولیاء والعرفاء من عظماء الكشف والیقین. (اسفار، 1/71).


و سبزواری در حاشیه أسفار (1 / 419): فخالقیته وعلیته لزید إضافته الإشـراقیة الإیجادیّة والإیجاد الحقیقیّ لا المصدریّ هو الوجود الحقیقیّ... فإنَّ ما هو مناط وجود زیدٍ وإیجاده الحقیقیّ وجمیع ما یحتاج إلیه وجوده موجود فی مقام علیّته تعالى الحقَّة؛ لأنَّ بسیط الحقیقة كلُّ الأشیاء بنحو أعلى وكذا فی مقام علّیّته الحقیقیّة الظلّیّة لأنّه كما أنَّ الكثرة فی الوحدة كذلك الوحدة فی الكثرة.


� . عبد الله جوادی آملی� XE "جوادي آملي" �، شرح حکمت متعالیه، بخش یکم، جلد ششم، 201.


� . امین، سید حسن، وحدت وجود� XE "وحدت وجود" � در فلسفه و عرفان اسلامی، 50 _ 53 به نقل از صدوقی سها، منوچهر، کیهان اندیشه شماره 64، بهمن و اسفند 1374، 89.


� . ملاصدرا، أسفار أربعة، 1/ 129. 


� . ن. ک: تجلّی و ظهور، 52.


� . بحار الأنوار، 3 / 206 _ 207


� . قابليت وصف به "تناهی و عدم تناهى"، و داشتن دوم و سوم و شريك و مانند _ همانند ملكه و عدم _ از شؤون ويژه ذات دارای مقدار و اجزا است، توصيف خداوند متعال _ كه واحد حقيقی است به هر يك از دو طرف آن (متناهی و نامتناهى) نادرست است، و از آنجا كه حقيقت عددی و موجود دارای جزء و كل در هر مقداری كه محقّق شود پيوسته محدود و قابل زياده و نقصان است، موضوع "نامتناهى" مطلقا محال بوده و اعتقاد به وجود آن امری موهوم و نادرست مى‏باشد.


� . يعنی بيان داشتيم كه:


	الف) موضوع تصور "متناهی و نامتناهى" مقدار و عدد است.


	ب) تعدد و تكثّر و تجزّی و قابليت زياده و نقضان، لازمه ذات حقيقت مقداری مى‏باشد.


	ج) "وجود نامتناهى" در حقيقتِ ذات خود دارای تكثّر و تجزّی و قابليت انقسام بوده، و وحدت آن "وحدتِ اعتبارى" خواهد بود. و خداوند متعال واحد حقيقی متعالی از داشتن جزء و بعض است نه واحد اعتباری دارای مراتب مختلف، يا حصص و شؤون گوناگون، يا اجزا و ابعاض خارجی بى‏نهايت.


� . شايان توجه است كه اعتقاد به وجود "نامتناهی غيرمقدارى"، و موجود "نامتناهی بدون جزء"، به خودی خود متناقض است. زيرا چنانكه گفتيم اولا اتّصاف به "تناهی و عدم تناهى" از شؤون ذات دارای مقدار و اجزا و قابل زياده و نقصان است؛ ثانيا نتايجی كه اهل فلسفه و عرفان از نامتناهى‏بودن ذات خداوند مى‏گيرند (مانند وحدت وجود، و خارج‏نبودن اشيا از ذات خداوند) به هيچ عنوان با اين معنا (يعنی نامتناهی بدون جزء و مقدار) موافقت ندارد.


� . كافى 1 / 118 _ 119 ؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 127 _ 128؛ التوحيد، 61 _ 63؛ بحار الانوار، 4 / 173 _ 174.


� . كفاية الأثر، 11؛ بحار الأنوار، 3 / 304.


� . الاحتجاج، 2 / 338؛ بحار الأنوار، 4 / 67.


� . كافى، 1 / 118؛ بحار الأنوار، 4 / 173.


� . التوحيد، 83؛ بحار الأنوار، 3 / 206 _ 207.


� . ابن عربی صريحا مى‏گويد: إنّ الاشياء لم تفارق خزائنها، وخزائن الاشياء لم تفارق عنديّة الحقّ تعالى، وعنديّة الحقّ تعالی لم تفارق ذات الحقّ تعالى، فمن شهد واحدة من هذه الامور الثلاثة فقد شهد المجموع، وما في الكون أحديّة إلّا أحديّة المجموع. (ابن عربيّ، فصوص الحكم، الفص اليعقوبيّ، 1 / 96).


اشيا، از خزائن خود جدا نشده‏اند. و خزائن اشيا، نزد حق تعالی بودن را وانگذاشته‏اند.و نزد حقّ تعالی بودن، از ذات حق تعالی مفارقت نجسته است. پس هر كس يكی از اين امور سه گانه را مشاهده كند، هر سه را مشاهده كرده است. و در صحنه وجود هيچ احديتی جز احديت مجموع وجود ندارد. 


و مى‏گويد: كلّ ذلك من عين واحدة لا، بل هو العين الواحدة، وهو العيون الكثيرة:


همه آن‏ها از يك عين است، نه، بلكه او خودش عين واحد است، و او خودش عيون كثير است. (به نقل از: حسن زاده، حسن، رساله‏ى لقاء اللّه‏، 78). 


و قيصری در شرح آن گويد: أي كلّ ذلك الوجود الخلقيّ، صادر من الذات الواحدة، ثم أضرب عنه لانّه مشعر بالمغايرة، فقال: بل ذلك الوجود الخلقي هو عين تلك العين الواحدة الظاهرة في مراتب متعدّدة، وذلك العين الواحدة الّتي هي الوجود المطلق، هي العيون الكثيرة باعتبار المظاهر المتكثّرة. كما قال:


سبحان من أظهر ناسوته �
سرّ سنا لاهوته الثاقب �
�
ثمّ بدا في خلقه ظاهراً �
في صورة الآكل والشارب �
�
فانظر ما ذا ترى. (به نقل از: حسن زاده، حسن، رساله لقاء اللّه‏، 78 _ 79).


يعنى: همه آن وجودهای خلقى، صادر از همان ذات واحد است، و چون از اين سخن بوی مغايرت مى‏آيد، از آن برگشته و مى‏گويد: بلكه آن وجود خَلقى، عينِ همان واحدی است كه در مراتب متعدد ظاهر است. و آن ذات واحدی كه همان وجود مطلق است به اعتبار مظاهر فراوانش، خودِ همان عيون كثير و فراوان مى‏باشد.


ابن عربی مى‏گويد: ثمّ السرّ الذي فوق هذا في مثل هذه المسألة أنّ الممكنات علی أصلها من العدم وليس وجود إلّا وجود الحقّ بصور أحوال ما هي عليه الممكنات في أنفسها وأعينها فقد علمت من يلتذّ ومن يتألّم. (ابن عربيّ، فصوص الحكم، الفصّ اليعقوبيّ، 1 / 96).


قيصری مى‏گويد: شرح: أي الأعيان الممكنة باقية علی أصلها من العدم، غير خارجة من الحضرة العلميّة كما قال في ما تقدم: والأعيان ما شمّت رائحة الوجود بعد، وليس وجود في الخارج إلّا وجود الحقّ متلبّسا بصور أحوال الممكنات فلا يلتذّ بتجلّياته إلّا الحقّ، ولا يتألّم منه سواه. (شرح فصوص الحكم، 674) .


"وحدت از ديدگاه عارف و حكيم" مى‏نويسد: شک نيست كه هيئت مجموعيه و صور احاطيه‏ای كه اشيا راست برای آن‏ها حقيقتی ورای اين خصوصيات و احديت جمع آن‏ها نيست. (حسن‏زاده آملى، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 64 _ 66).


تفسير الميزان مى‏نويسد: الروابط الوجوديّة غير خارجة الوجود عن وجود موضوعها ومن تنزّلاته. (طباطبايى، محمد حسين، تفسير الميزان، 1 / 411) .


در عين حال در تفسير الميزان اعتراف شده است كه:


إنّ من الضروريّ الثابت بالضرورة من الكتاب والسنة أنّ اللّه‏ تعالی لا يوصف بصفة الأجسام، ولا ينعت بنعوت الممكنات مما يقضي بالحدوث، ويلازم الفقر والحاجة.(طباطبايى، محمد حسين، تفسير الميزان، 2 / 103).


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 108.


� . كافى 1 / 88؛ بحار الأنوار، 4 / 299.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 108 _ 109.


� . رساله "إنه الحق" مى‏نويسد:


إنّ من عجائب الأمور أنّ كثيراً من القشريّين يرون هذه الآيات والأحاديث الكثيرة ولا سيّما كلام أمير المؤمنين وهي صريحة في وحدة الوجود، ويقولون بأنفسهم إنّ وجود الحقّ غير محدود، ومع ذلك لا يقولون بوحدة الوجود، إنّ وحدة الوجود إن لم تكن صحيحة فيلزم أن يكون الحقّ تعالی محدوداً، تعالی اللّه‏ عن ذلك علوّاً كبيراً. (حسن زاده، حسن: رساله إنه الحق، 66 _ 67).


و تفسير "الميزان" مى‏نويسد:الواحد الذي لا حدّ لمعناه ولا نهاية له فلا يحتمل فرض الكثرة... ولا يشذّ عن وجوده شيء من معناه... بل كلّ ما فرض له ثان في معناه فإذا هو هو. (طباطبايی، محمد حسين، تفسير الميزان، 6 / 95).


و مى‏نويسد: وله تعالی من كلّ كمال محضه، وإن شئت زيادة تفهّم وتفقّه لهذه الحقيقة القرآنيّة، فافرض أمراً متناهياً وآخر غير متناه، تجد غير المتناهي محيطاً بالمتناهي بحيث لا يدفعه المتناهي عن كماله المفروض أيّ دفع فرضته، بل غير المتناهي مسيطر عليه بحيث لا يفقده المتناهي في شيء من أركان كماله... فكلّما فرضنا شيئاً من الأشياء ذا شيء من الكمال في قباله تعالی ليكون ثانياً له وشريكاً، عاد ما بيده من الكمال للّه‏ سبحانه محضاً... وهذا المعنی هو الذي ينفي عنه تعالی الوحدة العدديّة...فهو تعالی واحد بمعنی أنّه من الوجود بحيث لا يحدّ بحدّ حتّی يمكن فرض ثان له في ما وراء ذلك الحدّ. (طباطبايی، محمد حسين، تفسير الميزان، 6 / 89 _ 90).


� . ملاصدرا، عرشيه، 221 _ 222.


� . ملاصدرا، اسفار، 2 / 294.


� . ملاصدرا، اسفار، 6 / 271 _ 272.


� . ملاصدرا، عرشيه، 223.


� . ملاصدرا، اسفار، 2 / 291.


� . ملاصدرا، اسفار، 2 / 292.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 40.


� . حسن‏زاده آملى، حسن، خيرالاثر در ردّ جبر و قدر، 201 _ 202.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 26.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 33.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 46.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 36.


� . فصوص الحكم، 252.


� . حسن‏زاده آملى، حسن، تعليقات كشف المراد، 463.


� . حسن‏زاده آملى، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 64 _ 66، چاپ اول، 1379.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، 49.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، 13.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه،.14.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه،.15.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه،.18.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، 22.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، 27.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، 28.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، 32.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، (چاپ اول)، 24.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، (چاپ اول)، 66.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، (چاپ اول)، 74.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، (چاپ اول)، 78.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، 57.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، 70.


� . حسن‏زاده آملى، الهى نامه، 76.


� . آل عمران / 20.


� . انعام، 20.


� . التوحيد، 21.


� . التوحيد، 21.


� . التوحيد، 22.


� . التوحيد، 18.


� . ملاهادی سبزواری در حاشيه اسفار (اسفار، 1 / 71) معانی وحدت وجود را "توحيد خاص" و "خاصّ الخاص" و "اخصّ الخواص" مى‏نامد، و توحيد كسانی را كه با تكلّم به كلمه "لا إله إلا اللّه‏" وجود و موجود را متعدد و جدا از هم مى‏دانند "توحيد عامى" كه اكثر مردم برآنند مى‏شمارد.


� . حسن زاده آملى، حسن، ممد الهمم در شرح فصوص الحكم، 107.


� . سبحانى، جعفر، تلخيص الالهيات، (تلخيص على ربانى گلپايگانى)، 128 _ 129.


� . سبحانى، جعفر، تلخيص الالهيات، (تلخيص على ربانى گلپايگانى)، 57.


� . التوحيد، 430 _ 431.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 55 _ 56.


� . مائده، 63.


� . التوحيد، 167 _ 168.


� . التوحيد، 432.


�. امام رضا علیه السلام : وَ أَمَّا الْأَعْمَالُ وَ الْحَرَكَاتُ فَإِنَّهَا تَنْطَلِقُ لِأَنَّهَا لَا وَقْتَ لَهَا أَكْثَرَ مِنْ قَدْرِ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ فَإِذَا فَرَغَ مِنَ الشَّيْ‏ءِ انْطَلَقَ بِالْحَرَكَةِ وَ بَقِيَ الْأَثَرُ وَ يَجْرِي مَجْرَى الْكَلَامِ الَّذِي يَذْهَبُ وَ يَبْقَى أَثَرُه‏. التوحيد، 432.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 40.


� . گفتيم كه فلسفه معنای بساطت را كه برای بيان "جزء نداشتن" خداوند متعال به كار برده مى‏شود كاملا تحريف كرده، و آن را به معنای "نقصان نداشتن" و "كل اشيا بودن" و "سعه وجودی نامتناهى" مى‏گيرد!!


� . طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 278.


� . سبحانى، جعفر، محاضرات في الإلهيات، تلخيص على ربانى گلپايگانى، 51.


� . ملاصدرا، عرشيه، 220.


� . ملكى تبريزى، جواد، لقاء اللّه‏، 169 _ 170.


� . اصفهانى، محمد حسين، تحفه حكيم.


� . اصفهانى، محمد حسين، تحفه حكيم.


� . حسن‏زاده آملى، حسن، انه الحق، 67 _ 66.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، آموزش فلسفه، 2 _ 383.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علي بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 36.


� . ابن عربى، كتاب المعرفة، 29 _ 30.


� . حسن‏زاده آملى، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 64 _ 66، انتشارات تشيع، 1379.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 91 _ 92.


� . گر چه به كار بردن عنوان "مبدأ بودن" در مورد خداوند متعال تعبير مناسبی نيست، ولی اگر گاهی معتقدين به مخلوقيت واقعی اشيا اين تعبير را به كار مى‏برند منظور ايشان همان خالقيت خداوند متعال است، نه مبدأ تنزّل و تجلّی وجود اشيا بودنِ او، كه اساس تفكّر فلسفی و عرفانی را تشكيل مى‏دهد.


�. امام صادق علیه السلام مى‏فرمايند: إنّه ليس شيء إلّا يبيد أو يتغيّر أو يدخله التغيّر والزوال أو ينتقل من لون إلی لون، ومن هيئة إلی هيئة، ومن صفة إلی صفة، و من زيادة إلی نقصان، ومن نقصان إلی زيادة، إلّا ربّ العالمين. (كافى، 1 / 115؛ التوحيد، 314؛ بحار الأنوار، 4 / 182).


	هيچ چيزی نيست مگر اينكه از ميان مى‏رود و دگرگون مى‏شود ، يا اينكه تغيير و زوال را در آن راه است، يا اينكه از رنگی به رنگی ديگر، و از شكلی به شكل ديگر، و از صفتی به صفتی ديگر، و از زياده رو به نقصان، يا از نقصان رو به زيادی مى‏رود مگر پروردگار عالميان.


� . طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 169.


� . طباطبايى، محمد حسين، نهايه الحكمه، 177.


� . طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 118. در اين سخن گويا وجود شدّت و ضعف بين دو خطّ مستقيم، امرى مسلّم و مفروغ‏عنه انگاشته شده است!


� . مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 229.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة.


� . حسن زاده، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 61.


� . حسن‏زاده آملى، حسن، تعليقات كشف المراد، 502.


� . حاشيه اسفار، 1 / 71.


� . حاشيه اسفار، 6 / 22.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 352.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 395.


� . ملاصدرا، اسفار، 345.


� . گر چه هر كس مبانی فلسفی را پذيرفته باشد بايد سخن فوق را نيز بپذيرد و همه اجسام وماديات را در ذات خداوند موجود و حاضر بداند _ و تعالی اللّه‏ عن ذلك علوّاً كبيراً _ أما خود ملاصدرا اين عقيده را در نهايتِ سخافت شمرده و در رد آن مى‏گويد:... فمحال أن يكون المعقول تجسّماً، والمجسّم معقولاً. (عرشيه، 225).


اهل فلسفه در اينجا مى‏گويند: "همه اشيا _ حتّی اجسام و ماديات _ بدون حدودِ وجود خود، و به نحو أعلی و أتم در ذات خداوند وجود و حضور دارند".


اما ملاصدرا به بطلان اساس اين‏گونه پاسخ‏ها نيز معترف است و مى‏گويد: 


ولا تصغ إلی قول من يقول هذه المكوّنات الجسمانيّة وان كانت في حدود أنفسها جسمانيّة متغيّرة، لكنّها بالإضافة إلی ما فوقها من المبدأ الأوّل وعالم ملكوته ثابتة غير متغيّرة. وذلك لأن نحو وجود الشيء في نفسه لا يتبدّل بعروض الإضافة، وكون الشيء مادّيّاً عبارة عن خصوصيّات وجوده، ومادّيّة الشيء وتجرّده عنها ليسا صفتين خارجتين عن ذات، كما أنّ جوهريّة الجوهر ووجوده الخاصّ شيء واحد، وكذا عرضيّة العرض ووجوده، فكما أنّ وجوداً واحداً لا يكون جوهراً وعرضاً باعتبارين، كذلك لا يكون مجرّداً ومادّيّاً باعتبارين. (عرشيه، 225).


در اينجا ملاصدرا _ كه از يك طرف از مبانی فلسفی دست برنمى‏دارد، و از طرف ديگر به بطلان اين‏گونه پاسخ‏ها، كه البتّه تنها جواب اهل فلسفه در اين مورد مى‏باشد اعتراف كرده است _، در مقام چاره‏جويی _ همانند سوفسطائيان _ وجودِ حقيقی اشيای محسوس را انكار كرده، و آنها را سايه‏های اشيايی مى‏پندارد كه در ذات خداوند موجودند!!


او مى‏گويد: نعم لو قيل هذه الصورة المادّيّة حاضرة عنده تعالی بصورها المفارقة بالذات، وبتبعيّتها هي أيضا معلومة بالعرض، لكان موجّهاً. وقد مرّ أنّ ما عند اللّه‏ هي الحقائق المتأصّلة من الأشياء، ونسبتها إلی ما عند اللّه‏ كنسبة الظلّ إلی الأصل. (ملاصدرا، عرشيه، 225 _ 226).


البتّه روشن است كه با اين پاسخ اولا: اشكال رفع نشده، بلكه محكم‏تر مى‏گردد. ثانيا: اين عقيده مستلزم سوفسطائى‏گری و انكار وجود حقيقی اشيا است. ثالثا: اگر اشيا لا شى‏ء محضند پس بالعرض هم ممكن نيست معلوم واقع شوند، و اگر شيئيت دارند چگونه ملاصدرا آنها را از حضور و وجود در ذات خداوندی كه آن را نامتناهی مى‏داند خارج كرده، و وجود خداوند نامتناهی خود را محدود به غير آن اشيا مى‏كند؟! رابعا: لازم مى‏آيد كه علم خداوند به اشيا و مخلوقاتِ محسوس، حصولی باشد.


� . ابن عربى، كتاب المعرفة، 29 _ 30.


� . حسن‏زاده آملى، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 64 _ 66، چاپ اول، 1379.


� . رجوع شود به: سبزوارى، حاشيه اسفار، 1 / 136.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن مو سى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 37.


� . طباطبايى ، محمد حسين، نهاية الحكمة ، 18 _ 20.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 41.


� . رجوع شود به: ملاصدرا، اسفار، 6 / 16؛ طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 269؛ طباطبايى، محمد حسين، تعليقه اسفار، 1 / 45؛ مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 45 229؛ جوادى آملى، عبد اللّه‏، علیّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، فصل اول و دوم؛ خرازى، محسن، بداية المعارف الإلهيّة، 32 34؛ سبحانى، جعفر، الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل، 2 / 15 20؛ مصباح يزدى، محمد تقى، آموزش فلسفه، 2 / 372؛ مطهرى، مرتضى، مجموعه آثار، 4 / 219؛ مطهرى، مرتضى، پاورقى اصول فلسفه و روش رئاليسم، 5 / 92 _ 93.


� . طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 112 _ 113.


� . نهج البلاغه، خطبه 185؛ بحار الأنوار، 4 / 261.


� . التوحيد، 193؛ كافى، 1 / 116؛ احتجاج، 2 / 442؛ بحار الأنوار، 4 / 153.


� . طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 112.


� . سبزوارى، ملاهادى، حاشيه اسفار، 1 / 14.


� . اسفار، 6 / 15.


� . اين عقيده در اصل از پندارهای نادرست اهل سنّت و مخالفان مكتب عصمت؟عهم؟ است كه توسط عرفای سنّى‏مذهب به انديشه شيفتگان تفكّر عرفانی و فلسفی راه يافته است، علامه حلّی؟ق؟ در "نهج الحق" در مورد بطلان اعتقاد به وحدت خالق و خلق مى‏نويسد:


	... وخالف في ذلك جماعة من الصوفيِّة من الجمهور، فحكموا بأنّه تعالی يتّحد مع أبدان العارفين، حتی أنّ بعضهم قال: إنّه تعالی نفس الوجود، وكلّ موجود هو اللّه‏ تعالى! وهذا عين الكفر والإلحاد. والحمد لله الذي فضّلنا باتّباع أهل البيت دون أهل الأهواء الباطلة. (علامه حلی، نهج الحق وكشف الصدق، 57). 


	و "قواعد المرام" مى‏نويسد:


	البحث التاسع: حقيقة اللّه‏ تعالی غير معلومة لغيره بالكنه، خلافاً لجمهور المعتزلة والأشعريّ... احتجّ الخصم: بأنّ حقيقة اللّه‏ تعالی عين وجوده، ووجوده معلوم، فحقيقته معلومة. والمقدّمتان قد سبق بيانهما. جوابه: إنّ الأوسط في هذه الحجّة غير متّحد في المقدّمتين، فإنّ وجوده الذي هو عين حقيقته هو وجوده الخارجيّ الخاصّ، ووجوده المعلوم هو المحمول عليه وعلی غيره... وحينئذ لا تتمّ الحجّة. (بحرانی، ابن ميثم، قواعد المرام في علم الكلام، 75 _ 76)


� . التوحيد، 70 _ 72؛ بحار الأنوار، 4 / 222.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 151 _ 152؛ بحار الأنوار، 4 / 228.


� . ملاصدرا، شرح اصول كافى، شرح حديث اول از باب جوامع توحيد.


� . اصفهانى، محمد حسين، تحفة الحكيم.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 39.


� . تقسيم علم به دو قسم حصولی و حضوری اساسی نداشته و خلاف مقتضای برهان است. "مبدأ و معاد" مى‏نويسد: و چنانكه علم به حقيقت ذات او محال است، پس علم به حقيقت علم او نيز محال خواهد بود.ليكن معلوم است كه: [علم باری تعالی به معلومات]به عنوان حصول...صورت...نيست و همچنين به عنوان حضور ذوات معلومات نزد او نيست، زيرا كه اين معنا پيش از وجود آن‏ها معقول نيست و علم واجب تعالی به اشيا پيش از وجود آن‏ها مثل علم اوست به آن‏ها در وقت وجودش.پس علم او به نحوی ديگر است غير از اين دو نحو، و حقيقت آن بر ما معلوم نيست و دليلی بر انحصار راه علم در اين دو وجه نيست. (خوانسارى، جمال الدين؟ق؟، مبدأ و معاد، 16).


و در رساله "اعتقادات" آمده است: لا يجوز التفكير في كيفيّة علمه أنّه حضوريّ أو حصوليّ، ولا في سائر صفاته أكثر ممّا قرّروا و بيّنوا لنا، فإنّه يرجع إلی التفكّر في ذاته تعالی وقد نهينا عن التفكّر فيه في أخبار كثيرة. (علامه مجلسى ؟ق؟، اعتقادات، 20).


	... ولا يجب التفكّر في أنّه حضوريّ أو حصوليّ أو نحو ذلك. (شبّر، سيد عبد اللّه‏، حق اليقين، 25).


� . ملاصدرا مى‏نويسد: إنّ المعلول كما حقّقناه ليس إلّا نحواً خاصّاً من تعيّنات العلّة ومرتبة معيّنة من تجلّياتها، فمن عرف حقيقة العلّة عرف شؤونها وأطوارها، بخلاف من عرف المعلول فإنّه ما عرف علّته إلّا بهذا النحو الخاصّ. (اسفار، 2 / 363):


ومی نويسد: العلم ليس إلّا الوجود. (اسفار، 6 / 24):


و مى‏نويسد: كما أنّ وجود الأشياء علی ما هي عليها من توابع وجود الحقّ سبحانه، فكذا معقوليّتها وشهودها علی ما هي عليها، من توابع معقوليّة الحقّ ومشهوديّته. (اسفار، 2 / 363): 


سبزواری مى‏نويسد: إنّ معرفة حقيقة أيّ وجود كان بالحضور تستلزم معرفة مقدّماته. (حاشيه اسفار، 6 / 24).


و مى‏گويد: العلم ليس إلّا الوجدان، ومرتبة فوق التمام من حقيقة الوجود واجدة... لكلّ الوجودات التي دون تلك المرتبة بنحو أعلى، فهي عالمة بها. (حاشيه اسفار، 6 / 24).


البتّه روشن است كه با پذيرش اين سخنان در مورد حقيقت علم ديگر هرگز نمى‏توان گفت: إنّ العلم عبارة عن الوجود بشرط أن لا يكون مخلوطاً بمادّة. (ملاصدرا، عرشيه، 222). 


و نيز نمى‏توان گفت: علمه تعالی بالممكنات ليس... عين ذوات الممكنات الخارجيّة، لأنّ علمه قديم والممكنات كلّها حوادث. (ملاصدرا، عرشيه، 224). 


"لقاء اللّه‏" مى‏نويسد: وقد أفاد في ذلك فيلسوف العرب يعقوب بن اسحاق الكنديّ... بقوله: إذا كانت العلّة الأولی متّصلة بنا لفيضه علينا وكنّا غير متّصلين به إلّا من جهته علی قدر ما يمكن فينا ملاحظته علی قدر ما يمكن للمفاض عليه أن يلاحظ المفيض، فيجب أن لا ينسب قدر إحاطته بنا إلی قدر ملاحظتنا له لأنّها أغزر وأوفر وأشدّ استغراقاً...


گفتم همه ملك حسن سرمايه توست �
خورشيد فلك چو ذره در سايه توست �
�
گفتا غلطی ز ما نشان نتوان يافت �
از ما تو هر آنچه ديده‏ای پايه توست �
�
وتبصّر ممّا قدّمنا أنّه ما من موجود إلّا وهو علم الحقّ تعالی لأنّ علمه بما سواه حضوريّ إشراقيّ. (حسن‏زاده، حسن، لقاء اللّه‏، 198).


رساله لقاء اللّه برای دفاع از عقايد وحدت وجوديان، در ضمن كتابی به عنوان جلد نوزدهم شرح نهج البلاغه _ از علامه خويی _ چاپ شده است.


لازم به ذكر است كه علامه خويی علی رغم ديدگاه رساله لقاء اللّه‏، در كتاب خود به شدت به رد و ابطال عقيده وحدت وجود پرداخته است.


� . طباطبايى، محمد حسين، اصول فلسفه و روش رئاليسم، مقاله هفتم. در توضيحاتى كه در پاورقى كتاب "اصول فلسفه و روش رئاليسم" در مورد كلام فوق داده شده است اشتباه شده است زيرا معلوم است كه سخن فوق در مورد شناخت واقعيت وجود است نه مفهوم وجود، در حالى كه در پاورقى كتاب چنين پنداشته شده است كه بحث متن كتاب در مورد علم به مفهوم وجود است نه علم حضورى به حقيقت آن.


� . شیخ طوسی؟ق؟ مى‏فرماید: إنّ الطريق إلی إثباته تعالی وإثبات صفاته أفعاله، فلا يجوز أن يثبت علی صفة لا يدلّ عليها الفعل إمّا بنفسه أو بواسطة، لأنّا إن لم نراع هذا الأصل لزم أن يكون له كيفيّة وكمّيّة وغير ذلك من الأقوال الفاسدة، وذلك باطل. (شيخ طوسی، الاقتصاد، 37).


	و مى‏فرماید: وقد بيّنا أنّه لا يجوز إثباته علی صفة لا يقتضيها الفعل لا بنفسه ولا بواسطة. (شيخ طوسی، الاقتصاد، 41).


	"قواعد المرام" مى‏نویسد: البحث التاسع: حقيقة اللّه‏ تعالی غير معلومة لغيره بالكنه، خلافاً لجمهور المعتزلة والأشعريّ.


	لنا: أنّها غير معلومة بالبديهة _ وهو بديهيّ _، ولا بالنظر لأن تعريف الشيء إمّا أن يكون بنفسه _ وهو باطل مطلقاً كما علمت _، أو بما يكون داخلاً فيه، أو بما يكون خارجاً عنه، أو بما يتركّب عنهما. والأوّل والثالث في حقّ الواجب لذاته محال، إذ لا جزء له، والثاني هو التعريف بالاسم أو بالرسم الناقص، وقد علمت أنّ التعريف بالاسم أو الصفة إنّما يفيد تصور أمر ما له ذلك الاسم أو تلك الصفة، فأمّا حقيقة ذلك الشيء مما لا يفيد الاسم أو الصفة، فإذن شيء من أسماء اللّه‏ تعالی وصفاته التي تعتبرها أذهاننا له لا يوجب تصوّر حقيقته بالكنه.


	احتج الخصم: بأنّ حقيقة اللّه‏ تعالی عين وجوده، ووجوده معلوم، فحقيقته معلومة. والمقدّمتان قد سبق بيانهما.


	جوابه: أنّ الأوسط في هذه الحجّة غير متّحد في المقدّمتين، فإنّ وجوده الذي هو عين حقيقته هو وجوده الخارجيّ الخاصّ ووجوده المعلوم هو المحمول عليه وعلی غيره... وحينئذ لا تتمّ الحجّة. (بحرانی ابن ميثم، قواعد المرام في علم الكلام، 75 _ 76).


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 151؛ بحار الأنوار، 4 / 228.


� . الاحتجاج، 1 / 198؛ بحار الأنوار، 4 / 253.


� . تحف العقول، 4 / 244؛ بحار الأنوار، 4 / 301.


� . بحار الأنوار، 4 / 253، از احتجاج.


� . بحار الأنوار، 4 / 253، از احتجاج.


� . امام رضا و امام سجاد عليهماالسلام مى‏فرمايند: إلهي بدت قدرتك ولم تبد هيئته، فجهلوك وبه قدّروك، والتقدير علی غير ما به وصفوك، وإنّي بريء يا إلهي من الّذين بالتشبيه طلبوك، ليس كمثلك شيء، إلهي ولن يدرکوك، وظاهر ما بهم من نعمك دليلهم عليك لو عرفوك، وفي خلقك يا إلهي مندوحة أن يتناولوك، بل سوّوك بخلقك فمن ثمّ لم يعرفوك، واتّخذوا بعض آياتك ربّا فبذلك وصفوك، تعاليت ربّي عمّا به المشبّهون نعتوك. (بحار الأنوار، 3 / 293).


� . بحار الأنوار، 3 / 193.


� . كافى، 1 / 97؛ بحار الأنوار، 4 / 26.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 152 _ 153؛ التوحيد، 39 _ 40؛ بحار، 4 / 230.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 153؛ بحار الأنوار، 4 / 23.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 171؛ بحار الأنوار، 1 / 132.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 175؛ بحار الأنوار، 10 / 315.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علي بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 9.


� . بر اساس دلالت نصوص فراوان و غيرقابل انكار، خداوند متعال در عالم ذر (موجودات كوچك) معرفت خود را به بندگان عطا فرموده، و از همگان بر ربوبيت خويش و ولايت اوليای خود پيمان گرفته است. در جای خود به طور مفصّل بيان شده است كه تعريف عالم ذر نيز بر اساس معرفی خداوند از جهت ارائه آيات و مخلوقات اوبوده است، و كسانی كه معرفت عالم ذر را معرفتی در عرض شناخت خداوند از راه دلالت آثار و افعال او مى‏شمارند بر خطا مى‏باشند. برخی از كسانی كه معرفت و شهود ذات خداوند را امری ممكن مى‏دانند، به افزوده آخر دعای امام حسين علیه السلام در روز عرفه استناد مى‏كنند، برای بيان اشتباه اين افراد اين گفتار مرحوم مجلسی را مى‏آوريم:


"قد أورد الكفعميّ "ره" أيضاً هذا الدعاء في البلد الأمين، وإبن طاووس في مصباح الزائر كما سبق ذكرهما، ولكن ليس في آخره فيهما بقدر ورق تقريباً وهو من قوله "إلهي أنا الفقير في غناي" إلی آخر هذا الدعاء، وكذا لم يوجد هذه الورقة في بعض النسخ العتيقة من الإقبال أيضاً، وعبارات هذه الورقة لا تلائم سياق أدعية السادة المعصومين أيضاً، وإنّما هي علی وفق مذاق الصوفيّة، ولذلك قد مال بعض الأفاضل إلی كون هذه الورقة من مزيدات بعض مشايخ الصوفيّة ومن إلحاقاته وإدخالاته. وبالجملة هذه الزيادة إمّا وقعت من بعضهم أولاً في بعض الكتب، وأخذ إبن طاووس عنه في الإقبال غفلة عن حقيقة الحال، أو وقعت ثانياً من بعضهم في نفس كتاب الإقبال، ولعلّ الثاني أظهر علی ما أومأنا إليه من عدم وجدانها في بعض النسخ العتيقة وفي مصباح الزائر، واللّه‏ أعلم بحقائق الأحوال. (بحار الأنوار، 98 / 227).


كفعمی "ره" هم در کتاب بلد الأمين، و ابن طاووس هم در مصباح الزائر همان طور که قبلا گفتیم این دعا را آورده‌اند، ولی در آخر آن دو کتاب تقریبا به اندازه ورقی از آن نیست، و آن "إلهي أنا الفقير في غناي" تا آخر این دعا می‌باشد، و هم چنین این ورقه در بعضی نسخ عتيقه کتاب اقبال وجود ندارد، و عبارات این ورقه با سياق ادعيه سادات معصومين نیز هم‌خوانی ندارد، و فقط بر وفق مذاق صوفيه می‌باشد، و لذا بعضی از افاضل این ورقه را از مزيدات بعضی مشايخ صوفیه و الحاقات و ادخالات ایشان نشان کرده‌اند. و خلاصه این زيادت یا در ابتدا توسط بعضی از ایشان در برخی كتب واقع شده، و ابن طاووس با غفلت از حقيقت حال آن را در اقبال آورده است، و یا اینکه ثانياً توسط بعضی از ایشان در نفس كتاب اقبال اضافه شده است، و شاید بنابر آنچه که گفتیم که در بعضی نسخ عتيقه اقبال و در مصباح الزائر نیز یافت نشده است احتمال دومی اظهر باشد، واللّه‏ أعلم بحقائق الأحوال.


� . بحار الأنوار، 3 / 260؛ از توحيد و معانى الأخبار.


�. التوحيد، 48؛ بحار الأنوار ، 4 / 276.


� . بحار الأنوار ، 3 / 193.


� . بحار الأنوار 4 / 303 ، از جامع الأخبار.


� . التوحيد ، 141.


� . التوحيد ، 141.


� . بحار الأنوار ، 4 / 228.


� . التوحيد ، 286.


� . بحار الأنوار ، 4 / 304.


� . قمّی: مفاتيح الجنان ، دعاى صباح ، از مجلسى ؟ق؟ ، از مصباح سيد بن طاووس.


� . جامع الأخبار، 6؛ بحار الأنوار ، 95 / 158.


� . قمّی، مفاتيح الجنان ، دعاى مشلول.


� . بحار الأنوار ، 95 / 170.


� . إثبات الهداة، 1 / 47؛ بحار الأنوار، 5 / 250، از بصائر الدرجات.


� . علل الشرايع، 1 / 117؛ بحار الأنوار، 5 / 243.


�. بحار الأنوار، 95 / 82.


� . بحار الأنوار، 5 / 223، از محاسن.


� . إثبات الهداة، 1 / 50، از قرب الإسناد.


� . اثبات الهداة، 1 / 48، از التوحيد.


� . كافى، 1 / 163.


� . بحار الأنوار، 5 / 222، از محاسن.


� . إثبات الهداة، 1 / 44، از كافى؛ التوحيد، 412.


� . بحار،4 / 253، از احتجاج.


� . التوحيد، 410.


� . نساء / 79.


� . يوسف / 53.


� . نور / 21.


� . حجرات / 18.


� . التوحيد، 142؛ بحار الأنوار، 4 / 161.


� . بحار الأنوار، 95 / 421.


� . التوحيد، 363.


� . بحار الأنوار، 95 / 257.


� . بحار الأنوار، 4 / 161، از التوحيد.


� . بحار الأنوار، 95 / 204.


� . قمّي: مفاتيح الجنان، دعاء أبي حمزة الثماليّ.


� . قمّی، مفاتيح الجنان، دعای أبی حمزه ثمالی.


� . بحار الأنوار، 95 / 425.


� . بحار الأنوار، 95 / 338.


� . بحار الأنوار، 4 / 179.


� . بحار الأنوار، 4 / 179.


� . نور الثقلين، 1 / 735 _ 736، از عيون الأخبار.


� . بحار الأنوار، 95 / 404.


� . التوحيد، 28.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، عليّ بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 130.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علي بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 17 _ 18.


� . كافى، 1 / 80.


� . كافى، 1 / 84؛ بحار الأنوار، 10 / 197.


� . ملاصدرا، اسفار، 2 / 294.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علي بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 26.


� . رجوع كنيد به: كافى، 1 / 143؛ التوحيد، باب 12؛ بحار الأنوار، 4 / باب 1 _ 3 _ 5.


� . التوحيد، 457؛ امالى صدوق؟ق؟، 417؛ بحار الأنوار، 3 / 259، از امالى صدوق؟رح؟‏.


� . محاسن، 1 / 238؛ بحار الأنوار، 3 / 264، از محاسن.


� . تفسير قمى، 1 / 25 _ 26؛ بحار الأنوار، 3 / 260، از تفسير قمى؟ق؟.


� . كافى، 1 / 91؛ التوحيد، 283؛ بحار الأنوار، 3 / 264، از توحيد صدوق؟رح؟‏.


� . تفسير عيّاشى، 1 / 163؛ بحار الأنوار، 3 / 257، از تفسير عياشى؟ق؟.


� . و اميرالمؤمنين علیه السلام مى‏فرمايند: الكفر علی أربع دعائم، علی التعمّق والتنازع والزيغ والشقاق؛ فمن تعمّق لم ينب إلی الحقّ، ومن كثر نزاعه بالجهل دام عماه عن الحقّ. (بحار الأنوار، 65 / 348).


	و مى‏فرمايند: والغلو [وفي رواية أخرى: العتوّ] علی أربع شعب علی التعمّق والتنازع والزيغ والشقاق؛ فمن تعمّق لم ينته إلی الحقّ ولم يزدد إلبا غرقاً في الغمرات لا تنحسم منه فتنة إلّا غشيته أخرى، فهو يهوي في أمر مريج. (بحار الأنوار، 65 / 348؛ 69 / 89).


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علي بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 25 _ 26.


� . طباطبايى، محمد حسين، الميزان، 19 / 53.


� . كافى 1 / 86؛ التوحيد، 283؛ عيون الاخبار، 1 / 133؛ بحار الانوار، 3 / 267.


� . نهج البلاغه، خطبه اول.


� . التوحيد، 40؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 153، بحار الأنوار، 4 / 230.


� . گاهی وحدت وجوديان مى‏گويند: ما با كسانی كه قائل به اتّحاد و حلول ذات خداوند در مخلوقات مى‏باشند، و نيز با كسانی كه خدا و خلق را شبيه هم مى‏دانند تفاوت داريم، زيرا اعتقاد به حلول و اتّحاد و شباهت خالق و خلق تنها در صورتی ممكن است كه ما دو موجود قبول داشته باشيم. در حالی كه ما يك موجود بيشتر قبول نداريم!! با توجه به آنچه بيان داشتيم روشن است كه: اين سخن ايشان نه تنها گويای اعتقاد آنان به شباهت ذات خداوند با سنخ وجود خلقی _ چه موجود باشد و چه موجود نباشد _ است، بلكه مساوی با انكار وجود خداوند مى‏باشد. و گويا وحدت وجوديان اين عقيده را از اعتقاد به حلول و اتّحاد بهتر و معقول‏تر پنداشته‏اند كه به اين صراحت از آن گريخته، و به اين پناه آورده‏اند!! در مناظره رسول خدا؟ص؟ با بت‏پرستان آمده است:


	فقال رسول اللّه؟ص؟: أخطأتم الطريق وضللتم، أمّا أنتم... فقد وصفتم ربّكم بصفة المخلوقات، أو يحلّ ربّكم في شيء حتّی يحيط به ذاك الشيء، فأيّ فرق بينه إذا وبين سائر ما يحلّ فيه من لونه وطعمه ورائحته ولينه وخشونته وثقله وخفته، ولم صار هذا المحلول فيه محدثاً قديماً دون أن يكون ذلك محدثاًوهذا قديماً؟ وكيف يحتاج إلی المحالّ من لم يزل قبل المحالّ وهو كان لم يزل، وإذا وصفتموه بصفة المحدثات في الحلول فقد لزمكم أن تصفوه بالزوال، وما وصفتموه بالزوال والحدوث فصفوه بالفناء، لأنّ ذلك أجمع من صفات الحالّ والمحلول فيه، وجميع ذلك متغيّر الذات، فإن كان لم يتغيّر ذات الباري تعالی بحلوله في شيء جاز أن لا يتغيّر بأن يتحرّك ويسكن ويسودّ ويبيضّ ويحمرّ ويصفرّ وتحلّه الصفات التي تتعاقب علی الموصوف بها حتّی يكون فيه جميع صفات المحدثين ويكون محدثاً، تعالی اللّه‏ عن ذلك علوّاً كبيراً.


ثم قال رسول اللّه‏ صلى ‏الله ‏عليه ‏و‏آله: فإذا بطل ما ظننتموه من أن اللّه‏ يحلّ في شيء فقد فسد ما بنيتم عليه قولكم. قال: فسكت القوم وقالوا: سننظر في أمورنا. (احتجاج، 1 / 22).


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، عليّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 25.


� . حسن زاده آملى، حسن، انه الحق، 42.


� . حسن زاده، حسن، وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، 76.


� . شرح قيصرى، 143.


� .‌ حسن‏زاده آملى، حسن، انه الحق، 42


� . حسن زاده آملى، حسن، انه الحق، 45.


� . 2 / 226 / ط 1 رحلى.


� . حسن زاده آملى، حسن، انه الحق، 46.


� . التوحيد، 453؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 190؛ بحار الانوار 10 / 337.


� . التوحيد، 246؛ بحار الانوار، 10 / 197.


� . حسن زاده آملى، حسن، انه الحق، 61.


� . حسن زاده آملى، حسن، انه الحق، 69.


� . ملكى تبريزى، ميرزا جواد، لقاء اللّه‏، 192.


� . عيون الاخبار، 1 / 153؛ بحار الأنوار، 4 / 230، از التوحيد و عيون الأخبار.


� . التوحيد، 80؛ بحار الأنوار، 3 / 299، از التوحيد صدوق؟رح؟‏.


� . در انديشه متأخّر فلسفی و عرفانی كه صرفا به وحدت وجود و عينيت تمامی اشيای مادی و دارای زمان و مكان با ذات خداوند كشانده شده است، مسأله تجرد و بساطت وجود، به تحولات و تغييرات اساسی انجاميده و موجب شده است كه: معنای آن به سوی سعه وجودی و عدم تناهی ذاتی تحريف شود، شگفت است كه چگونه اهل فلسفه و عرفان هنوز هم به تدوين و تشريح قواعدی مى‏پردازند كه حتّی در نظر خود ايشان كاملا پوچ و بى‏اساس است.


� . اهل فلسفه و عرفان در قسم علوم طبيعی و افلاك‏شناسی و امثال آن، عقايد بسيار موهونی داشتند، زمين را مركز جهان مى‏دانستند و اجرام آسمانی را ميخكوب بر سقف آسمان پنداشته، مدارهای حركت آن‏ها را افلاكی در گردش به گرد زمين مى‏شمردند. ايشان با ظهور علوم جديد دست از همه پندارهای خود در اين باره برداشتند، و ديگر از آن‏ها هيچ سخنی به ميان نمى‏آورند. ولی با اينكه مكتب علم وحی و نبوت پيوسته پرده از بطلان اصل و فرع اعتقادات آنان در قسم الهيات برداشته، و عقايد ايشان در اين باره را از اساس باطل دانسته است، هنوز هم بر ترويج و تدريس آن‏ها كوشايند، و پيوسته اصرار مى‏ورزند كه عقايد مكتب وحی را بر طبق پندارهای نادرست خويش تأويل كنند.


� . مطهرى، مرتضى، پاورقى اصول فلسفه و روش رئاليسم، 1 _ 3 / 510.


� . ممكن است كسی خيال كند كه بين عددی بودنِ شى‏ء با دارای اجزا بودنِ آن ملازمه‏ای وجود ندارد، و مجردات در عين اينكه متعددند اما دارای جزء نيستند؛ بطلان اين عقيده واضح است؛ زيرا بدون شك هر دو موجودِ مجرد، نسبت به وجود يك فرد از آن‏ها از وجود بيشتری برخوردار است، و هر يك از آن دو، جزئی از كلّ آن‏ها مى‏باشد.و چنانچه كسی بپندارد كه: "اگر موجود مجردی داشته باشيم و مجرد ديگری هم با آن فرض شود، بر وجود آن‏ها افزوده نشده است، و وجود يكی و دوتای آن‏ها مساوی است"، معنای جزء و كل، و كمتر و بيشتر، و زياده و نقصان، و واحد و كثير را درك نكرده است. علاوه بر اينكه فلسفه مى‏گويد: "مجردات، نسبت به اشيايی كه در مراتب پايين‏تر از وجود آن‏هايند معطی و مفيض وجود مى‏باشند، و معطی هر چيزی بايد فاقد آن نباشد"، لذا در نظر ايشان تمامی معلولات حتّی اجسام و ماديات با سلب حدود عدمی آن‏ها (يعنی بدون اينكه وجود علّت، محدود به وجود آن‏ها گردد) ، به عين وجود متجزی و قابل انقسام خود در ذات علل مجرد و _ علّة‏العلل كه خود خداوند است _ حضور دارند. ايشان وقتی كه مى‏گويند "مراتب بالاتر دارنده وجود مراتب نازل‏تر به نحو اعلی و اتم مى‏باشند"، منظورشان اين است كه: حدود عدمی آن‏ها در ذات علّت نيست"، و منظورشان از اين سخن نيز اين است كه: وجودِ علّت (خداوند)، وسيع‏تر از ساير اشيا بوده، و محدود به اجزا و حدود وجود آن‏ها نمى‏باشد، نه اينكه اجزا و ابعاض مقداری و قابل انقسام اشيا خارج از وجود خداوند باشد. با توجه به اين قواعد و مبانی و توضيحاتی كه بيان شد، ديگر بسيار عجيب است كه كسی تمامی اشيای دارای زمان و مكان و ا جزا و مقادير را در وجود علل مجرد _ بلكه در نفس وجود خداوند متعال _ حاضر و موجود بداند، و باز هم ادعا كند كه: وجود خدا و ساير مجردات بدون زمان و مكان و اجزا مى‏باشد!!


� . كافى، 1 / 83 _ 84؛ بحار الأنوار، 3 / 258.


� . التوحيد، 59 _ 60؛ بحار الأنوار، 3 / 298.


� . احتجاج، 2 / 349؛ بحار الأنوار، 10 / 185.


� . در احتجاج: النسيم.


� . احتجاج، 2 / 339؛ بحار الأنوار 10 / 168 _ 169.


� . احتجاج، 442 _ 443؛ بحار الأنوار، 4 / 153.


� . بحار الأنوار، 3 / 193.


� . بحار الأنوار، 3 / 154.


� . التوحيد، 97 _ 98؛ بحار الأنوار، 3 / 301.


� . التوحيد، 314؛ بحار الأنوار، 4 / 182.


� . التوحيد، 105؛ بحار الأنوار، 3 / 263.


� . التوحيد، 99؛ بحار الأنوار، 3 / 302.


� . التوحيد، 143؛ بحار الأنوار، 4 / 161.


� . التوحيد، 42؛ بحار الأنوار، 4 / 269.


� . التوحيد، 61؛ بحار الأنوار، 4 / 291.


� . كافى، 1 / 116؛ بحار الأنوار، 4 / 153.


� . بحار الأنوار، 3 / 196.


� . التوحيد، 439؛ بحار الأنوار، 10 / 316.


� . التوحيد، 37؛ بحار الأنوار، 4 / 229.


� . فلسفه كهن، تعداد اين واسطه‏ها و عقول مجرد را منحصر به ده عدد مى‏دانست، متأخرين از اصل اين عقيده برنگشته‏اند اما تعداد آن‏ها را تعيين نمى‏كنند (رجوع كنيد به: طباطبايى، محمد حسين، بداية الحكمة، 174؛ نهاية الحكمة، 317) معنای تجرد و بساطت نيز در نظر فلاسفه متأخر، با ديدگاه پيشينيان كاملا متفاوت و متناقض است، تبيين و پذيرش هر دو عقيده در كتاب‏های فلسفى، نشانه عدم تأمل و توجه شايسته به مطلب است.


� . در گفت‏وگوی ميان پيامبر گرامی؟ص؟ با ثنويان آمده است:


	... فأنكرنا أن يكون فاعل واحد يفعل الشيء وضدّه، بل لكلّ واحد منهما فاعل، ألا تری أنّ الثلج محال أن يسخن كما أنّ النار محال أن تبرد، فأثبتنا لذلك صانعين قديمين ظلمة ونوراً. فقال لهم رسول اللّه‏ صلى ‏الله ‏عليه ‏و‏آله: أفلستم قد وجدتم سواداً وبياضاً وحمرة وصفرة وخضرة وزرقة، وكلّ واحدة ضدّ لسائرها لاستحالة اجتماع مثلين منها في محلّ واحد كما كان الحرّ والبرد ضدّين لاستحالة اجتماعهما في محلّ واحد؟ قالوا: نعم. قال: فهلّا أثبتم بعدد كلّ لون صانعاً قديماً ليكون فاعل كلّ ضدّ من هذه الألوان غير فاعل الضدّ الآخر؟ قال: فسكتوا. (طبرسى، الاحتجاج، 1 / 21).


� . انعام / 101 _ 107.


� . التوحيد، 68؛ بحار الأنوار، 3 / 291.


� . التوحيد، 69؛ بحار الأنوار، 3 / 299.


� . بحار الأنوار، 10 / 178، از احتجاج.


� . التوحيد، 91؛ بحار الأنوار، 3 / 224.


� . التوحيد، 75؛ بحار الأنوار، 3 / 300.


� . طباطبايى، محمّد حسين، نهاية الحكمة، 315 _ 316.


� . طباطبايى، محمّد حسين، نهاية الحكمة، 320.


� . احتجاج، 2 / 344؛بحار الأنوار، 4 / 321.


� . التوحيد، 187.


� . طباطبايى، محمّد حسين، نهاية الحكمة، 316.


� . رجوع شود به: مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 44.


� . طباطبايى، محمّد حسين، نهاية الحكمة، 316 _ 317.


� . طباطبايى، محمّد حسين، نهاية الحكمة، 319.


� . مطهرى، مرتضى، اصول فلسفه و روش رئاليسم، 4 / 13.


� . بقره / 20 .


� . كافى، 1 / 135؛ التوحيد، 43؛ بحار الانوار، 4 / 270.


� . كافى، 1 / 120؛ التوحيد،63 _ 186؛ بحار الانوار 4 / 174.


� . مصباح يزدى، محمّد تقى، حاشيه بحار الأنوار، 58 / 47.


� . تفسير "الميزان" مى‏نويسد:


إنّ من الضروريّ أنّ النشأة نشأة المادّة والحاكم فيها قانون التحوّل والتكامل، فما من موجود من الموجودات التي هي أجزاء هذا العالم إلّا وهو متدرّج الوجود متوجّه من الضعف إلی القوّة ومن النقص إلی الكمال في ذاته وفي جميع توابعه ولواحقه من الأفعال والآثار. ومن جملتها الإنسان الذي لا يزال يتحوّل ويتكامل في وجوده وأفعاله و آثاره التي منها آثاره التي يتوسّل إليها بالفكر والإدراك. فما من واحد منّا إلّا وهو يری نفسه كلّ يوم أكمل من أمس ولا يزال يعثر في الحين الثاني علی سقطات في أفعاله وعثراث في أقواله الصادرة منه في الحين الأوّل، وهذا أمر لا ينكره من نفسه إنسان ذو شعور. (طباطبايی، محمد حسين، تفسير الميزان، 1 / 66).


� . تفسير قمّى، 2 / 217؛ بحار الأنوار، 9 / 231.


� . تين، 4 _ 5.


� . التوحيد، 330؛ بحار الأنوار، 3 / 281.


� . تحف العقول، 244؛ بحار الأنوار،4 / 301.


� . التوحيد، 439؛ بحار الأنوار، 10 / 317.


� . بحار الأنوار، 10 / 346 _ 347، از احتجاج.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، حاشيه بحار الأنوار، 58 / 48.


� . رجوع كنيد به: "سراب عرفان"، بخش دوم: گريز اهل عرفان از دليل و برهان، از مؤلف.


� . لازم به ذكر است كه بر اساس مبانی ايشان تصور هر گونه حركت و صعود و نزول برای مراتب وجود محال ذاتی بوده، و مانند استحاله تصور جابجايی در مراتب اعداد، تصور سير و حركت مزبور خلاف ذات مرتبه‏بودن مراتب است.


� . فاطر، 2 _ 1 .


� . فرقان، 24 .


� . زمر، 74 .


� . انبياء، 38 .


� . حجر، 50 _ 52.


� . حجر، 57 _ 58.


� . حجر، 61 _ 62.


� . حجر، 67 _ 70


� . بحار الأنوار، 4 / 12، از التوحيد و معانى الأخبار.


� . بحار الأنوار، 4 / 13، از التوحيد.


� . علامه حلّی ؟ق؟ مى‏فرمايد: المسألة الثانية عشرة فی أنّه تعالی ليس بمتحيّز قال: (والتحيّز). أقول: هذا عطف علی الزائد أيضاً، فإنّ وجوب الوجود يقتضي نفي التحيّز عنه تعالى، وهذا حكم متّفق عليه بين أكثر العقلاء وخالف فيه المجسّمة، والدليل علی ذلك أنّه لو كان متحيّزاً لم ينفكّ عن الأكوان الحادثة وكلّ ما لا ينفكّ عن الحادث فهو حادث _ وقد سبق تقرير ذلك _ وكلّ حادث ممكن فلا يكون واجباً هذا خلف، ويلزم من نفي التحيّز نفي الجسميّة.


و مى‏فرمايد: قال: (والجهة). أقول: هذا حكم من الأحكام اللازمة لوجوب الوجود وهو معطوف علی الزائد، وقد نازع فيه جميع المجسّمة فإنّهم ذهبوا إلی أنّه تعالی جسم في جهة وأصحاب أبي عبد اللّه‏ بن كرّام اختلفوا، فقال محمد بن الهيصم: إنّه تعالی في جهة فوق العرش لا نهاية لها والبعد بينه وبين العرش أيضاً غير متناه. وقال بعضهم: البعد متناه. وقال قوم منهم: إنّه تعالی علی العرش كما تقوله المجسّمة، وهذه المذاهب كلّها فاسدة لأنّ كلّ ذي جهة فهو مشار إليه ومحلّ للّكوان الحادثة فيكون حادثاً فلا يكون واجباً. (علامه حلّی، شرح تجريد،406 / 407).


ابن ميثم ؟ق؟ مى‏فرمايد: البحث الرابع: أنّه تعالی ليس في مكان ولا جهة ولا حيّز، خلافاً للكرّاميّة، فإنّهم اتّفقوا علی أنّه تعالی في جهة: ثمّ زعمت الهيصميّة أنّه فوق العرش في جهة لا نهاية لها وبينه وبين العرش بعد غير متناه، وزعمت العابديّة أنّ بينهما بعداً متناهيّاً، وقال بعض الهيصميّة إنّه علی العرش كما ذهب إليه سائر المجسّمة.


لنا وجوه: (الأول) إنه لو كان في مكان لم يخل عن الأكوان الحادثة، واللازم باطل فالملزوم كذلك. أمّا الملازمة: فلأنّ كونه في المكان إن كان أوّل كون له فهو كون الحدوث، أو كوناً ثانياً إما في ذلك المكان وهو السكون، أو في غيره وهو الحركة. وعلی التقديرات فهي حادثة ولا خلو للكائن عنها لما مرّ. وأمّا بطلان اللازم، فلأنّه لو لم يخل عن الأكوان الحادثة لكان حادثاً علی ما مرّ أيضاً، وكلّ حادث ممكن فالواجب ممكن. هذا خلف.


(الثاني) لو كان في مكان أو جهة أو حيّز لاستحال قيامه في الوجود بدونه، واللازم باطل فالملزوم كذلك. بيان الملازمة: أنّ كلّ ما كان في الحيّز أو المكان فإنّه لا ينفكّ عن مقدار وشكل، وكلّ ما كان كذلك استحال استغناؤه في الوجود عن الحيّز والمكان، والمقدّمتان جليّتان. بيان بطلان اللازم: أنّه لو كان كذلك لكان قيامه في الوجود موقوفاً علي وجود الغير وكان مفتقراً في وجوده إلي الغير. هذا خلف.


(الثالث) أنّه ثبت في علم الهيئة والمجسطيّ أنّ السماوات والأرض كريّة، وإذا كانت كذلك كانت الجهة التي فوق رأس من كان ببلاد المشرق بعينها أسفل لمن كان ببلاد المغرب وبالعكس، فلو كان سبحانه في جهة فوق لكان كونه فوقاً لقوم مستلزماً لكونه أسفل لقوم آخرين، وذلك ممّا يأباه الخصم وينكره. (بحرانی، ابن ميثم، قواعد المرام في علم الكلام، 70).


� . امالى شيخ طوسى؟ق؟، 220؛ بحار الأنوار، 10 / 56.


� . التوحيد، 78؛ بحار الانوار، 4 / 294.


� . بحار الأنوار، 3 / 309، از امالى صدوق؟ق؟.


� . التوحيد، 179؛ بحار الأنوار، 3 / 327.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 151؛ التوحيد، 37؛ بحار الانوار، 4 / 229.


� . التوحيد، 37؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 151؛ بحار الأنوار، 4 / 229.


� . ملكى تبريزى، ميرزا جواد، لقاء اللّه‏، 169.


� . مطهرى، مرتضى، اصول فلسفه و روش رئاليسم، پاورقى، / 106 5


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، عليّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 36.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، عليّ بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 26.


� . ملاصدرا، اسفار، 7 / 231 _ 232.


� . طباطبايى، محمد حسين، الميزان، 8 / 250 _ 253.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، تعليقة على نهاية الحكمة، 236.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، آموزش فلسفه، 1 / 59.


� . مصباح يزدى، محمد تقى، آموزش فلسفه، 1 / 60.


� . طباطبايى، محمد حسين، نهاية الحكمة، 232 ، به نقل از ارسطو.


� . التوحيد، 179، بحار الأنوار، 3 / 327.


� . نهج البلاغه، خطبه 186؛ بحار الأنوار، 4 / 254.


� . التوحيد، 77؛ بحار الأنوار، 4 / 294.


� . التوحيد، 34؛ بحار الأنوار، 4 / 229.


� . التوحيد، 34؛ بحار الأنوار، 4 / 229.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 124.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 151 _ 152؛ التوحيد، 37 _ 38؛ بحار الانوار 4 / 229.


� . نهج البلاغة، خطبه اول.


� . التوحيد، 118؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 116؛ بحار الانوار 4 / 4.


� . التوحيد، 162؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 125؛ بحار الانوار 3 / 318.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 115؛ التوحيد، 116؛ بحار الانوار 4 / 28.


� . التوحيد، 117 _ 118؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 115 _ 116؛ بحار الانوار، 4 / 3.


� . التوحيد، 153؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 119 _ 120؛ بحار الانوار، 4 / 11.


� . ملاصدرا، اسفار، 2 / 294.


� . ملاصدرا، اسفار، 2 / 291.


� . ملاصدرا، اسفار، 2 / 292.


� . طباطبايى، محمد حسين، تفسير الميزان، 8 / 250 _ 253.


� . طباطبايى، محمد حسين، تفسير الميزان، 8 / 269.


� . طباطبايى، محمد حسين، تفسير الميزان، 8 / 269.


� . نحل، 78 .


� . بحار الأنوار، 3 / 149.


� . بحار الأنوار، 3 / 147.


� . التوحيد، 133؛ بحار الأنوار، 3 / 323.


� . كافى، 1 / 96 _ 97؛ التوحيد، 110؛ بحار الانوار، 4 / 56.


� . ديوان مثنوى گلشن راز


� . قال صاحب مفتاح السعادة: قال _ أبو حامد الغزاليّ في بعض مؤلّفاته: كنت في بدايتي منكراً لأحوال الصالحين ومقامات العارفين حتّی حظيت بالواردات، فرأيت اللّه‏ تعالی في المنام. فقال له: يا أبا حامد، قلت: أو الشّيطان يكلّمني؟ قال لا. بل أنا اللّه‏ المحيط بجهاتك الستّ. ثم قال: يا أبا حامد! ذر أساطيرك وعليك بصحبة أقوام جعلتهم في أرضي محلّ نظري، وهم أقوامٌ باعوا الدارين بحبّي. فقلت: بعزّتك إلّا أذقتني برد حسن الظنّ بهم. فقال: قد فعلت ذلك والقاطع بينك وبينهم تشاغلك بحبّ الدنيا، فاخرج منها مختاراً قبل أن تخرج منها صاغراً، فقد أمضيت عليك نوراً من أنوار قدسي، فقم وقل. قال: فاستيقظت فرحاً مسروراً وجئت إلی شيخ يوسف النسّاج فقصصت عليه المنام فتبسّم وقال: يا أبا حامد! هذا ألواحنا في البداية فمحوناها، بلی إن صحبتني سأكحل بصر بصيرتك بأثمد التأييد حتّی تری العرش ومن حوله ثم لا ترضی بذلك حتّی تشاهد ما لا تدركه الأبصار فتصفو من كدر طبيعتك، وترقی علی طور عقلك وتسمع الخطاب من اللّه‏ تعالی _ كما كان لموسی علیه السلام _ <‏أنا اللّه‏ ربّ العالمين‏>.


فقال الأمینیّ في جوابه: مادح نفسه يقرءك السلام!! ليت شعري هل كان يضيق فم الشيطان عن أن يقول: أنا اللّه‏ المحيط بجهاتك الستّ، كما لم تضق أفواه المدّعين للربوبيّة في متألف الدهر؟ فمن أين عرف الغزاليّ بصرف الدعوي أنّه هو اللّه‏؟ ولما ذا لم يحتمل بعد أنّه هو الشيطان؟ وإن كان قد صدق الرؤيا وأذعن بأنّ اللّه‏ هو الذي خاطبه فلما ذا لم يدع الأساطير وقد خوطب بـ: "ذر الأساطير" ولم ينسج علی نول النّساج شيخه إلّا التافهات؟ وليته كان يوجد في صيدليّة النساج كحلٌ آخر تحدّ بصر الغزاليّ وبصيرته حتّی لا يبوء بإثم كبير ممّا في إحيائه من رياضيّات غير مشروعة محبذة من قبله كقصة لصّ الحمّام وغيرها، وحديث منعه عن لعن يزيد اللعين في باب آفات اللسان إلی أمثاله الكثير الباطل. وما أحدّ إثمد النسّاج الذي يترك من اكتحل به لا يرضی بعد رؤيته العرش ومن حوله، حتّی يشاهد ما لا تدركه الأبصار، ويسمع الخطاب _ كما سمعه موسی علیه السلام _ <‏أنا اللّه‏ ربّ العالمين>. و أنا إلی الغاية لا أدري أنّ موسی علیه السلام المشارك له في السماع هل شاركه في الرؤية؟ ولعلّ صاحب الهذيان يجد نفسه مربيّة علی نبيّ اللّه‏ موسی الذي هو من أولي العزم من الرسل وخوطب بقول اللّه‏ العزيز: <‏لن تراني يا موسى‏>! هكذا فليكن السالك المجاهد الغزّال. (الغدير، 11 / 160).


. � http://sarbakhshi71.blogfa.com/post/45


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، ‏3 / 73 _ 74.


� . مرتضی مطهری، انسان کامل، 168.


� . واجب الوجود كلّ الأشياء، لا يخرج عنه شيء من الأشياء.( اسفار، 2/368).


� . سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها. ("فتوحات 4 جلدی، " ابن‏عربی 2/459).


� . إنّ الحقّ المنزّه هو الخلق المشبّه. (ابن ‏عربی، فصوص الحكم، 30، 78؛ وحدت از ديدگاه عارف و حكيم، حسن زاده، 1362ش، 76، به نقل از ابن ‌عربی؛ اسفار، 2/88).


� . إنّها [الذات الإلهيّة] هي الظاهر بصور الحمار والحيوان. (شرح قيصری بر فصوص الحكم، 252). در نسخه ديگر: إنّ لكلّ شي‏ء، جماداً كان أو حيواناً، حياة وعلماً ونطقاً وإرادة، وغيرها ممّا يلزم الذات الإلهيّة، لأنّها هي الظاهرة بصور الجماد والحيوان. (شرح فصوص، قيصری، شرح ‏قيصری، 726).


� . ابن ‏عربی، فصوص الحكم، فص شعيبیّ 286.


� . فإنّه علی صورته خلقه، بل هو عين هويّته وحقيقته ولهذا ما عثر أحد من الحكماء والعلماء علی معرفة النفس وحقيقتها إلّا الإلهيّون من الرسل والصوفيّة: (ابن ‏عربی، فصوص الحكم، 125؛ با شرح و ترجمه ممد الهمم، حسن زاده آملی، 311).


� . إنّ العارف من يری الحقّ في كلّ شيء بل يراه عين كلّ شيء. (ابن ‏عربی، فصوص الحكم، 192، سال 1366؛ شرح قيصری، 96).


 . �مآثر آثار حسن زاده آملی، 2/89.


� . (فإذا شهدْناه شهدْنا نفوسَنا) لأنّ ذواتنا عين ذاته، لا مغايرة بينهما إلّا بالتعيّن والإطلاق... و(إذا شهدَنا) أي الحقّ (شهِدَ نفسَه) أي ذاته الّتي تعيّنت وظهرت في صورتنا. (شرح فصوص الحكم، 389).


� . کليات ديوان شمس تبريزی، چاپ دهم، 1371 / 269.


� . روجی، شمس الدين محمد، مجله معارف، ش 44.


� . حسينی ‌تهرانی، روح مجرد، 515.


� . شرح گلشن راز لاهيجی،158.


� . إنّه الحقّ، حسن زاده، حسن، 46، سال 1373.


� . رجعت العلّيّة والإفاضة إلی تطوّر المبدأ الأوّل بأطواره. (مشاعر، ملا صدرا، 54).


� . إنّ غير المتناهي قد ملأ الوجود كلّه... فأين المجال لفرض غيره. (جوادی آملی، عبد الله‏، علی بن موسی الرضا والفلسفة الإلهيّة، 36 فروردين 1374).


� . شبستری.


� . کمپانی.


� . حسن زاده آملی، حسن، ممد الهمم در شرح فصوص الحکم، 107.


� . مآثر آثار حسن زاده آملی، 1/72.


� . شبستری.


� . الحقّ هو المشهود، والخلق موهوم. (شرح فصوص الحكم، 715).


� . كلّ ما عداه فهو فيضه، فلا يكون أمراً مبائناً عنه. (جوادی آملی، عبد الله‏، علی بن موسی الرضا والفلسفة الالهيِة، 39 فروردين 1374).


� . وحدت از ديدگاه عارف و حكيم"، حسن زاده، حسن.


� . حسن زاده، حسن رساله "انه الحق"، 50، سال 1373.


� . شمس تبريزی، مقالات، 1377 شمسی، 1 / 162.


� . حسن زاده آملی، تعليقه بر آغاز انجام، 87.


� . "إنه الحقّ"، حسن زاده، حسن، 68، به نقل از رساله شعرانی.


� . برهان‌های صديقين، عشاقی، حسين، 2.


� . برهان‌های صديقين، عشاقی، حسين 223.


� . مقدادی، نشان از بی‏نشان‏ها، 163 _ 164، به نقل از پدر مؤلف نخودكی اصفهان.


� . شرح نهاية الحکمة، داوود صمدی آملی، 124.


� . شرح نهاية الحکمة، داوود صمدی آملی، 15.


� . شرح نهاية الحکمة، داوود صمدی آملی، 115.


� . شرح نهاية الحکمة، داوود صمدی آملی، 86.


 . �حسن زاده آملی، مآثر آثار، 1/72.


� . سيد کمال حيدری، من الخلق الی الحقّ، 1426 ق. 87.


� . جوادی آملی، عبد الله، تحرير تمهيد القواعد، 1 / 65.


� . جوادي آملي، عبد الله، تحرير تمهيد القواعد، 1 / 72.


� . جوادی آملی، عبد الله، تحرير تمهيد القواعد، 3 / 395.


� . مطهرى، مرتضی، مجموعه ‏آثار، ‏6 / 484.


� . حسن زاده، حسن، ممد الهمم، 493.


� . فاحكم بالعلّيّة ولكن تصرّف فيها بأنّها التشؤّن لا التوحيد مثلاً كما يقوله المعتزليّ! (اسفار، ‏2 / 301).


� . مفاتيح الغيب، 172_ 173.


�. مدارک مطالب فوق به ترتيب: 1 تا 6: شرح نهاية الحکمة، داوود صمدی آملی، صفحات: 124؛ 15؛ 110 _ 111؛ 115؛ 47؛ 86؛ 7) آداب سالک الی الله، صمدی آملی، 79.


� . سبزواری گوید: و قد تقدّم في الأمور العامّة أنّ التقدّم و التأخّر في الوجود بالذات و بالأصالة و في الماهيّة بالتبع و بالعرض. (شرح ‏المنظومة، ‏5 / 301).


� . رجوع کنید به کتاب آموزش فلسفه، محمد تقی مصباح یزدی، بحث اصالت وجود.


� . چنان که گویند:


	كلّ ما في الكون وهم أو خيال: همه موجودات وهم و خیالند. (اسفار، 1 / 47).


	الحضرة الوجوديّة إنّما هي حضرة الخيال ثمّ تقسّم ما تراه من الصور إلى محسوس ومتخيّل، والكلّ متخيّل... ولا يقرب من هذا المشهد إلاً السوفسطائيّة. (ابن ‏عربی، الفتوحات، 4 جلدی، 5/ 525):


	حضرت وجود، فقط حضرت خیال است، سپس همان صور خیالی را به دو قسم محسوس و خیالی تقیسم می‌کند، در حالی که همه خیالند... و به این مقام نزدیک نیستند جز سوفسطائیان.


	چه شك دارى در اين كاين چون خيال است. (شبستری).


	اين عالم چيز ديگری جز ادراك نيست. (معارف الهيه، حلبی، محمود، نسخه خطی).


	 اصلا در اين عالم هيچ چيز ديگری جز ادراك نيست. (معارف الهيه, حلبی، محمود، نسخه خطی).


	بيرون ز تو نيست آن چه در عالم هست. (معارف الهية، حلبی، محمود، نسخه خطی). 


	قال محي الدين العربي في بيت شعر في فصوص الحكم: "إنّما الكون خيال وهو حقّ في الحقيقة؛ كلّ من يعرف هذا حاز أسرار الطريقة". (رجوع کنید به: تجلی وظهور، 107).


	ابن عربی در بیت شعری در فصوص الحکم گفته: همه وجود خیال است و در حقیقت، حق همین است؛ و هر کس که این را بفهمد به اسرار طریقت واصل شده است.


	چون به دقت بنگری آن چه در دار وجود است وجوب است، و بحث در امكان برای سرگرمی است. (حسن زاده آملی، حسن، ممد الهمم، 107).


چون يك وجود هست و بود واجب و صمد �
از ممکن اين همه سخنان فسانه چيست؟ �
�
 (صمدی، آملی، داوود، مآثر آثار حسن زاده آملی، 1/72).


	چه راحت است که از همان ابتدا سوفسطی بشويم و بگوييم اصلا الفی نداريم. و چه عجيب است که بالاخره همه ما در اين مسير بايد سوفسطی شويم و بگوييم نه ما هستيم و نه ديگران هستند. فقط خداست و خدا! (شرح نهاية الحکمة، داوود صمدی آملی، 15).


	الخلق متوهّم، والحقّ متحقّق. (صمدی، آملی، داوود، مآثر آثار، 1 / 72):


	خلق متوهم و حق متحقق است.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 1 / 316.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 291.


� . غلامرضا فیاضی، http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx.


� . (قائلین به اصالت ماهیت هم اعتراف دارند که خود این مفهوم، مفهومی است اعتباری، به تعبیر دیگر بحث درباره «مفاهیم ماهوی» است، نه مفهوم «ماهیت»). (مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 317).


� . بماند که البته شیخ اشراق هم مانند سایر فلاسفه، منکر معنای حقیقی خلقت و آفرینش و جعل حقیقی اشیاء می‎باشد، و دقیقا مانند ملا صدرا اصالت وجودی است.


	شیخ اشراق تنها معنای معقول ثانی وجود را اعتباری می‌داند ولی ملاصدرا و اتباع وی بدون توجه به این مطلب او را اصالت ماهوی می‌دانند! ببینید:


[شیخ اشراق، نه تنها به اصالت ماهیت اعتقادی‌ ندارد، بلکه از مدافعان سرسخت اصالت وجود می‌باشد. دلیلی که ملا صدرا و پیروان او بر اصالت‌ وجود ذکر کرده‌اند عینا در بیانات شیخ اشراق وجود دارد.


	... وجودی که در نزد شیخ اشراق... معنای اعتباری است، به معنای معقول ثانی‌ فلسفی است که این عقیده مورد قبول ملا صدرا نیز می‌باشد. (نشریه اندیشه‌های فلسفی، زمستان 1384 _ شماره 4 ، 32).]


	البته تذکر این نکته در مورد کلام فوق لازم است که ایشان گفتند:


	“مؤلف از راه رابطه علی‌ و معلولی انوار در نزد شیخ اشراق ثابت می‌کند که به نظر او علت به معلول خود وجود اعطا می‌کند.”


	در حالی که این مطلب نه در مورد شیخ اشراق و نه در مورد ملا صدرا و نه در مورد هیچ فیلسوف و عارف دیگری حقیقت ندارد، چرا که ایشان وجود دادن و معدوم کردن را اصلا قبول ندارند، و هر گز حتی خداوند را خالق و وجود دهنده هیچ چیزی نمی‌دانند، بلکه معتقدند که علت و معلو ل یک چیزند و عالم تطور ذات علت است، و آن دو هرگز دوئیت ندارند که بخواهد یکی به دیگری وجود بدهد یا ندهد، و چنان چه گاهی در فلسفه و عرفان سخن از علت و معلول، و وجود دادن یکی به دیگری بشود غفلت از مبانی فلسفه و عرفان، و از مطالب ربوده شده از علم کلام است.


� . ‌و بلکه اقرار خود ملا صدرا در نهایت امر که به بن بست می‌رسد و می‌گوید: "واجب الوجود کلّ الأشیاء!"،


چرا که بدیهی است کل اشیاء هم اشیای موجودند، نه حقیقت موهوم وجود بدون ماهیات! و اوهام و خیالات بودن ماهیات!!


� . المسألة الخامسة في أنّ الوجود لیس هو معنی زائداً علی الحصول العینيّ.


	قال (الخواجة الطوسيّ): ولیس الوجود معنی تحصل به الماهیّة في العین بل الحصول.


	أقول (العلّامة الحلّيّ): قد ذهب قوم غیر محقّقین إلی أنّ الوجود معنی قائم بالماهیّة یقتضی حصول الماهیّة في الأعیان، وهذا مذهب سخیف یشهد العقل ببطلانه، لأنّ قیام ذلك المعنی بالماهیّة في الأعیان یستدعي تحقّق الماهیّة في الخارج، فلو کان حصولها في الخارج مستنداً إلی ذلك المعنی لزم الدور المحال، بل الوجود هو نفس تحقّق الماهیّة في الأعیان، لیس ما به تکون الماهیّة في الأعیان. (كشف المراد في شرح تجرید الاعتقاد، 29).


� . علامه حلّی؟ق؟، كشف المراد فی شرح تجرید الاعتقاد، 65 _ 66.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، ‏3 / 71.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 291.


� . غلامرضا فیاضی، http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx.


� . غلامرضا فیاضی، .http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 317.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 231.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 237.


� . چنان که گفته‌اند: بدان كه اگر كسى از موم صد چيز بسازد و به ضرورت صد شكل و صد اسم پيدا آيد و در هر شكلى چندين اسامى ديگر باشد (شكل شير ساختيم در شكل شير چندين اسم است مانند سر و گوش) اما عاقل داند كه بغير موم چيز ديگر موجود نيست و اين جمله اسامى كه پيدا آمده، اسامى موم است، كه موم بود كه به جهات مختلف و به اضافات و اعتبارات آمده است.


 به هر رنگى كه خواهى جامه مى‏پوش �
كه من آن قد رعنا مى‏شناسم‏ �
�
... جماد يك صورت است از صور اين وجود، و نبات و حيوان و جمله صور را اين چنين مى‏دان، و الله اسم مجموع است. (حسن زاده آملی، حسن،ممد الهمم، 39 _ 40).


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 237.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 237.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 327 _ 328.


� . غلامرضا فیاضی، http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 328.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 328.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 328.


� . الماهیّات هي الأعیان الثابتة التي ما شمّت رائحة الوجود أصلا! (مشاعر، ملا صدرا، 35).


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 328.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 329.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 329.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 1 / 329.


� . توحید، 244 _ 247.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، ‏1 / 295 _ 296.


� . بارها عر ض کردیم که این تعریف هیچ ربطی به محل نزاع در بحث اصالت وجود فلسفی ندارد.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 330.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 332.


� . غلامرضا فیاضی، http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx.


� مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 332.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 332.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 332 _ 333.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 333 _ 334.


� . و اما تفسیر حصر وجود در خدا به اینكه خداوند موجود بالذات است و دیگران موجود بالغیر و مُوجِد آنها خداوند است هرگز با وحدت شخصی وجود هماهنگ نیست. در عرفانْ، جهان نسبت به واجب تعالی نه وجود رابطی دارد مانند عرض و نه وجود رابط دارد مانند حرف و اصرار صدر المتألّهین (قدس‌ سره) سودی ندارد، زیرا بر اساس وحدت شخصی وجود تنها مصداقی كه برای مفهوم وجود است همانا واجب است كه مستقل می‏باشد و هرگز مصداق دیگری برای او نیست. هیچ موجودی جز خداوند نیست و هرچه جز وجه او همواره معدوم است. (جوادی آملی، عبد الله، تحریر تمهید القواعد، 1 / 65 / 72 / 395).


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 334.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 334.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 334.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 335.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 335.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 335.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، ‏1 / 295 _ 296.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 335.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 335.


� مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 335.


� مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 336.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 318 _ 319.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 319.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 319 _ 320.


� . "چه مفاهیمی می‌توانند اتحاد مصداقی داشته باشند؟ مفاهیمی که متسانخ باشند. شما نمی‌توانید مصادیق یک مقوله را عیناً مصداق مقوله دیگری قرار دهید؛ مثلاً مصداق مقوله کم خط است. خط به حسب تقرر ماهویش با رنگ به حسب تقرر ماهویش نامتسانخ است، یعنی هر کدام از مقوله جدایی است. رنگ از مقوله کیف است و خط از مقوله کم است". (حسین عشاقی،


http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx )


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 320.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 321.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، ‏2 / 342.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، ‏2 / 342.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، ‏5 / 137.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، ‏5 / 137.


� . پاورقی اسفار، 6/16 _ 17


� . ترجمه و شرح بدایة الحکمة، شیروانی، سال 1386، 4/ 20_23.


� . طباطبایی، محمد حسین، نهایة الحکمة، 268.


� . و چه به جا اعتراف کرده‌اند که: دستگاه‌های ستمگر بنی ‌امیه و بنی‌عباس که به‌ناحق مسند حکومت اسلامی را اشغال کرده بودند، به‌شدت به پایگاهی مردمی در میان مسلمانان احساس نیاز می‌کردند، و در حالی که اهل‌بیت پیامبر؟ص؟ یعنی همان اولیای به‌حق مردم، معدن علم و خزانه‌دار وحی الهی بودند، دستگاه‌های حاکم برای جلب افراد، وسیله‌ای جز تهدید و تطمیع در اختیار نداشتند. از این‌رو کوشیدند تا با تشویق دانشمندان و گرد‌آوری صاحب‌نظران، به دستگاه خویش رونقی بخشند و با استفاده از علوم یونانیان و رومیان و ایرانیان در برابر پیشوایان اهل‌بیت؟عهم؟ دکانی بگشایند. (مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 1 / 34).


� . رجوع كنید به: اسفار، 1 / 38 _ 39.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، ‏3 / 71.


� . مطهری، مرتضی، اصول ‏فلسفه و روش رئالیسم ، حاشیه، ‏3 / 71.


� . مطهری، مرتضی، اصول ‏فلسفه و روش رئالیسم ، حاشیه، ‏3 / 71 _ 72.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، ‏3 / 125.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 3 / 203


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، ‏3 / 223


� . غلامرضا فیاضی، � HYPERLINK "http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx" �http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx�.


مقالۀ عینیت وجود و ماهیت؛ کتاب نقد 1384/شمارۀ 35.


� .همان.


� . همان.


� . همان.


� . رمضانی، حسن، � HYPERLINK "http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx" �http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx�.


� . همان، نیز ببینید: مصباح، محمد تقی، تعلیقة علی نهایة الحكمة، 20.


� . همان.


� . خسروپناه، http://www.ensani.ir/fa/content/78217/default.aspx.


� . مبدأ اعلی، محمد تقی جعفری، 108 _ 111.


� . فما هو؟ قال علیه السلام : هو شيء بخلاف الأشیاء، ارجع بقولي: شيء إلی إثبات معنی وأنّه شيء بحقیقة الشیئیّة، غیر أنّّه لا جسم ولا صورة لا یمسّ ولا یجسّ ولا یدرك بالحواسّ الخمس، لا تدركه الأوهام، ولا تنقصه الدهور، ولا یغیّره الأزمان.


قال السائل: فتقول إنّه سمیع بصیر؟


قال: هو سمیع بصیر، سمیع بغیر جارحة وبصیر بغیر آلة، بل یسمع بنفسه ویبصر بنفسه. لیس قولي: "إنّه یسمع بنفسه ویبصر بنفسه" أنّه شيء والنفس شيء آخر، ولكن أردت عبارة عن نفسي إذ كنت مسؤولاً وإفهاماً لك إذ كنت سائلاً.


وأقول: یسمع بكلّه، لا أنّ الكلّ منه له بعض، ولكنّي أردت إفهاماً لك والتعبیر عن نفسي، ولیس مرجعی في ذلك إلّا إلی أنّه السمیع البصیر العالم الخبیر بلا اختلاف الذات ولا اختلاف المعنی.


قال السائل: فما هو؟


قال أبو عبد الله‏ علیه السلام : هو الربّ وهو المعبود وهو الله‏.


ولیس قولي: "الله‏" إثبات هذه الحروف: "ألف، لام، هاء"، ولكنّی أرجع إلی معنی، هو شيء خالق الأشیاء وصانعها؛ وقعت علیه هذه الحروف وهو المعنی الذي یسمّی به الله‏ والرحمن و الرحیم والعزیز وأشباه ذلك من أسمائه وهو المعبود جلّ وعزّ.


قال السائل: فإنّا لم نجد موهوماً إلّا مخلوقاً.


قال أبو عبد الله‏ علیه السلام : لو كان ذلك كما تقول، لكان التوحید عنّا مرتفعاً. لأنّا لم نكلّف أن نعتقد غیر موهوم.


ولكنّا نقول: كلّ موهوم بالحواسّ مدرك، فما تجده الحواسّ وتمثّله فهو مخلوق، ولا بدّ من إثبات صانع الأشیاء خارج من الجهتین المذمومتین:


إحدیهما: النفي، إذ كان النفي هو الإبطال والعدم.


والجهة الثانیة: التشبیه، إذ كان التشبیه من صفة المخلوق الظاهر التركیب والتألیف.


فلم یكن بدّ من إثبات الصانع لوجود المصنوعین.


والاضطرار منهم إلیه أثبت أنّهم مصنوعون وأنّ صانعهم غیرهم ولیس مثلهم...


قال السائل: فقد حدّدته إذ أثبتّ وجوده!


قال أبو عبد الله علیه السلام : لم أحدّه ولكن أثبتّه، إذ لم یكن بین الإثبات والنفي منزلة.


قال السائل: فله إنّیّة ومائیّة؟!


قال: نعم، لا یثبت الشيء إلّا بإنیّة ومائیّة.


قال السائل: فله كیفیّة؟


قال لا، لأنّ الكیفیة جهة الصفة والإحاطة، ولكن لا بدّ من الخروج من جهة التعطیل والتشبیه، لأنّ من نفاه أنكره ورفع ربوبیّته وأبطله، ومن شبّهه بغیره فقد أثبته بصفة المخلوقین المصنوعین الذين لا یستحقّون الربوبیّة.


ولكن لا بدّ من إثبات ذات بلا كیفیّة، لا یستحقّها غیره ولا یشارك فيها ولا یحاط بها ولا یعلمها غیره. (توحید، 244 _ 247).


� . هل یقال لله‏: إنّه شيء؟ فقال: نعم، وقد سمّی نفسه بذلك في كتابه، فقال: >قُل أَيُّ شَيء أَكبَر شَهَادَة قُل اللهُ‏ شَهید بَیني وَبَینَكم>، فهو شيء لیس كمثله شيء.


� . بحار الأنوار، 4/228، از توحید و عیون اخبار الرضا علیه السلام .


� . درر الفوائد، 263، و رجوع شود به اسفار، 5/206 _ 248.


� . اسفار، 7/328.


� . ملا صدرا، عرشیه، 230.


� . حسن زاده آملی، حسن، خیر الاثر در رد جبر و قدر، 193، به نقل.


� . مطهری، مرتضی، شرح منظومه، 1 / 256 _ 257.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، 4/13.


� . مطهری، مرتضی، پاورقی اصول فلسفه و روش رئالیسم، 1 _ 3/510.


� . اسفار، 6 / 178.


� . اسفار، 6 / 177.


� . طباطبایی، محمد حسین، تفسیر المیزان، 10 / 11.


� . حسن زاده آملی، حسن، هزار و یك نكته، 103.


� . حسن زاده آملی، حسن، تعلیقات کشف المراد، رمضان 1407، 477 _ 478.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ تسنيم، 16 / 608.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ تحرير تمهيد القواعد، 1 / 72.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ تسنيم، 16 / 610.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ تسنيم، 16 / 614.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ رحيق مختوم، 1_3 / 326.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ رحيق مختوم، 2 _ 2ْ / 371.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ رحيق مختوم، 1 _ 3 / 326.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ رحيق مختوم، 2 _ 5 / 470.


� . رجوع كنید به بحار الأنوار، 54/245.


� . كشف المراد، 57.


� . 54/97.


� . توحید، 338؛ بحار الأنوار، 54/37.


� . احتجاج، 25؛ بحار الأنوار، 9/262.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/121؛ بحار الأنوار، 4/221.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/129؛ توحید، 186؛ بحار الأنوار، 174.


� . احتجاج، 337 _ 338؛ بحار الأنوار، 10/166.


� . علل الشرایع، 607؛ بحار الأنوار، 5/230.


� . توحید، 186 _ 187؛ عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/145؛ كافی، 1/120؛ بحار الأنوار، 4/176 _ 177


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/172 _ 174؛ توحید، 435 _ 437؛ بحار الأنوار، 10/313 _ 314.


� . توحید، 76 _ 77؛ بحار الأنوار، 4/296.


� . جوادی آملی، عبد الله‏، علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 32.


� . حسن‏زاده آملی، حسن، خیر الأثر در رد جبر و قدر، 193.


� . اسفار، 2/204.


� . طباطبایی، محمد حسین، نهایة الحكمة، 166.


� . حاشیه اسفار، 2/299.


� . جوادی آملی، عبد الله‏، علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 28و29.


� . جوادی آملی، عبدالله، علي بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 139 _ 140.


� . نهج البلاغة، خطبه، 163، بحار الأنوار، 4/307. 


� . التوحید، 43؛ كافی، 1/135؛ بحار الأنوار، 4/270.


� . كافی، 1/120؛ التوحید، 63 _ 186؛ بحار الأنوار، 4/174.


� . رجوع شود به: بحار الأنوار، 57؛ سید اسماعیل طبرسی نوری ؟ق؟، كفایة الموحدین، جلد اول؛ علی‌احمدی، سید قاسم، وجود العالم بعد العدم، نشر مولود كعبه، قم.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، تعلیقة علی نهایة الحكمة، 283.


� . ما با صرف نظر از مبانی مكتب وحی و برهان می‏گوییم كه حتی بر اساس عقیده اهل فلسفه و عرفان هم _ كه اشیاء را صادر از ذات خداوند می‏دانند، یا وجود او جل و علا را متجلی و ظاهر به صورت‏های مختلف در شمار می‏آورند _ نه تنها امكان ذاتی "قوه و فعل" در مورد ممكنات قابل نفی نیست، بلكه بر اساس باورهای ایشان نفس وجود خداوند جل و علا هم داخل در قوه و فعل شده، و وجود او هر لحظه قوه‏ای برای فعلیت و ظهور و تجلی تازه‏ای قرار گرفته است. در این صورت نه تنها راه برای اعتقاد به وجود مجرداتِ خارج از زمان باز نشده، بلكه حقیقتِ وجود خالق عزّ و جلّ نیز داخل در زمان شده است، زیرا هر چیزی كه دارای حالات و دگرگونی‏ها و تجلیات مختلف باشد بدون شبهه داخل در زمان می‏باشد.


� . گرچه تصور عدم زمان و مكان برای مخلوقی كه به هر چیزی از دریچه زمان و مكان می‏نگرد محال است، اما تصدیق به حدوث زمان و مكان بر اساس برهان عقلی هیچ مانعی ندارد، همانطور كه وجود خداوند متعال هم قابل تصور خاص نیست ولی به معنای "چیزی كه قابل تصور و شناخت نیست و بر خلاف همه اشیاء _ شیء بخلاف الأشیاء _ می‏باشد" وجود آن مورد تصدیق عقلی قرار می‏گیرد.


� . طباطبایی، محمد حسین، نهایة الحكمة، 231، 232.


� . در كلامی كه نقل كردیم بین احكام "امكان ماهوی" با "امكان استعدادی" نیز خلط شده است، چه اینكه حدوث حقیقی زمان متوقف بر امكان ذاتی و ماهوی حقیقتِ زمان است، نه امكان استعدادی و حركت ازلی آن از قوه به فعل. به عبارت دیگر حدوث حقیقی زمان متوقف بر این است كه وجود و عدم ذاتا برای آن ممكن باشد (امكان ماهوی)، نه اینكه قبل از حدوث هر فعلیتی، دارای فعلیتی سابق بر آن بوده، و وجود فعلیت‏های پیوسته، و قبل و بعدهای ازلی، وجود آن را تشكیل داده باشد (امكان استعدادی).


� . الأسفار الأربعة، ‏3/160 _ 162.


� . تفاوت‏هایی كه در تبیین و تشریح مسائل مختلف معرفتی، بین نحله‏های مختلف فلسفی و عرفانی معروف و متداول میان مسلمانان به چشم می‏خورد، با توجه به اشتراك همه آنها در اصول و مبانی فكری، قابل ارجاع به حقیقت واحدی است، و مصروف‏ داشتن وقت در جهت یافتن تفاوت‏های آنها، مخصوصا با توجه به موهون بودنِ اصول و مبانی فكری ایشان و نیز تناقضات فراوانی كه در هر فرد از آن مكاتب (مشاء، اشراق، فلسفه صدرایی، عرفان، تصوف ابن عربی، تصوف خانقاهی و...) وجود دارد، تلاشی كاملاً بی‏مورد است، بلکه اصول و مبانی همه مشترک است و فقط نام آن ها متعدد است.


� . ملا هادی سبزواری، حاشیه اسفار، 2/299.


� . سبزواری، ملا هادی، حاشیه اسفار، 2/318.


� . اسفار، 2/204


� . اسفار، 2/266.


� . نهایة الحكمة، 166.


� . شیخ محمد حسین اصفهانی، تحفة الحكیم.


� . شیخ محمد حسین اصفهانی، تحفة الحكیم.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 55.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 41.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 39 _ 40.


� . عیون أخبار الرضا علیه السلام ، 1/119؛ توحید، 147؛ بحار الأنوار، 4/137.


� . صدوق (قدس ‏سره)، توحید، 445 _ 446؛ عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 183 _ 184؛ بحار الأنوار، 10/332 _ 333.


� . صدوق قدس ‏سره، توحید، 448 _ 450.


� . التوحید، 451 _ 452؛ عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/189؛ بحار الأنوار، 10/336.


� . توحید، 454؛ عیون أخبار الرضا علیه السلام ، 1/190 _ 191؛ بحار الأنوار، 10/337 _ 338.


� . البته از غرض‏ورزی مأمون در توصیف علم حضرت رضا علیه السلام غفلت نشود چه اینكه امام "معدن علم الهی" است و هرگز با سایر خلق مقایسه نمی‏گردد چنانكه امیر المؤمنین علیه السلام می‏فرمایند: لا یقاس بآل محمّد علیهم ‏السلام من هذه الأمّة أحد، ولا یسوّی بهم من جرت نعمتهم علیه أبداً. (نهج البلاغه: خطبه دوم؛ غرر الحكم): احدی از این امت با خاندان پیامبر؟عهم؟ مقایسه نمی‏شود، و دست پروردگان ایشان هرگز با آنان مساوی نخواهند بود.


� . جوادی آملی، عبد الله، علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 51.


� . با همه این احوال باز هم به این تناقض واضح التفات نشده است كه محدودیتِ وجودِ صادرِ مذكور با بساطت آن _ كه در فلسفه دقیقا به معنای "عدم محدودیت" و "عدم تركب از وجود و عدم"می‎باشد _ قابل جمع نبوده و تناقض و تهافت قاعده "الواحد لا یصدر عنه الا الواحد" با خودش به هیچ عنوان قابل حل نیست، چرا که اگر دوئیت است پس چه طور دو تا نامتناهی موجود شد؟! و اگر وحدت است پس صدور و فعل و فاعل چه معنای دارد؟!


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علي بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 51.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه ‏السلام والفلسفة الإلهیة، 53 _ 54.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 53.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 55.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 54.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 /124.


� . بحار الانوار، 4/228، عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/124.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/124.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/125.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام ، 18.


� . مبنای این سخن، این عقیده فلسفی است كه: واقعیت خارجی، نفس حقیقت وجود است؛ حقیقت وجود، لذاتها (به خودی خود) موجود است؛ معلول، وجودی خارج از ذات علت (حقیقت وجود=ذات خداوند متعال) ندارد؛ معنا و ملاك معلولیت، "وجود در غیر خود داشتن" است. (رجوع كنید به: اسفار، 1/38؛ مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، مقاله هفتم، و...). بطلان تمامی این موارد را بارها توضیح داده‏ایم.


� . ملاصدرا، اسفار، 2/341.


� . حسن زاده آملی، حسن، تعلیقات كشف المراد، 432_433.


� . حسن‏زاده آملی، حسن، ممد الهمم در شرح فصوص الحكم، 107.


� . مآثر آثار حسن زاده آملی، 1/72.


� . حسن زاده، حسن، وحدت از دیدگاه عارف و حكیم، 80.


� . حسن زاده آملی، حسن، تعلیقات كشف المراد، 477.


� . حسن‏زاده آملی، حسن، الهی نامه، چاپ اول، 43.


� . حسن زاده آملی، حسن، رسالة منفردة فی لقاء الله‏، 209، این رساله ضمن كتاب منهاج البراعة، جلد نوزدهم چاپ شده است.


� . حسن زاده آملی، حسن، رسالة منفردة فی لقاء الله‏، 199.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، تعلیقة علی نهایة الحكمة، 352.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، تعلیقة علی نهایة الحكمة، 395.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/118؛ توحید، 136 _ 137؛ بحار الأنوار، 4/78 _ 79.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 55.


� . چنان که گویند: خلاصة الکلام هو أنّه من جهة العقل النظري إنّ الشيء الواحد يعني عين الذات الخارجيّة في الصورة التي تکون علّة لا تکون معلولة، ولکن في هذا النظر الذي هو فوق الحكم العقلي والذي هو حكم الكشف والشهود أنّ الذات مجمع الأضداد، ومتّصفة بالضدين، وجامعة النقيضين... إنّ ذات الباري... تکون علّة ومعلولة!». (حسن زاده آملی، حسن، ممد الهمم، 493).


�. با صرف نظر از اینکه ذات دارای صفت و کیفیت، خودش خودش نیست مگر از باب ضرورت به شرط محمول؛ چرا که چنین ذاتی ضرورتا دارای اجزا و ابعاض بوده و قابل تحقق در صور و اجزا و ابعاض علی البدل می‎باشد.


� . نهج البلاغة، خطبه اول.


� . نهج البلاغة، خطبه اول.


� . بحار الأنوار، 4/253.


� . بحار الأنوار، 4/161.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/124.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/125. 


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الالهیة، 46 _ 47.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 46.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 47.


� . همان‏طور كه در مرحله اثبات وجود خداوند متعال، حقیقت ذات او به خودی خود مورد شناخت مستقیم و بدون واسطه عقل قرار نمی‏گیرد، _ بلكه این سایر اشیاء هستند كه به خودی خود قابل ادراك و تصور بوده، و مقدمه اقرار و تصدیق عقلی به وجود خداوند به عنوان "ذاتی که بر خلاف همه اشیاء است و هرگز قابل تصور و شناخت نمی‏باشد" قرار می‏گیرند _، مفهوم علم و قدرت و حیات نیز ابتداءًا در معنای خاص قابل تصور و ادراك آن كه مخلوق و قابل زیاده و نقصان است شناخته می‏شود، و سپس مقدمه اقرار و تصدیق به وجود همان عناوین به معنای عام آن، در مورد خالق جل و علا قرار می‏گیرد. لذا بحث از "زیادت و عینیت ذات و صفات" كه متفرع بر عددی ‏بودن هر دوی آنهاست موضوعا منتفی می‏گردد.


� . اگر چه در مورد حقیقت مقداری و عددی هم می‏توان سلب‏های متعدد را به آن نسبت داد، اما این دو سلب با هم تفاوت دارند زیرا در مورد حقیقت غیر عددی، ارجاع به سلب، به منظور اثبات معنای عام یا معنای خاص الهی است در حالی که لحاظ کردن چنین امری در مورد مخلوقات باری تعالی باطل و نادرست است.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/141؛ صدوق؟ق؟، التوحید، 437.


� . الفاضل المقداد، اللوامع الالهیة، 79.


� . مطلب به فارسی برگردانده شده است. 


� . قاضی سعید قمی، شرح توحید صدوق قدس ‏سره، 1/115 تا 119.


� . ملاصدرا می‏نویسد: العلم لیس إلا الوجود. (اسفار، 6/24).


	و می‏نویسد، كما أنّ وجود الأشیاء علی ما هي علیها من توابع وجود الحقّ سبحانه، فكذا معقولیّتها وشهودها علی ما هي علیها، من توابع معقولیّة الحقّ ومشهودیّته. (اسفار، 2/363).


	سبزواری می‏نویسد: إنّ معرفة حقیقة أيّ وجود كان بالحضور تستلزم معرفة مقدّماته. (حاشیه اسفار، 6/176).


	و می‏گوید: العلم لیس إلّا الوجدان، ومرتبة فوق التمام من حقیقة الوجود واجدة... لكلّ الوجودات التي دون تلك المرتبة بنحو أعلی، فهی عالمة بها. (حاشیه اسفار، 6/24).


	البته روشن است كه با پذیرش این سخنان در مورد حقیقت علم دیگر هرگز نمی‏توان گفت: إن العلم عبارة عن الوجود بشرط أن لا یكون مخلوطا بمادة. (ملاصدرا، عرشیه، 222).


	و نیز نمی‏توان گفت: علمه تعالی بالممكنات لیس... عین ذوات الممكنات الخارجیّة، لأنّ علمه قدیم والممكنات كلّها حوادث. (ملاصدرا، عرشیه، 224).


	"لقاء الله‏" می‏نویسد: وقد أفاد في ذلك فیلسوف العرب یعقوب بن اسحاق الكندي... بقوله: إذا كانت العلة الأولی متّصلة بنا لفیضه علینا وكنّا غیر متّصلین به إلّا من جهته علی قدر ما یمكن فینا ملاحظته علی قدر ما یمكن للمفاض علیه أن یلاحظ المفیض، فیجب أن لا ینسب قدر إحاطته بنا إلی قدر ملاحظتنا له لأنّها أغزر وأوفر وأشدّ استغراقاً...


وتبصّر ممّا قدّمنا أنّه ما من موجود إلّا وهو علم الحقّ تعالی لأنّ علمه بما سواه حضوريّ إشراقيّ. (حسن‏زاده، حسن، لقاء الله‏، 198).


این رساله برای دفاع از عقاید وحدت وجودیان، در ضمن كتابی به عنوان جلد نوزدهم شرح نهج البلاغه _ از علامه خویی _ چاپ شده است. لازم به ذكر است كه علامه خویی علی رغم دیدگاه مؤلف رساله لقاء الله‏، در كتاب خود به شدت به رد و ابطال عقیده وحدت وجود پرداخته است.


� . تصریح به شمول قاعده "الشیء ما لم یجب لم یوجد" نسبت به همه چیز، بدون استثنای افعال اختیاری:


كلّ محمول حصل لموضوع، فإنّ ذلك الحصول يجب أن يكون مسبوقاً بالضرورة. فإنّه ثبت في الحكمة: أنّ الشي‏ء ما لم يجب لم يوجد. (موسوعة مصطلحات فخر رازى، 419).


تصریح به شمول قاعده "الشيء ما لم یجب لم یوجد" حتی نسبت به فعل اختیاری و فعل باری تعالی:


الاختيار حادث بعد ما لم يكن فله علّة وحدوثه عنه بلزوم... فيكون إذن الأشياء الممكنة ما لم يجب لم يوجد. (رسائل ابن سينا، ‏2 / 142). 


ما البرهان على أن الخلق من لوازم واجب الوجود بذاته؟ ج ط_ لأنّ الخلق معلول، وقد بيّنا أنّ المعلول ما لم يجب لم يوجد، فإمّا أن يتعلّق وجوده بالواجب الوجود، أو يتسلسل. (المباحثات، ابن سینا، 112؛ المباحثة الخامسة).


ممكنات تا به سر حد وجوب نرسند موجود نمى‏شوند يعنى تا علل معده لازم و شرائط خاص حاصل نشود هيچ موجود ممكن از حيز عدم بعالم وجود نيايد چنانكه هر يك از افعال ارادى نيز تا مقدمات و شرائط لازم آن فراهم نشود حاصل نخواهد شد... «الشي‏ء ما لم يجب لم يوجد»... «كلّ ممكن محفوف بالوجوبين» كه وجوب سابق و لا حق باشد. (فرهنگ معارف اسلامى، ‏3 / 2101).


أنباذقلس الحكيم... قد وجّه كلامه بعض العلماء بأنّه إنّما أنكر العلّة الغائيّة في فعل واجب الوجود بالذات لا غير إذ هو معترف بأنّ: ما لم يجب لم يوجد. (اسفار، ‏1 / 211).


صدرا گويد... معنى قادر اين نيست كه به طور مطلق «يصحّ منه صدور كلّ ما يشاء»... ابن سينا گويد: ... مختار در حكم مضطرّ است توضيح اين كه... فقط ما مى‏دانيم كه به اختيار خود فعلى را انجام مى‏دهيم لكن اگر خوب بنگريم در مى‏يابيم كه حكم به اختيار و همين‏طور طرف ديگر آن اجبار بس دشوار است... ملا صدرا... اراده خداوند مانند ذات او واجب الوجود است... و اراده، ذاتى خداوند است و قابل تغيير نيست... پس اراده او و رضايت او علم او است به فيضان اشياء از او... اراده در آدميان... موقعى كه رجحان پديد آمد و به سرحدّ وجوب رسيد الزاما واقع مى‏شود و يا وقوع آن ممتنع مى‏شود و در اين مرحله فرقى بين فعل معطوف به اراده و غير آن نيست... فعل و صنع علت در معلول، ايجاب است لا غير، زيرا گفته‏اند و ثابت شده است كه «الشيء ما لم يجب لم يوجد»، و مادام كه شى‏ء بر حال امكان است، فرض وقوع و لا وقوع در آن محال است و تعيين يكى از دو طرف وجود و عدم در موقعى است كه به سر حدّ وجوب وجود و يا وجوب عدم رسيده باشد... موقعى كه به سرحدّ وجوب رسيد ديگر صحت فعل و ترك بى‏معنى است. (فرهنگ اصطلاحات فلسفى ملاصدرا، بحث قدرت...، 385).


قد دريت أنّ الوجوب منتهى سلسلة الإمكانات، وإنّ الممكن ما لم يجب لم يوجد، فالعلّة ما لم يجب صدور المعلول عنها لم يوجد المعلول، فكلّ علّة واجب العليّة، وكلّ معلول واجب المعلوليّة، فلا يجوز تخلّف أحدهما عن الآخر ولا انفكاكهما في الوجود، إلّا أنّ المعلول مع العلّة وبها، والعلّة مع المعلول لا به. (اصول المعارف، فیض کاشانی، 63).


نیز ببینید: نهاية الحكمة، مرحله رابعة، فصل خامس، "الشيء ما لم یجب لم یوجد"؛ و مرحله ثامنة، فصل ثالث، فی وجوب وجود المعلول عند وجود علته التامة؛ و مرحله ثانی عشر، فصل ثانی عشر، و فصل رابع عشر، تصریحا هر دو قاعده را هم در خدا و هم در افعال اختیاری جاری می�داند. 


و: الإلهیات، سبحانی، جعفر، 1 /600، و المیزان، 13 / 72.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 3/167.


� . نهایة الحكمة، طباطبایی، محمد حسین، 293.


� . نهایة الحكمة، طباطبایی، محمد حسین، 297.


� . طباطبایی، محمد حسین، نهایة الحكمة، 301.


� . طباطبایی، محمد حسین، نهایة الحكمة، 303.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 2/393.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 72


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 89.


� . فیض كاشانی، محسن، قرة العیون، 386.


� . حسن‏زاده آملی، حسن، الهی نامه.


� . حسن‏زاده آملی، حسن، الهی نامه.


� . حسن‏زاده آملی، حسن، الهی نامه.


� . مثنوی گلشن راز.


� . طباطبایی، محمد حسین، رسائل توحیدی، 81.


� . حسن‏زاده آملی، حسن، خیر الاثر در رد جبر و قدر، 199.


� . جوادی آملی، عبد الله،‏ علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 88.


� . جوادی آملی، عبد الله، علی بن موسی الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهیة، 89 _ 94.


� . نهایة الحكمة، 302.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 3 / 197 _ 199.


� . بلکه حتی اگر مبنای نادرست ایشان راه هم بپذیریم، باید بگوییم که نسبت افعال با علل ناقصه شان امتناع است نه امکان!


� . مطهری، مرتضی، عدل الهی، 138.


� . بلكه در همین فرض هم قانون سنخیت باطل است چه اینكه در این موارد در واقع معلول، صورتی دیگر از ذات علت بوده و در حقیقت اصلا دوئیت و غیریت و علت و معلولی در كار نیست كه سخن از لزوم سنخیت یا عدم سنخیت آن‏ها ممكن باشد.


� . كافی 1/110.


� . كافی 1/110.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 3/167.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 3 / 154.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 3 / 177.


� . وأمّا حديث الاختيار فقد زعم قوم أنّ الفاعل المختار كالإنسان مثلا بالنسبة إلى أفعاله الاختياريّة علّة تستوي نسبتها إلى الفعل و الترك فله أن يرجّح ما شاء منهما من غير إيجاب لتساوي النسبة. وهو خطأ فليس الإنسان الفاعل باختياره علّة تامّة للفعل بل هو علّة ناقصة و له علل ناقصة أخرى... إذا اجتمعت صارت علّة تامّة يجب معها الفعل و أمّا الإنسان نفسه فجزء من أجزاء العلّة التامّة نسبة الفعل إليه بالإمكان دون الوجوب والكلام في إيجاب العلّة التامّة لا مطلق العلّة. على أنّ تجويز استواء نسبة الفاعل المختار إلى الفعل و عدمه إنكار لرابطة العلّيّة و لازمه تجويز علّيّة كلّ شي‏ء لكلّ شي‏ء و معلوليّة كلّ شي‏ء لكلّ شي‏ء. (طباطبایی، محمد حسین، نهاية الحكمة، 161).


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 154.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 163.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 3 / 165.


� . طباطبایی، محمد حسین، بدایة الحکمة، 168.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 2 / 89.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 2 / 89.


� . مصباح یزدی، محمد تقی، آموزش فلسفه، 2 / 91.


� . رجوع شود به فصل: "افسانه وجود مجردات".


� . بنابر نگاه فلسفی.


� . بنابر نگاه عرفانی.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/119.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/119.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/93.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/101.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/101 _ 102.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/118.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/111 _ 112.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/113 _ 114.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/113_114.


� . مانند سوزاندن آتش.


� . مانند حسن عدل و قبح ظلم و عادل بودن خداوند و وجوب عصمت امام و پیامبر!


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 2/143 _ 144. 


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 2/204.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 2/227.


� . عیون اخبار الرضا علیه السلام ، 1/117.


� . صدوق؟رح؟‏، توحید، 360.


� . صدوق؟رح؟‏، توحید، 360 _ 361.


� . مطهری، مرتضی، اصول فلسفه و روش رئالیسم، حاشیه، 2/ 214.


� . مطهری، مرتضی، عدل الهی، 30.


� . مطهری، مرتضی، عدل الهی، 53. دقت شود که در این استدلال از خود قاعده حسن و قبح عقلی برای نفی و ابطال آن استفاده شده است!


� . توحید، 444_443.


� . توحید، 333.


� . توحید، 332.


� . صدوق؟ق؟، توحید، 334.


� . بدون شك خداوند متعال در امر علیت و خالقیت خود برای آفرینش اشیاء به احدی نیاز ندارد، ولی در این مورد باید دانست كه أولاً معنای علت تامه مختاره مانند علت تامه طبیعی غیر مختاره نیست كه فعل و ترك در اختیارش نبوده، و وجودِ معلول لازمه غیر قابل انفكاك ذات علت باشد، بلكه علت تامه مختاره آن است كه در علیت خود نیاز به غیر خود ندارد. ثانیا علت وجود مخلوقات، ایجاد و اراده خداوند متعال است نه نفسِ وجودِ او تبارك و تعالی، برهان و كتاب و سنت گواهی قطعی بر این مطلب است، و شبهات اهل فلسفه در این مورد _ چنانكه در محل خود بیان شده است _ كاملاً بی‏اساس می‏باشد. با این حال بسیار جای شگفتی است كه برخی بر اساس مبانی فلسفی گفته‏اند: بعض من لم یجد بدّا من إیجاب العلّة التامّة لمعلولها، قال بأنّ علّة العالم هي إرادة الواجب دون ذاته تعالی. وهو أسخف ما قیل في هذا المقام. (طباطبایی، محمد حسین، نهایة الحكمة، 163):


	برخی از كسانی كه در مقابل قانون "ایجاب علت تامه نسبت به معلولش" راه فراری نیافته‏اند گفته‏اند كه: "علت وجود عالم اراده واجب است نه ذاتش"، و این سخیف‏ترین گفتاری است كه در این باب گفته شده است!!


	امام صادق علیه السلام می‏فرمایند: إرادته إحداثه لا غیر ذلك... فإرادة الله الفعل لا غیر ذلك. (كافی، 1 / 110): اراده خداوند متعال، تنها احداث اوست، نه غیر آن... اراده خداوند تعالی، تنها فعل اوست، نه چیز دیگر.


� . اصفهانی، شیخ محمد حسین، تحفه حكیم.


� . طباطبایی، محمد حسین، حاشیه اصول كافی، 1 / 146.


� . غفلت نشود كه ظهور خلاف مذكور باید نسبت به خود خداوند و علم او در نظر گرفته شده باشد نه برای غیر او؛ زیرا بین علم خداوند به علل اشیاء و ظهور آنها برای غیر او ربطی وجود ندارد كه سخن از خلاف یا وفاق آن دو جای داشته باشد.


� . بلکه مکتب تفکیک هم، چرا که مبانی مکتب تفکیک همان مطالب و فلسفه و عرفان است که به جای مطالب مخالف با فلسفه و عرفان ارائه می﻿شود.


� . في إثبات الوجود الواجبي... عین الأعیان وحاقّ الواقع... واجبة‌الوجود بالذات... و هو المطلوب. (نهایة الحکمة، 268):


	«همانا حقیقت وجود که عین اعیان و حاق واقع [و شامل همه اشیا] است... واجب الوجود بالذات می﻿باشد و عدم آن محال است. (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . تقدّم الوجود على الوجود فهو تقدّم آخر غیر ما بالعلّیّة إذ لیس بینهما تأثیر وتأثّر ولا فاعلیّة ولا مفعولیّة بل حكمهما حكم شيء واحد له شؤون وأطوار وله تطوّر من طور إلى طور. (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 226، به نقل از صاحب اسفار):


	«تقدم وجود بر وجود، تقدم علّیت نیست، بلکه تقدمی دیگر است، زیرا تأثیر و علّیت و فاعلیت و مفعولیتی بین وجودها نیست، و حکم وجودها حکم یک چیز واحد است که شؤون اطوار و صورت﻿ها و دگرگونی﻿ها دارد و از حالتی به حالت دیگر در می﻿آید». (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . الوجودات الإمكانیّة كائنة ما كانت... محاطة له بمعنى ما لیس بخارج». (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301):


	«وجودهای امکانی هر چه باشند... محاط خدایند یعنی از او بیرون نیستند. (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . «قول بعضهم إنّ علّة الإیجاد مشیئته و إرادته تعالى دون ذاته كلام لا محصّل له‏» (طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 162):


	«عقیده کسانی که می﻿گویند علت ایجاد عالم، مشیت و اراده خداست نه ذات او، عقیده‌ای نادرست است و معنای صحیحی ندارد».


	إذا كانت العلّة التامّة موجودة وجب وجود معلولها. (طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 86):


	«هر گاه علت تامه موجود باشد وجود معلول آن واجب است».


(شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . ... في إثبات ذاته تعالى... لبطلان الغير... إذ لا غير هناك... (طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 156):


... در اثبات ذات خدای تعالی... به جهت بطلان همه چیز غیر از او... چون اصلا آنجا غیر او چیزی نیست... 


	(شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . من الواجب في التشكیك أن یشمل الشدید على الضعیف وزیادة . (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 118):


	در تشکیک، و اجب است که شدید، مشتمل باشد بر ضعیف و زیادت بر آن.


	«إنّ العلّة تمام وجود معلولها... أن تمام الشيء هو الشيء وما یفضل علیه»‏. (طباطبایی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 234 _ 269):


	«علت، تمام وجود معلول است... و تمام شیء، خود آن شیء است و بیشتر از آن».


	(شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . فما من شيء ممكن موجود سوى الواجب بالذات حتّى الأفعال الاختیاریّة إلّا وهو فعل الواجب بالذات معلول له بلا واسطة أو بواسطة أو وسائط... فهو تعالى فاعل قریب لكلّ فعل ولفاعله... (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301):


	«پس هیچ چیز ممکن موجودی غیر از واجب الوجود بالذات نیست _ حتی افعال اختیاری _ مگر اینکه فعل واجب الوجود بالذات، و معلول بی﻿واسطه یا با یک واسطه یا با چند واسطه اوست... پس او تعالی، فاعل قریب و بی﻿واسطه هر فعل و فاعل آن است...».


	(شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . ... إن القياس البرهاني هو المنتج للنتيجة اليقينية من بين الأقيسة كما أن اليقين هو الاعتقاد الكاشف عن وجه الواقع من بين الاعتقادات‏. (طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 4):


	در بین تمامی انواع قیاس، تنها قیاس برهانی است که دارای نتیجه یقینی می‌باشد، کما اینکه تنها یقین است که کاشف از وجه واقع در بین اعتقادات می‌باشد.


	 (شواهد بیشتر را در عنوان بعدی ببینید).


� . ... وعلیها مبنی القواعد الإسلامیة. (کشف المراد، 170):


	مبنای تمامی قواعد اسلامی بر آن (پذیرش حدوث و دارای ابتدای حقیقی بودن عالم، نه تنها حدوث ذاتی موهوم) استوار است.


� . «امهات و اصول اين مباحث عرشى به كلماتى تامه و عباراتى وزين و رصين، در صحف مكرمه اكابر اهل عرفان بخصوص فتوحات مكيه و فصوص، و ديگر خزائن علميه شيخ اكبر محيى الدين عربى، مدون است. و خود صدر المتالهين در مواضع عديده هم خود آن بزرگ را به بزرگى اسم مى برد و هم صحف علميه اش را كه با احدى از اكابر علماء و مشايخ اهل تحقيق و اعاظم اهل كشف و شهود چنان خشوع و تواضع ندارد و سر فرود نمى‌آورد، و كسى را به اوصاف او نستوده است،, چه خود بهتر از هر كس ‌داند كه اساس حكمت متعاليه او فتوحات و فصوص است و اسفار عظيم او شرحى محققانه بر آنها است.


	 البته متضلع در فهم حكمت متعاليه، و متوغل در نيل صحف اصيل عرفانى كه در راس همه آنها همين دو صحيفه ياد شده است , به حكم محكم ما مقر و معترف است و نيازى به ذكر شواهد نيست.


	تمام مباحث رفيع و عرشى اسفار منقول از فصوص و فتوحات و ديگر صحف قيمه و كريمه شيخ اكبر و پرورش يافتگان بلا واسطه و يا مع الواسطه او است». (دوّمين يادنامه علامه طباطبایی، تهران 1984، حسن حسن زاده آملی / 16 و 36).


	«اساتيد براى ما از مرحوم قاضى حكايت مى كردند كه آن جناب مى فرمود : بعد از مقام عصمت و امامت , در ميان رعيت احدى در معارف عرفانى و حقائق نفسانى در حد محيى الدين عربى نيست و كسى به او نمى رسد . و نيز فرمود كه ملاصدرا هر چه دارد از محيى الدين دارد و در كنار سفره او نشسته است». (دوّمين يادنامه علامة طباطبایی، تهران 1984، حسن حسن زاده آملی / 41).


	در اسلام هیچ کس نتوانسته است یک سطر مانند محیی الدین بیاورد. (مطهری، مرتضی، شرح مبسوط منظومه، 1 / 238 _ 239. به نقل از صاحب نهایة ‌الحکمة).


	بعضی ها مانند ملاصدرا در مقابل احدی به اندازه محیی الدین خضوع ندارند یعنی امثال ابوعلی سینا را در مقابل محیی الدین هیچ می شمارند. (مطهری، مرتضی، شرح مبسوط منظومه، 1 / 238 _ 239).


	همچنین، احترام و بزرگداشتی که صدر المتالهین نسبت به ابن عربی داشته نیاز به بیان ندارد و می دانیم که وی در حکمت متعالیه در بسیاری از مطالب وامدار ابن عربی بوده است.


	خضوع زائد الوصف وی (صدر المتالهین) نسبت به محی الدین، به طوری که در برابر هیچ حکیم و عارفی چنین تخضّعی ندارد، گواه بر مطلب است؛ چنان که بسیاری از مبانی حکمت متعالیه وامدار عرفانی است که ابن عربی پایه‌گذار نامدار آن است. (جوادی آملی، عبد الله،‏ آوای توحید، ۷۸).


	«إنّ أبرز مرتكزات الحكمة المتعالية تثوي في كتابات الشيخ محي الدين بن عربي (638 _ 560 هـ) بالأخصّ كتابيه "فصوص الحكم" و"الفتوحات المکّیّة"، وإن كلّ ما يعود لصدر الدين الشيرازي هو تشييد الأبنية البرهانيّة لمقولات الشيخ الأكبر وأمّهات أفكاره، بحيث لم يكن كتاب "الحكمة المتعالية" إلا صيغة برهانيّة لمقولات ابن عربي وأفكاره...


	أما الشيخ جوادي آمليّ... يقوله فيه: "إنّ جميع ما قاله الآخرون وكتبوه بالعربيّة والفارسيّة، نثراً كان أو نظماً في الماضي والحاضر يعدّ بضعة نسبة إلى بحر محي الدين الموّاج"."... إنّ الكثير من مباني الحكمة المتعالية مدينة إلى العرفان الذي أرسى قواعده المعروفة ابن عربيّ نفسه". (ينظر: رسالة القرآن، جوادی آملی، عبد الله، مؤسسه فرهنگی رجاء ، تهران 1991، 107). 


	تفيد هذه الشهادات إجمالًا أنّ الجذور المعرفيّة لصدر الدين الشيرازيّ تعود إلى الشيخ ابن عربيّ». (كسار، جواد عليّ، التوحيد، ‏1/230، تقرير دروس سيّد كمال حيدری، حاشيه کتاب).


� . مدارک دو کتاب بر اساس نسخه نرم افزار مؤسسه کامپيوتری نور است.


� . انعام، 101.


� . مریم، 35.


� . توحید، 3.


� . صافات، 151 _ 152.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 268.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 163


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 162.


� . التوحيد، 36.


� بحار الانوار، 3/322.


� بحار الانوار، 4/230 امام رضا عليه ‏السلام .


� . الطباطبایی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 234 _ 269.


� . انعام،101.


�. طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 285.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 166.


� . فرقان، 2.


� . بحار الأنوار، 10 / 316؛ باب 19؛ مناظرات الرضا عليّ بن موسی؟عهما؟.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 268.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 156.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 157.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 156.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 315 _ 316.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 226، به نقل از اسفار.


�. طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 162.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 241 _ 242.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 289 _ 290.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 234.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 269.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحكمة، 118.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 18.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 157‏.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 160.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 57.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 326.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 232.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 324_ 325.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 118 _ 119.


� .توحيد ، 68 ؛ بحار الانوار ، 3/291 .


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 315 _ 316.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 166.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 315 _ 316.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 280.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 310.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 146.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 172.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 315.


� . ويحك، كيف تجترئ أن تصف ربّك بالتغيّر من حال إلی حال وأنّه يجري عليه ما يجري علی المخلوقين؟! (احتجاج، 2 / 407؛ کافی، 1 / 130، بحار، 10 / 347).


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 226، به نقل از صاحب اسفار.


� . آل عمران، 189.


� . اسراء، 99.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 315 _ 316.


� . بحار الأنوار، 10 / 336.


� . بحار الأنوار، 10 / 335.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 309.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 163.


� . عيون اخبار الرضا عليه ‏السلام، 1/119؛ توحيد، 147؛ بحار الأنوار، 4/137.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 307.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 326.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 91.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 289.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 163.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 308.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 315.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 164.


� . علامه نصير الدين طوسی در ردّ این فلاسفه جبری می﻿فرماید: المسألة السادسة في أنّا فاعلون‏.


	و علامه حلّی در شرح آن می﻿فرماید: والضرورة قاضية باستناد أفعالنا إلينا. (كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، 308).


	و نیز علامه حلی می﻿فرماید: والحقّ أنّا فاعلون، ويدلّ عليه العقل والنّقل. (استقصاء النظر في القضاء والقدر، 34).


� . آل عمران، 182.


� . نحل، 34.


� . حج، 10.


� . نور، 11.


� . طور،16.


�. واقعه، 24.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 176.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 300.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 301 _ 303.


� . بدیهی است که قائلین به اختیار _ حتی معتزله _ هرگز چنین عقیده‌ای ندارند بلکه ایشان معتقدند که خداوند همیشه قادر است که جلو فعل انسان﻿ها را بگیرد اما از باب امتحان و تکلیف جلو گناهان ایشان را نمی﻿گیرد.


� . جالب این است که فلاسفه متقابلا معتقدند که تمامی افعال حتی گناهان فعل خداست!


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 85‏.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 86.


� . طباطبايی، محمد حسين، بداية الحکمة، 86.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 285.


� . التوحيد، 381.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 293 _ 296.


� . طباطبايی، محمد حسين، نهاية الحکمة، 297.


� . إنّ حيث ذات الکائنات هو الکون والتحقّق به بلا جعل... وهذه هو الجاعليّة الذاتيّة بلا فعل منه تعالي... يكون حيث ذات المجعولات بهذا الغير مجعولة بالذات... بلا جعل ولا فعل ولا تأثير ولا غيرها. (ميرزا مهدی اصفهانی، معارف القرآن).


� . كلّما توجّهت إلی هذا النور بوجه الهذيّة لا مناص لك من القول بأنّه نور محمد ومخلوق... ولو نظرت إلی أصل نوريّته وغمضت العين عن هذيّته، فقد صرفت النظر عن الخلق بالكلّية وتوجّهت إلی الله‏ تعالی. (تقريرات، ميرزای اصفهانی، 65).


� . ليس شيء غيره تعالی وغير وجوده وإلّا يلزم التحديد. (ميرزا مهدی اصفهانی، تقريرات، 98).


� . لا وجود إلا وجود الله. (معارف الهيه، حلبی، محمود، 784).


� . الظاهر هو الله‏ فقطّ، وليس شـيء سواه، ولا أحد غيره، ولا يخلو عنه مكان». (ميرزا مهدی اصفهانيّ، تقریرات، تقریر شیخ محمود حلبی، 69 ـــ 70).


	ومن أقوال العرفاء: «یقول ابن عربي وجمیع العرفاء بالله: إنّ معرفة الله ممكنة للإنسان». (حسيني تهرانی، محمّد حسين، روح مجرّد، 70، نشـر علامه طباطبايی، چاپ ششم، شعبان 1421 هـ.ق). 


� . عارف و صوفی چه می‌گويند، تهرانی، 238، 268.


� . فنور الله‏ مطلق غير متعيّن أبداً فی عين كون هذه المخلوقات أسمائه وتعيّناته وصفاته. (ميرزا مهدی اصفهانی، تقريرات، 68).


� . في الواقع ونفس الأمر مع قطع النظر عن التعيّنات والمضايق... فإذا هو [محمّد؟ص؟] الله‏ تعالی. (تقريرات درس ميرزا مهدی اصفهانی، 67 _ 68).


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، 755.


� . معارف الهيه، حلبی، 561.


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، دوره دوم، درس دوازدهم.


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، 755.


� . معرفت نفس، تحرير يگانه، 361 _ 360، میرزا مهدی اصفهانی، ابواب الهدی، سال 1387، 130.


� . ومعنی کونها بالغير في عالم التشبيه کظلّ الشيء. (انوار الهداية، 24، میرزا مهدی اصفهانی، ابواب الهدی، سال 1387، 123).


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، دوره دوم، خطی، 307.


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، دوره دوم، خطی، 307.


� . معرفت نفس، تحرير يگانه، 335 _ 334، میرزا مهدی اصفهانی، ابواب الهدی، سال 1387 130.


� . معرفت نفس، تحرير يگانه، 357 _ 356، میرزا مهدی اصفهانی، ابواب الهدی، سال 1387، 129.


� . إنّ المعقولات الضروريّة مظلمة الذات، واستکشاف الحقائق النوريّة أو الظلمانيّة بها عين الباطل، وطلب المعرفة من هذا الطريق عين الضلال المبين، فإنّه طريق معوج، وهو سلوک المجانين. (میرزا مهدی اصفهانی، ابواب الهدی، چاپ اول، سال 1387، 294).


� . التصورات والتصديقات لا يفيدان إلا اليقين. ولا أمان لخطأ اليقين. (ميرزا مهدی اصفهانی، ابواب الهدی، نسخه نجفی، 69).


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، نسخه خطی، دوره دوم، 163.


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، نسخه خطی، دوره دوم، 37.


� . حلبی، محمود، معارف الهيه، نسخه آستان قدس رضوی،754.


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، نسخه خطی، دوره دوم، 131.


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، نسخه خطی، دوره دوم، 181.


� . فالقول بامتناع معرفة الله‏ وسدّ باب معرفة الكنه... قول باطل. (تقريرات درس ميرزا مهدی اصفهانی 69 _ 70).


� . معارف الهيه، حلبی، محمود، درس چهل و پنجم.


� . أنّ شهود كنهه تعالی ممكن... بل الظاهر هو الله‏ فقطّ، وليس شـيء سواه، ولا أحد غيره، ولا يخلو عنه مكان. (ميرزا مهدی اصفهانی، تقریرات، تقریر شیخ محمود حلبی، 69 ـــ 70).


	البته عرفا هم گویند: «یقول ابن عربي وجمیع العرفاء بالله: إنّ معرفة الله ممكنة للإنسان». (حسينی تهرانی، محمّد حسين، روح مجرّد، 70،چاپ ششم، شعبان 1421 هـ.ق). 


� . والله‏ تعالی... هو الظاهر بذاته. (ملكی، محمّد باقر، توحيد الإمامية، 276).


� . مبانی خدا شناسی در فلسفه يونان و اديان الهی، (برنجکار، رضا، 132).


� . مبانی خدا شناسی در فلسفه يونان و اديان الهی،(برنجکار، رضا، 145).


� . میرزا جواد تهرانی، ميزان المطالب، 32 _ 33.


� . سیّدان، جعفر، الهیّات در نهج البلاغة،درس پنجم، مجله مکتب وحی شماره هفتم، خرداد 1388.


�. فرق بين عدم ايمان با کفر جحود، این است که جحود محقّق نمی‌شود مگر بعد از التفات به موضوع، ولی عدم ايمان حتی در صورت عدم التفات به موضوع هم ممكن است.


� . كافی، ‏2 / 417؛ بحار الأنوار، 69 / 212.


� . التوحيد، 288.


� . معالم الزلفی، 19.


� . اين نوع اجازه بدعتی بی‌اساس بوده، و غير از اجازه اجتهاد و روايت است که از روش‌های فقها می‌باشد.


� . حسينی تهرانی، محمد حسين، لب اللباب، 154 _ 158.


� . حلبی، محمود، معارف الهيه، درس اول.


� . بصائر الدرجات، 299؛ بحار الأنوار، 2 / 172.


� . تحف العقول، 387؛ بحار الأنوار، 1 / 138.


� . تحف العقول، 384؛ بحار الأنوار، 1 / 132.


� . إثبات الهداة، 1 / 59، از كافى.


� . كافى، 1 / 171.


� . التوحيد، 294 _ 295.


� . در تفسير "الميزان" آمده است: إنّ التوحيد ونفي الشركاء ليس ممّا يرجع فيه إلی بيان النبوّة، فإنّه ممّا يستقلّ به العقل وتقضي به الفطرة، فلا معنی لعدّه فضلاً علی الناس من جهة الاتّباع، بل هم والأنبياء في أمر التوحيد علی مستوی واحد وشرع سواء، ولو كفروا بالتوحيد فإنّما كفروا لعدم إجابتهم لنداء الفطرة، لا لعدم اتّباع الأنبياء. (طباطبايی، محمد حسين، تفسير الميزان، 11 / 123).


� . كافى، 1 / 56.


� . امالى صدوق؟ق؟، 609؛ بحار الأنوار، 46 / 288.


� . كافى، باب معرفة إلامام والرد إليه.


� . كافى، 1 / 144؛ التوحيد، 151 290؛ بحار الأنوار، 3 / 273.


� . بحار الأنوار، 2 / 98، از صفات الشيعه.


� . بحار الأنوار، 2 / 82، از كشّى.


� . خصال، 1 / 150؛ بصائر الدرجات، 498؛ بحار الأنوار، 23 / 99.


� . إثبات الهداة، 641 ، از كافى .


� . إثبات الهداة، 1 / 59، از كافى .


� . كافى، 1 / 145؛ بحار الأنوار، 23 / 102.


� . كافى / 184.


� . علل‏الشرايع، 1 / 249؛ امالى طوسى، 654؛ بحار الأنوار، 23 / 100.


� . إثبات الهداة،1 / 60، از كافى.


� . بحار الأنوار، 10 / 315؛ التوحيد، 348؛ عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 175.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 177؛ بحار الانوار، 10 / 317.


� . عيون اخبار الرضا علیه السلام ، 1 / 176؛ بحار الانوار، 10 / 316.


� . جوادى آملى، عبد اللّه‏، علي بن موسى الرضا علیه السلام والفلسفة الإلهيّة، 4.


� . حسن زاده آملى، حسن، هزار و يك كلمه، 1 / 47.


� . حسن زاده آملى، حسن، مجموعه مقالات، 152 _ 153.


� . حسن زاده آملى، حسن، صد كلمه در معرفت نفس، 17 _ 18.


� . آشتيانى، جلال‏الدين، شرح مقدمه قيصرى، 45.


� . آشتيانى، جلال‏الدين، شرح مقدمه قيصرى، 45.


� . آشتيانى، جلال الدين، شرح مقدمه قيصرى بر فصوص الحكم، 74.





�عبارت کامل حدیث:


َعَادَ فِي الْيَوْمِ الثَّالِثِ فَقَالَ أَقْلِبُ السُّؤَالَ فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ع سَلْ عَمَّا شِئْتَ فَقَالَ مَا الدَّلِيلُ عَلَى حَدَثِ الْأَجْسَامِ فَقَالَ إِنِّي مَا وَجَدْتُ‏ شَيْئاً صَغِيراً وَ لَا كَبِيراً إِلَّا وَ إِذَا ضُمَّ إِلَيْهِ مِثْلُهُ صَارَ أَكْبَرَ وَ فِي ذَلِكَ زَوَالٌ وَ انْتِقَالٌ عَنِ الْحَالَةِ الْأُولَى وَ لَوْ كَانَ قَدِيماً مَا زَالَ وَ لَا حَالَ لِأَنَّ الَّذِي يَزُولُ وَ يَحُولُ يَجُوزُ أَنْ يُوجَدَ وَ يُبْطَلَ فَيَكُونُ بِوُجُودِهِ بَعْدَ عَدَمِهِ دُخُولٌ فِي الْحَدَثِ وَ فِي كَوْنِهِ فِي الْأَزَلِ دُخُولُهُ فِي الْعَدَمِ وَ لَنْ تَجْتَمِعَ صِفَةُ الْأَزَلِ وَ الْعَدَمِ وَ الْحُدُوثِ وَ الْقِدَمِ فِي شَيْ‏ءٍ وَاحِدٍ فَقَالَ عَبْدُ الْكَرِيمِ هَبْكَ عَلِمْتَ فِي جَرْيِ الْحَالَتَيْنِ وَ الزَّمَانَيْنِ عَلَى مَا ذَكَرْتَ وَ اسْتَدْلَلْتَ بِذَلِكَ عَلَى حُدُوثِهِا فَلَوْ بَقِيَتِ الْأَشْيَاءُ عَلَى صِغَرِهَا مِنْ أَيْنَ كَانَ لَكَ أَنْ تَسْتَدِلَّ عَلَى حُدُوثِهِنَّ فَقَالَ الْعَالِمُ ع إِنَّمَا نَتَكَلَّمُ عَلَى هَذَا الْعَالَمِ الْمَوْضُوعِ فَلَوْ رَفَعْنَاهُ وَ وَضَعْنَا عَالَماً آخَرَ كَانَ لَا شَيْ‏ءَ أَدَلَّ عَلَى الْحَدَثِ مِنْ رَفْعِنَا إِيَّاهُ وَ وَضْعِنَا غَيْرَهُ وَ لَكِنْ أُجِيبُكَ مِنْ حَيْثُ قَدَّرْتَ أَنْ تُلْزِمَنَا فَنَقُولُ إِنَّ الْأَشْيَاءَ لَوْ دَامَتْ عَلَى صِغَرِهَا لَكَانَ فِي الْوَهْمِ أَنَّهُ مَتَى ضُمَّ شَيْ‏ءٌ إِلَى مِثْلِهِ كَانَ أَكْبَرَ وَ فِي جَوَازِ التَّغْيِيرِ عَلَيْهِ خُرُوجُهُ مِنَ الْقِدَمِ كَمَا أَنَّ فِي تَغْيِيرِهِ دُخُولَهُ فِي الْحَدَثِ لَيْسَ لَكَ وَرَاءَهُ شَيْ‏ءٌ يَا عَبْدَ الْكَرِيمِ فَانْقَطَعَ وَ خُزِي‏





چه جزء زمانی (نمیشود در همان لحظه وجود معدوم باشد) وچه جزء مکانی.


چه طوری بسیط را نفی میکنند؟! خلاف وجدان است.


ودر ص127 میفرمایند که بسیط محال است، یعنی هر موجودی را دارای اجزاء بالفعل میدانند وجزء لایتجزی را باطل میدانند.


�دلالت حدیث بر مدعا مبهم است


�ارتباط این روایت وروایت بعد به مدعی روشن نیست.ژ


�این دو مطلب به یکی بر میگردد، وآن قابل زیاده بودن شیء عددی است ومطلب سوم به قابل نقصان بودن شیء عددی مرتبط است.


�توضیح پاورقی در جلسات 63تا 66 شرح تجرید آمده است


�بطلان تحقق ربط وتعلق بدون وجود مستقل، چه ارتباطی به بطلان غیر متناهی دارد؟


�آدرس روایات؟؟


�این که بدانیم خدائی هست مهم نیست بت پرستها هم قبول دارند، منکران خدا هم خدا را قبول دارند، میگویند همین عالم ازلا وابدا موجود است، یعنی همین عالم خودش خدا است.


پس آنها هم قبول دارند یک چیزی هست که باید باشد، ولی باید در خداشناسی خدا را از غیرش متمایز کنیم.


کما این که در بحث امامت کسی را پیدا نمیکنید که نگوید رهبر لازم است، اصل رهبری منکر ندارد، ولی ربطی به بحث امامت ندارد.


�مثل این که خداوند نه چاق است ونه لاغر


�زیرا این ماهیتی که لحاظ وجود وعدم نشده فقط در ذهن است، وهیچ عاقلی نمیگوید در خارج اصالت دارد. که پیر میشود واثر دارد.


بله در مقام تعریف مثلا میگوید مثلث دارای زوایای قائمه است این ماهیت من حیث هی است، 


وهر چه ادله میآورد این را میزنند که اصلا محل نزاع نیست





علماء هویات را خارجیات میدانند ودر همه کتابها هست، ولی بعد ملاصدرا برای این که وحدت وجود را بگوید گفت ماهیت ووجود به یک معنای دیگری است.


موارد متعددی داریم، علماء میخندند به این که ماهیات اصیلند ویا وجود اصییلند، این را مسلم میدانستند،که ماهیت در خارج است، مثل این که در زمان پیامبر هیچ کس بحث نکرد که علی علیه السلام خلیفه است ویا ابوبکر، زیرا در آن زمان بدیهی بوده است که علی علیه السلام خلیفه بوده است،پس این که بگوئیم این بحث قبلا نبوده است این درست نیست.


پس اگر منظور از این بحث این است که بزغاله در خارج وجودش اصیل است ویا ماهیت به این معنا متقدمین معتقد بود ماهیت اصیل است وهیچ عاقلی این تفکیک را نمیگوید واگر چه از بعض کلمات استفاده میوشد واگر به این معنا است که وجود یک حقیقیت ازلی وابدی وغیر قابل جعل است این هم در قبل مطرح بوده است وهمه این را باطل میدانستند، تمام زحمات موحدین برای ابطال حرف دهریین برای همین بوده است.


این مثل این است که امکان را در زمان ائمه نبوده است امکان فقری را ملاصدرا مطرح کرده است، این غلط است تمام ادیان برای نفی جزئیت اشیاء برای خدا بوده است صرف اسم عوض کردن که مشکلی حل نمیکند 


�از حیث خارج یک چیز است وآن ما یشار الیه است وتعددی نیست که بگوئید کدام اصیل است وکدام غیر اصیل، ولی در ذهن ممکن است دهها مفهوم داشته باشی، ونسبت شیء به کروی بودن، دقیقا مثل نسبت وجود به ماهیت است.


مثل این که کسی بگوید این هم سیب است وهم میوه است وهم کره است وهم شیرین است، واز اینها فقط یکی میتواند در خارج باشدواصیل باشد وبقیه اعتباری هستند.





�مفاهیم متعددی که بر یک شیء میتواند تعدد مصداق درست نکند، وثانیا اگر منطور صرف عنوان موجود وماهیت هستند این دو تا عنوان هیچکدامشون عینیت نیستند بلکه خود موجود هم یکی از ماهیات است، یکی از مفاهیم درست مثل ماهیت است، اگر از جهت آن که موجود غیر از ماهیات است از جهت خارج میخواهند درستش کنند، والا وجود عینی را میگویند غیر از ماهیت است، ولی کلمه موجود ویا شیء که بر زید اطلاق میشود ویا واحد اینها از این جهت موجود نیستند، بلکه مفاهیم مساوی هستند، فرق مفهوم واحد با شیء همان فرقی است که موجود با ماهیت دارد، 


الآن که گفتیم سیب موجود کره شیء میوه واحد، از حیث مفهوم موجود همان نسبتی با کره دارد که کره با سیب دارد، واگر از حیث خارج میخواهید بگوید که موجودیت یک چیزی است، میگوئیم خوب همان حرف ما این است که مصداق عینی یک چیزی است که ما یشار الیه باز دو مرتبه مصداق واحدی از ماهیات است، در خارج اصلا تعدد وتکثر بین وجود وماهیت نیست، واگر از حیث مفاهیم میخواهید بسنجید نسبت بین وجود وماهیت درست نسبیت بین وجود وغیر ماهیت است.


�عن أَبِي عَبْدِ اللَّهِ علیه السلام أَنَّهُ قَالَ لِلزِّنْدِيقِ حِينَ سَأَلَهُ مَا هُوَ قَالَ هُوَ شَيْ‏ءٌ بِخِلَافِ الْأَشْيَاءِ ارْجِعْ بِقَوْلِي إِلَى إِثْبَاتِ مَعْنًى وَ أَنَّهُ شَيْ‏ءٌ بِحَقِيقَةِ الشَّيْئِيَّةِ غَيْرَ أَنَّهُ لَا جِسْمٌ وَ لَا صُورَةٌ وَ لَا يُحَسُّ وَ لَا يُجَسُّ وَ لَا يُدْرَكُ بِالْحَوَاسِّ الْخَمْسِ لَا تُدْرِكُهُ الْأَوْهَامُ وَ لَا تَنْقُصُهُ الدُّهُورُ وَ لَا تُغَيِّرُهُ الْأَزْمَانُ فَقَالَ لَهُ السَّائِلُ فَتَقُولُ إِنَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ قَالَ هُوَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ سَمِيعٌ بِغَيْرِ جَارِحَةٍ وَ بَصِيرٌ بِغَيْرِ آلَةٍ بَلْ يَسْمَعُ بِنَفْسِهِ وَ يُبْصِرُ بِنَفْسِهِ لَيْسَ قَوْلِي إِنَّهُ سَمِيعٌ يَسْمَعُ بِنَفْسِهِ وَ بَصِيرٌ يُبْصِرُ بِنَفْسِهِ أَنَّهُ شَيْ‏ءٌ وَ النَّفْسُ شَيْ‏ءٌ آخَرُ وَ لَكِنْ أَرَدْتُ عِبَارَةً عَنْ نَفْسِي إِذْ كُنْتُ مَسْئُولًا وَ إِفْهَاماً لَكَ إِذْ كُنْتَ سَائِلًا فَأَقُولُ إِنَّهُ سَمِيعٌ بِكُلِّهِ لَا أَنَّ الْكُلَّ مِنْهُ لَهُ بَعْضٌ وَ لَكِنِّي أَرَدْتُ إِفْهَامَكَ وَ التَّعْبِيرُ عَنْ نَفْسِي وَ لَيْسَ مَرْجِعِي فِي ذَلِكَ إِلَّا إِلَى أَنَّهُ السَّمِيع‏ الْبَصِيرُ الْعَالِمُ الْخَبِيرُ بِلَا اخْتِلَافِ الذَّاتِ وَ لَا اخْتِلَافِ الْمَعْنَى قَالَ لَهُ السَّائِلُ فَمَا هُوَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ علیه السلام هُوَ الرَّبُّ وَ هُوَ الْمَعْبُودُ وَ هُوَ اللَّهُ وَ لَيْسَ قَوْلِي اللَّهُ إِثْبَاتَ هَذِهِ الْحُرُوفِ أَلِفٍ وَ لَامٍ وَ هَاءٍ وَ لَا رَاءٍ وَ لَا بَاءٍ وَ لَكِنِ ارْجِعْ إِلَى مَعْنًى وَ شَيْ‏ءٍ خَالِقِ الْأَشْيَاءِ وَ صَانِعِهَا وَ نَعْتِ هَذِهِ الْحُرُوفِ وَ هُوَ الْمَعْنَى سُمِّيَ بِهِ اللَّهُ وَ الرَّحْمَنُ وَ الرَّحِيمُ وَ الْعَزِيزُ وَ أَشْبَاهُ ذَلِكَ مِنْ أَسْمَائِهِ وَ هُوَ الْمَعْبُودُ جَلَّ وَ عَزَّ قَالَ لَهُ السَّائِلُ فَإِنَّا لَمْ نَجِدْ مَوْهُوماً إِلَّا مَخْلُوقاً قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ علیه السلام لَوْ كَانَ ذَلِكَ كَمَا تَقُولُ لَكَانَ التَّوْحِيدُ عَنَّا مُرْتَفِعاً لِأَنَّا لَمْ نُكَلَّفْ غَيْرَ مَوْهُومٍ وَ لَكِنَّا نَقُولُ كُلُّ مَوْهُومٍ بِالْحَوَاسِّ مُدْرَكٍ بِهِ تَحُدُّهُ الْحَوَاسُّ وَ تُمَثِّلُهُ فَهُوَ مَخْلُوقٌ إِذْ كَانَ النَّفْيُ هُوَ الْإِبْطَالَ وَ الْعَدَمَ وَ الْجِهَةُ الثَّانِيَةُ التَّشْبِيهُ إِذْ كَانَ التَّشْبِيهُ هُوَ صِفَةَ الْمَخْلُوقِ الظَّاهِرِ التَّرْكِيبِ وَ التَّأْلِيفِ فَلَمْ يَكُنْ بُدٌّ مِنْ إِثْبَاتِ الصَّانِعِ لِوُجُودِ الْمَصْنُوعِينَ وَ الِاضْطِرَارِ إِلَيْهِمْ أَنَّهُمْ مَصْنُوعُونَ وَ أَنَّ صَانِعَهُمْ غَيْرُهُمْ وَ لَيْسَ مِثْلَهُمْ إِذْ كَانَ مِثْلُهُمْ شَبِيهاً بِهِمْ فِي ظَاهِرِ التَّرْكِيبِ وَ التَّأْلِيفِ وَ فِيمَا يَجْرِي عَلَيْهِمْ مِنْ حُدُوثِهِمْ بَعْدَ إِذْ لَمْ يَكُونُوا وَ تَنَقُّلِهِمْ مِنَ صِغَرٍ إِلَى كِبَرٍ وَ سَوَادٍ إِلَى بَيَاضٍ وَ قُوَّةٍ إِلَى ضَعْفٍ وَ أَحْوَالٍ مَوْجُودَةٍ لَا حَاجَةَ بِنَا إِلَى تَفْسِيرِهَا لِبَيَانِهَا وَ وُجُودِهَا قَالَ لَهُ السَّائِلُ فَقَدْ حَدَدْتَهُ إِذْ أَثْبَتَّ وُجُودَهُ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ علیه السلام لَمْ أَحُدَّهُ وَ لَكِنِّي أَثْبَتُّهُ إِذْ لَمْ يَكُنْ بَيْنَ النَّفْيِ وَ الْإِثْبَاتِ مَنْزِلَةٌ قَالَ لَهُ السَّائِلُ فَلَهُ إِنِّيَّةٌ وَ مَائِيَّةٌ قَالَ نَعَمْ لَا يُثْبَتُ الشَّيْ‏ءُ إِلَّا بِإِنِّيَّةٍ وَ مَائِيَّةٍ قَالَ لَهُ السَّائِلُ فَلَهُ كَيْفِيَّةٌ قَالَ لَا لِأَنَّ الْكَيْفِيَّةَ جِهَةُ الصِّفَةِ وَ الْإِحَاطَةِ وَ لَكِنْ لَا بُد مِنَ الْخُرُوجِ مِنْ جِهَةِ التَّعْطِيلِ وَ التَّشْبِيهِ لِأَنَّ مَنْ نَفَاهُ فَقَدْ أَنْكَرَهُ وَ دَفَعَ رُبُوبِيَّتَهُ وَ أَبْطَلَهُ وَ مَنْ شَبَّهَهُ بِغَيْرِهِ فَقَدْ أَثْبَتَهُ بِصِفَةِ الْمَخْلُوقِينَ الْمَصْنُوعِينَ الَّذِينَ لَا يَسْتَحِقُّونَ الرُّبُوبِيَّةَ وَ لَكِنْ لَا بُدَّ مِنْ إِثْبَاتِ أَنَّ لَهُ كَيْفِيَّةً لَا يَسْتَحِقُّهَا غَيْرُهُ وَ لَا يُشَارِكُ فِيهَا وَ لَا يُحَاطُ بِهَا وَ لَا يَعْلَمُهَا غَيْرُهُ قَالَ السَّائِلُ فَيُعَانِي الْأَشْيَاءَ بِنَفْسِهِ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ علیه السلام هُوَ أَجَلُّ مِنْ أَنْ يُعَانِيَ الْأَشْيَاءَ بِمُبَاشَرَةٍ وَ مُعَالَجَةٍ لِأَنَّ ذَلِكَ صِفَةُ الْمَخْلُوقِ الَّذِي لَا تَجِي‏ءُ الْأَشْيَاءُ لَهُ إِلَّا بِالْمُبَاشَرَةِ وَ الْمُعَالَجَةِ وَ هُوَ مُتَعَالٍ نَافِذُ الْإِرَادَةِ وَ الْمَشِيئَةِ فَعَّالٌ لِمَا يَشَاءُ.


الکافی ج1ص85


�استاد:


این طور نیست که در بقاء حادث نیاز به علت نداشته باشد، ولی اثبات خداوند با حدوث میسر است، 


ِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ع قَالَ: لَا يَكُونُ شَيْ‏ءٌ فِي السَّمَاوَاتِ وَ لَا فِي الْأَرْضِ‏ إِلَّا بِسَبْعٍ بِقَضَاءٍ وَ قَدَرٍ وَ إِرَادَةٍ وَ مَشِيئَةٍ وَ كِتَابٍ وَ أَجَلٍ‏ وَ إِذْنٍ فَمَنْ زَعَمَ غَيْرَ هَذَا فَقَدْ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ أَوْ رَدَّ عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ. الكافي (ط - الإسلامية)، ج‏1، ص: 150





�روایتی دیگر از نهج البلاغه:


عترة النبي‏


فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ‏ وَ أَنَّى تُؤْفَكُونَ‏إ 955 وَ الْأَعْلَامُ‏إ 956 قَائِمَةٌ وَ الْآيَاتُ وَاضِحَةٌ وَ الْمَنَارُإ 957 مَنْصُوبَةٌ فَأَيْنَ يُتَاهُ بِكُمْ‏إ 958 وَ كَيْفَ تَعْمَهُونَ‏إ 959


نهج البلاغة (للصبحي صالح)، ص: 120


وَ بَيْنَكُمْ عِتْرَةُإ 960 نَبِيِّكُمْ وَ هُمْ أَزِمَّةُ الْحَقِّ وَ أَعْلَامُ الدِّينِ وَ أَلْسِنَةُ الصِّدْقِ فَأَنْزِلُوهُمْ بِأَحْسَنِ مَنَازِلِ الْقُرْآنِ وَ رِدُوهُمْ وُرُودَ الْهِيمِ‏ الْعِطَاشِ‏إ 961 أَيُّهَا النَّاسُ خُذُوهَا عَنْ خَاتَمِ النَّبِيِّينَ ص إِنَّهُ يَمُوتُ مَنْ مَاتَ مِنَّا وَ لَيْسَ بِمَيِّتٍ وَ يَبْلَى مَنْ بَلِيَ مِنَّا وَ لَيْسَ بِبَالٍ فَلَا تَقُولُوا بِمَا لَا تَعْرِفُونَ فَإِنَّ أَكْثَرَ الْحَقِّ فِيمَا تُنْكِرُونَ وَ اعْذِرُوا مَنْ لَا حُجَّةَ لَكُمْ عَلَيْهِ وَ هُوَ أَنَا أَ لَمْ أَعْمَلْ فِيكُمْ بِالثَّقَلِ الْأَكْبَرِإ 962 وَ أَتْرُكْ فِيكُمُ الثَّقَلَ الْأَصْغَرَ قَدْ رَكَزْتُ فِيكُمْ رَايَةَ الْإِيمَانِ وَ وَقَفْتُكُمْ عَلَى حُدُودِ الْحَلَالِ وَ الْحَرَامِ وَ أَلْبَسْتُكُمُ الْعَافِيَةَ مِنْ عَدْلِي وَ فَرَشْتُكُمُ‏إ 963 الْمَعْرُوفَ مِنْ قَوْلِي وَ فِعْلِي وَ أَرَيْتُكُمْ كَرَائِمَ الْأَخْلَاقِ مِنْ نَفْسِي فَلَا تَسْتَعْمِلُوا الرَّأْيَ فِيمَا لَا يُدْرِكُ قَعْرَهُ الْبَصَرُ وَ لَا تَتَغَلْغَلُ إِلَيْهِ الْفِكَر








