
  معرفت شناسي
 

ه رب العـالمين و الصـلاة علـى محمـد و آلـه      بسم اللَّه الرحمن الرحيم الحمد للَّ
  الطّاهرين.

  :فرمايند رسول خدا صلي االله عليه وآله وسلم مي
 عظيمـاً  صـغر  فقـد  أعطـي  مما أفضل شيئاً أعطي أحداً أن فرأي القرآن االله أعطاه من

  ١.ًصغيرا وعظم
  قال االله تعالي:

  لرسول يا رب إِن قومي اتخذوا هذا القرآن مهجوراً.وقال ا
وقال امير المؤمنين عليه السلام: منِ التمس الهدى فـي غـيرِه أضـله االله وهـو     

  ٢حبل االلهِ المتين وهو الذكر الحكيم وهو الصراط المستقيم.
 

و نه از  ،دبيرستان و دانشگاه راه يافته بودم و نه اينترنتي در کاربه که نه هايي گفتم: يادش به خير آن زمان... 
دستم را به دست پدرم مي ,اطلاعات و ارتباطات نامي بود و نشانيو نه از  يخبردهکده جهاني و عصر طلايي! 

حت سـرم را بـه   ساييدم و شب با خيال راو همراه او سري به سجده مي ،رفتم به محافل دعا و عبادتو مي مداد
ام گذاشتم و صبح هم شاداب و سر حال دنبال کار خودم بودم! امـا واويـلا از امـروز مـن، همکلاسـي     بالشي مي

  التاک اينترنتي جوري ديگر.پ، و سايت و وبلاگ و ورزدکند و الحاد ميجوري شبهه مي
! من اگر چه وجود اينترنـت  گويمات را تبريک ميحرفم را قطع کرد و گفت: ضعف و ناتواني و خود باختگي

االله از آن  شـاء  ولي از مقابله با آا هم هراسي نـدارم و ان  ،دانمو الحاد ورزي و شبهه پراکني را بنفسه خوب نمي
 ـبلکه با اتکاء به درس ،بيدهايي نيستم که با اين بادها بلرزم بـا   ههايي که به طور کاملاً عقلي و برهاني در مدرس

هر روز که در درياي شبهات و الحادهاي مخالفان ديـن بيشـتر    ،امالسلام) آموخته (عليهم يتبعظمت قرآن و اهل
 شود و به عظمت مقام علمي و معنوي پيـامبر اکـرم  شوم پوچ بودن ادعاهاي آنان برايم آشکارتر ميور ميغوطه

  برم.و سلم) و خاندانش بيشتر پي ميآله و عليه االله (صلي 
ها را کنـار بگـذار.   گر محک تجربه آيد به ميان! تو را به آن خدايي که قبولش داري اين ادعا گفتم: خوش بود

اگر حرف حسابي داري همان را بگو. يـک   .امام که واقعاًً خسته شدهقدر صبح و شب از اين حرفها شنيدهمن آن
  راه آسان، همگاني، يقيني و کوتاه براي خداشناسي بيان کن. 

و تو و چند نفر ديگر پزشک و مهندس ساختمان و استاد دانشـگاه و سـاحر و کـاهن و     گفت: فرض کن من
ها و کودکان و مردان ديگر کـارواني را  باز و تاجر و کاسب و فروشنده بازاري و کشاورز و زنجادوگر و شعبده

را گـم کنـيم و سـپس بـه     راه بيندازيم تا به مسافرتي زميني يا فضايي برويم. پس از آن که مدتي راه پيموديم راه 

                                         
 از معاني الاخبار. ٨٩/١٣. بحار الأنوار، ١
  از ج البلاغه. ٨٩/٢٥بحار الأنوار،  ٢



 ٢
شهري وارد شويم که آنجا نيز ساکناني همانند ما دارد و در بين آنان کسي وجود دارد که کتـابي بـراي راهنمـايي    
گمشدگان در دست دارد و مدعي است شخص ديگري که هرگز خود او را نديده است و فقط صداي او را مـي 

او علم و قدرتي سرشار و غير قابل مقايسه با سـاير مردمـان و    شنود اين کتاب راهنما را به او ديکته نموده و به
فراتر از همه دانشمندان و فلاسفه و... داده و فرمان داده است که به راهنمايي و دستگيري گمشـدگان و نادانـان   
 بشتابد و از همگان بخواهد که اهل عدالت و انصاف و راستي باشند و به يکديگر ظلم و ستم نکننـد و گرنـه بـه   

کنيم که علم و دانايي و توانايي او نسبت بـه  شدت تنبيه و مجازات خواهند شد و ما هم وقتي که او را امتحان مي
  هاي ديگر قابل مقايسه با احدي نيست. تمامي امور و چيزهاي آن شهر بلکه ساير شهرها و کرات و کهکشان

خود يا ديگر مردمي که همراه ماينـد يـا در آن   دهد که به فکر و نظر و رأي اينک آيا عقل ما به ما اجازه مي
هـا  هاي او محروم نمـاييم و بلکـه در معـرض عـذاب    گريکنند عمل کنيم؟! و خود را از هدايتجامعه زندگي مي

  دهد قرار دهيم؟ احتمالي که به ما که به ما خبر مي
هايي برويم داشته باشيم و به راهخبري زده کاري به آن شخص و کتاب او نيا اينکه خودمان را به ناداني و بي

که هر لحظه امکان نابودي و هلاکت ما در آن بوده و به چيزهايي دست بزنيم که هر آن خطر انفجـار و از ميـان   
  باشد؟!مان در آن ميرفتن خود و افراد جامعه

 ـ کني که گويا کساني که از انبياء پيروي کردهگفتم: تو جوري صحبت مي انـد و همـه   تهاند هيچ مشـکلي نداش
اند! آخرت کـه نسـيه   اي با انفجار و هلاکت و خطر و نابودي نداشتهکارهايشان رو براه بوده و هيچگونه مواجهه

گويند که انبياء براي اصلاح است ولي در مورد امور دنيوي خود خداپرستان هم ادعاهاي تو را قبول ندارند و مي
هـاي  زني و حتي خود خداپرستان هم حـرف ها را از پيش خودت مياند، پس تو اين حرفامور دنياي ما نيامده

  تو را قبول ندارند!
اند اصلاً اساسي ندارد بلکه آنان براي راهنمايي مـا  گفت: اين ادعا که انبياء براي اصلاح امور دنياي ما نيامده

ک امر دنيوي مثل امـور  اند و هرگز چنين نبوده است که کسي براي يامور چه دنيوي و چه اخروي آمده هدر هم
به ايشان مراجعه کرده باشد و آا گفته باشـند ايـن   … پزشکي يا ساختماني يا داشتي يا غذايي يا اقتصادي يا

مسائل به ما ربطي ندارد! برويد خودتان کارهاي دنيايتان را اصلاح کنيد و فقط در امور اخروي به مـا مراجعـه   
  نماييد!

تـر از مسـائل دنيـوي    نکه اهميت مسائل اخروي و زندگي ابدي بسيار با بيشالبته يک مسأله هست و آن اي
ها غفلت بيشتري دارند لذا مسائل اخروي در بيان انبياء بيشتر مورد تأکيد و تکرار است و مردم نيز نسبت به آن

  ويد: گالسلام) به مردم ميگيرد و از همه بدتر اينکه وقتي کسي مانند اميرالمومنين (عليهقرار مي
  .الارض طرق من اعلم السماء بطرق فانا تفقدوني ان قبل سلوني

  گويند: اين مردم بيچاره به جاي اينکه فرصت را غنيمت بشمارند و سؤالات اساسي و کليدي مطرح نمايند مي
  در سر و روي من چند عدد مو وجود دارد!!

رفتاري انيباء و پيامبران الهي را بفهمي و البته تواني اندازه فهم و شعور مردم و حد و حدود گو از همين جا مي
هـا و اينترنـت و   ها و رسـانه ها و الحادات مردم زمان خودمان در کتاببازيها و هوساگر الآن هم به لج بازي

شماريم دست کمي از فهمي که با اين همه ادعايي که داريم و خودمان را با شعور و فرهنگ ميغيره سري بزني مي
جو پيدا شوند بـاز هـم ماننـد    جاهل و مغرور نداريم و اگر هم در گوشه و کنار افرادي با انصاف و حق آن مردم



 ٣

هاي ما افراد نادان و مغرور خواهند بود ها و مشکل آفرينيها و هوسپيامبران و امامان معصوم پيوسته پايمال هوا
ق و عـدالت همـه جانبـه را در نـه گـيتي      تا آن زماني که زمينه ظهور آخرين مصلح الهي فراهم شـود و او ح ـ 

  بگستراند که:
  للمتقين العاقبه

  کنک!هاست!! و دل خوشگفتم: اين هم از همان وعده
خواهند ما به اختيار و شرافتمندي گفت: اين ديگر مشکل من و تو و ماست نه مشکل خدا و پيامبراني که مي

زماني کـه فرصـت امتحـان تمـام شـود و شـرايط ديگـري         خودمان آدم باشيم نه با زور و فشار و کتک البته تا
ها فقط دل خوش کنک باشد ضرري براي خداپرستان ندارد ولي جايگزين آن گردد. و به هر حال اگر اين وعده

  اگر راست باشد که خوشا به حال خداپرستان و واي به حال ديگران! 
  دهيم.گفتم: ما نقد را به نسيه نمي

اي اسـت  هاش تمام شود و حسرتش بماند و از نقد تر نسيهبدتر نقدي است که خوشيگفت: بيچاره! از نسيه 
که اگر باشد ابدي و نمام نشدني است و لذتش وصف نشدني و اگر هم نباشد ضرري براي اهل تقوي و شرافت و 

  کمال نخواهد داشت.
در سوراخي کند کـه احتمـال    شود که براي به دست آوردن يک ريال نقد دستش راآخر کدام ناداني پيدا مي

دهد؟! بلکه در نظر عاقلان نقد اي ميدهد لانه اژدها باشد يا کليدي را دست بزند که احتمال انفجار بمب هستهمي
اي بس عظـيم تر است و خطرات احتمالي آخرت از خطر نيش اژدها و بمب هستهدنيا از يک ريال هم بي ارزش

  تر!
همه کارگران، کشاورزان، تاجران، سياست مداران، معلمان و ... از نقد عمر و مـال  علاوه بر اينکه در تمام دنيا 

و سرمايه خود مايه ميگذارند تا به نسيه حقوق آخر ماه و يا سود و فايده آخر کار برسند، به هيچ يک از اين ها 
  کال ميکني؟اشکال نميکني فقط کار به خدا و آخرت که ميرسد و از همه مهمتر و با ارزش تر است اش

  گفتم: آخر اين ها نسيه دنيا است و در همين دنيا نقد ميشود.
گفت: اولا نسيه، نسيه است ديگر چه فرقي ميکند. ثانيا حالا آمديم و هماا هم در دنيا نقد نشد آن وقت چه 

سراسـر   خاکي بر سرت ميکني؟ نکند و عده هاي اهل دنيا که غالبا اهل هوا و هوسند از وعـده هـاي انبيـا کـه    
  زندگيشان پاکي و صفا و صميميت است محکم تر و صادقانه تر است؟!

داد و دانشگاه که چند لحظه قبل از راه رسيد نشسته به حرفهاي ما گوش مي معرفت شناسيدر اين جا استاد 
يـان کـنم   ريختم پـيش او ب البته من چندان خوش نداشتم الحادها و حرفهاي دلم را که تا حالا به راحتي بيرون مي

  دادم که او هم وارد بحث شده و گفت:هايم را ادامه ميولي دل به دريا زده و حرف
و عرفا و دانشمندان و عقلاي علم بر اساس ادله عقلي فراوان وجـود خداونـد را اثبـات     اهل نظربسياري از 

  کني.ها مخالفت مياند اينک آيا تو به چه دليلي و با چه جرأتي به همه آنکرده
کنند کـه حـرف  دهند و هميشه ادعا ميها مطالب خود را طاقچه بالا قرار ميتم: اولاً خودت ميداني که آنگف

فهمند نه همه! اينک چگونه ممکن است که شـناخت خداونـد و   ها را فقط خودشان و امثال خودشان ميهاي آن
ه فقـط همـين آقايـان و مريدانشـان آن را     اي باشد کايمان به او بر همگان لازم باشد ولي ادله خداشناسي به گونه



 ٤
دهد بايد چـه خـاکي بـر سرشـان     درک کنند؟ پس تکليف بقيه مردم که اکثريت قريب به همه آنان را تشکيل مي

  کنند؟
ام، بزرگان ايشـان بـا   و بررسي و مطالعه نموده غورها و مطالب ايشان ثانياً: من خودم سالها در عقايد و نوشته

شمـارد  وناگون از اصل اثبات خدا بگير تا آخر اختلاف دارند و يکي ديگري را بر باطل مييکديگر در مسائل گ
هـايي  مذاهب و گروهها را قبول داريم! يعني هم آن هگويند ما هماند و ميالا اهل عرفان و تصوف که تحفه آورده

  گويند خدا نيست!!هايي که ميگويند و هم آنگويند خدا هست درست ميکه مي
ي کاش اول خدا شناسي بسيار آسان و همه کس فهم بود و نيز افرادي وجود داشـتند کـه مـا در راسـتي و     ا

هـا  توانستند به عموم مردم اثبات کنند کـه آن داشتيم، يعني ميدرستي و صداقت و علم و دانايي ايشان ترديد نمي
خاطر حرفهاي ايشان و استدلالاتشـان را مـي  گاه ما با خيال راحت و اطمينان اند، و آنواقعاً افرادي استسنايي

  پذيرفتيم. و البته آن وقت بود که ما حق داشتيم از همه مردم بخواهيم که خداشناس باشند.
کني که چنين افرادي وجود ندارند؟! پس اين همه گفت: انگار آرزوهاي بسيار دور و درازي داري و خيال مي

اند؟! انصافا اگر هم خيلي کارهند که در سطح فهم همه مردم بوده است چه ااند و معجزاتي آوردهپيامبران که آمده
از مسائل خداشناسي و معاد و ... در وهله اول قابل شک و ترديد باشد اما صدق و راستي و عدالت انبيـا قابـل   

بايـد اول از  شک ترديد نيست و خداوند هم بيشتر از اين از ما چيزي نخواسته است، لذا اهل ايمـان و دينـداران   
اثبات انبيا و لزوم پيروي ايشان ـ به دليل معجزاتي که از ايشان سر ميزند و برتري علم و قدرت آنان بر همگـان   

  را اثبات ميکند ـ شروع کنند.
گوييد مسائل دو قسم است يکي مسائل عقلي مانند اثبات وجود خدا و عـدل و معـاد و   گفتم: آخر شماها مي

گوييد ما در قسم اول بايـد  عبدي و عملي مانند نحوه عبادت و نماز خواندن و ... بعد مينبوت و ديگري مسائل ت
خودمان فکر و استدلال کنيم و به نتيجه برسيم! يعني اول خودمان وجود خدا را اثبات کنيم و بتوانيم جواب همه 

هايشان بدهيم، پـس از آن  ثمنکران خدا را با همان استدلالات عجيب و غريبشان و با همان راه دور و دراز بح
تازه بياييم نزد آقايان انبياء و بگوييم آقا شما هم حرفي براي گفتن، آن هم در محـدوده مسـائل تعبـدي و احکـام     

ها داريد يا نه؟! يعني کارهاي سخت و غير قابل حل را که نوابغ را به خاک انداخته و ضـد و  عبادات و امثال آن
  ، بعد براي سلام و تعارف و گرفتن احکام تعبدي خدمت پيامبران برسيم.نقيض کشانده خودمان حل کنيم
  لختي تأمل کرد، سپس گفت:

زننـد. آخـر روشـن اسـت کـه      دانم چرا آقايان اين حرفها را مـي چه بگويم؟! آخر من هم با شما موافقم و نمي
تر هم براي خودمان زيباتر و کوتاه اي تر و از خود ماپيامبران حتي در مسائل عقلي و استدلالي هم از هر نابغه

کنند مگر نه اين است که استاد انسان هر چه بالاتر باشد تر است و در اين مورد هـيچ فرقـي بـين    استدلال مي
  استاد رياضيات و علوم عقلي با استاد تاريخ و جغرافي و علوم تعبدي و غير عقلي نيست.

: ما با شما کاري نداريم! برويد اول خدا که پيامبران به مردم بگويند ايمعلاوه بر اينکه ما تا به حال هرگز نديده
دهد کـه ايشـان نـه    را اثبات کنيد بعد بياييد تا ما برايتان احکام بگوييم! بلکه تاريخ انبياء به روشني شهادت مي

انـد و  ائل بـوده ترين بلکه تنها معلم معارف صحيح عقلي و برهاني از اثبات وجود خداوند گرفته تا ساير مس ـ
  اند.ديگران اوهام و خيالات هيچ و پوچ و ضد نقيض خود را مطالب عقلي و برهاني نام کرده

ام که اگر قرار باشد ما براي اثبات وجـود خـدا و بعضـي مسـائل     ها خواندهها و نوشتهگفتم: در بعضي کتاب
  عني چه؟آيد. اين دور يمربوط به آن به پيامبران مراجعه کنيم دور لازم مي



 ٥

توانيم کسـي را بـه   گفت: منظور ايشان اين است که ما تا هنگامي که وجود خداوند را اثبات نکرده باشيم نمي
 ـ    بعـد   هعنوان فرستاده پيامبر و فرستاده او قبول کنيم بلکه اول بايد وجود خداوند را اثبـات نمـاييم تـا در مرحل

قرار باشد اثبات پيامبري شخصي وابسته به اثبات خدا باشـد و  او بپذيريم. اگر  هبتوانيم کسي را به عنوان فرستاد
شود و امور باطلي را کـه  اثبات خدا هم وابسته به اثبات پيامبري آن شخص اثبات هر دو باطل و غير ممکن مي

  گويند.مي» دور«باشد اين گونه مي
...  

و حـتي در سـطح فهـم کودکـان      گفتم: دوست دارم بدون تعارفات پر دردسر، به صورت کاملاً روان و ساده
  مطلب خداپرستي را برايم توضيح دهي. گو، او هم کاملاً باورش شد و بدون هيچ ملاحظه و تعارفي گفت:

   يدر مقابله با مكتب وحي مكاتب بشر

شر متمايز بـوده، و بـه وسـيله    آيا با وجود کساني که علم و قدرت ايشان از ساير افراد ب
کنند باز هم جايز است کـه ديگـران بـه     همگان اثبات مي يمعجزاتي که دارند اين امر را برا

  ارائه مکتب و مرام بپردازند يا خير؟
دارد که انبيا و سفراي الهي، فراتر از فکر و انديشه پر از خطاي بشري،  اين مقاله بيان مي

اند، و با وجود ايشان رجوع به ديگران ترجيح مرجوح بوده،  ردهترين امور را به ارمغان آو
  و خلاف مقتضاي عقل و برهان است.

نيز در اين مقاله به شبهاتي مانند لزوم دور، يا يکسان بودن رجوع به انبيا و ساير مردم در 
  امور عقلي، پاسخ خواهيم گفت.

رود و بندي كه بشر از ايـن   ينم لاهاي زميني هرگز به آسمان با ديشهآيد، اما ان يمعارف آسماني به زمين فرود م
  كند. يكت رها نملالت و هلاراه بر پاي سعادت و نيكبختي خويش بسته است او را جز در پرتگاه ض

ي  ي خـود بـه ارائـه    م بر مبناي تفكر و انديشـه لاالس عليهم ، چرا بشر در مقابل مكتب اهل عصمت به راستي
ها و نظريات بشـري در تطبيـق بـا     ي درستي يا نادرستي انديشه پردازد؟ بحث و سخن درباره ييه مفرهنگ و نظر

بشر با وجـود   لاتر بايد پرسيد كه آيا اصو هاي مكتب وحي و برهان جاي خود دارد؛ ولي در قدمي پيش آموزش
  پردازي و مكتب سازي دارد يا نه؟ ، حق نظريهيمكتب وح

ي  م شـيفته لاالس ـ علـيهم  وران ما با وجود معارف و تعاليم آسماني مكتب اهل بيـت  از آنجا كه برخي از انديش
ي نظريـات و   ن ارائهلاكنيم به بط ياي م روند، در اين گفتار اشاره يهاي خاكيان شده و به چپ و راست م انديشه

بنيـان ـادن ايـن    ناپذيري كـه از راه   هاي جبران هاي گوناگون در مقابل معلمان علوم الهي و خسارت فرهنگ 
  ي انساني شده است.  گير جامعه اساس نادرست، گردن

  بدون ترديد، سعادت جوامع انساني در گرو دو امر است: 
  .يهاي معصوم اله الف) اعتقاد به وجوب اطاعت حجت

  ي ايشان.  م و تسليم مطلق در مقابل خواست و ارادهلاالس عليهم ب) درك صحيح معارف معصومان 
  غزشگاه همگان به جز پيروان مكتب تشيع اثني عشري ـ اعلي اللّه كلمتهم ـ است.قدم اول، ل



 ٦
م نيز در قدم دوم لغزيده و در اثـر عوامـل مختلفـي كـه     لاالس عليهم متأسفانه بسياري از منسوبين به اهل بيت 

ته اسـت، از  م و سياستهاي مرموز شرق و غرب در آن دخالت تام داشلاالس عليهم بيت  دست غاصبان حقوق اهل
هاي بشري در مقابـل مكتـب    ي تراوشات انديشه م دور افتاده، و فريفتهلاالس عليهم درك عميق فرهنگ اهل بيت 

  ايم. از اولياي حقيقي خود فاصله گرفته لاوحي گشته و عم
، مظريه پردازان شرق و غرببزرگترين تجلي اين اشتباه بزرگ را در خودباختگي و شيفتگي خويش در قبال 

رغـم ايـن ادعـا كـه      يبينيم. اين در حالي است كه عل يرشد و بالندگي نابجاي آن در ميان انديشمندان خود م و
ان ايشان با مباني عقلي و برهاني به شدت ناسازگار است و آنباشد، عقايد  ي، مكتب عقل و برهان مآنانتب امك

  دهد. يد عقلي و برهاني ارائه مف واقع را به نام قواعلادر بيشتر موارد، مطالب وهمي و ظني و خ
شود؛  يهاي مكتب وحي يافت نم دهد كه معرفت عقلي و برهاني صحيح، جز در آموزه يتأملي شايسته نشان م

آميزنـد. بـدون    ي، هرگز اصول عقلي و برهاني را با اوهام و ظنون در نميچرا كه معلمان آسماني آن به عصمت اله
ي برهاني در مكتب تشيع ـ فري فرهنگي خـود   لاجود معارف اصيل و واشك كمبود و نقصان كساني كه ـ با و 

داننـد،   يهاي شرق و غرب م هاي بشري قديم و جديد و گفت و گو با فرهنگ را نيازمند جست و جو در انديشه
 ي آراي ي ارائـه  م دانست؛ همانگونه كـه هـر چـه دامنـه    لاالس عليهم بايد در دور ماندن از معارف خاندان نبوت 

م بيشتر و بيشتر رو به انزوا لاالس عليهم ي هدايت و روشنگري اوليا و اصحاب وحي  انساني گسترش يابد، جلوه
ي دشمنان سعادت انساني است كه براي مبـارزه غيرمسـتقيم بـا فـروغ هـدايت       رود، و اين، مرموزترين حربه يم

  اند. م به كار گرفتهلاالس عليهم بيت نبوت  اهل
  ن؟!لاعاقي ها كم عقل، يا انديشهح

ي بشري در راه  ، جاي بحث و سخن نيست؛ بلكه حرف در اين است كه انديشهيدر صحيح بودن معرفت عقل
ي برهـان در   شناخت معارف حقيقي از توجه به بسياري از موضوعات واقعي مطلقا غافل مانده و در مسير اقامه

ي مبدأ و معاد، از اين خطا بر كنار نيست كه اوهام و ظنون را با مباني برهـاني   همسائل مورد توجه خويش دربار
درآميزد، و از اين درهم آميختگي نيز غافل مانده، پيوسته در جهل مركب به سر برد؛ چنانكه با سير مختصري در 

  بينيد. يهاي نابجا را فراوان م يشرق و غرب، اين درهم آميختگبشري هاي  انديشه
ي برهان در مكتب وحي و شريعت از اين خطا مصـون اسـت و    ، اقامهيهاي بشر ف مكاتب و انديشهلابر خ

اگر چنين نبود، گفتار اولياي دين را نيز اعتباري نبود و مكتب ايشان هم ارزشي فراتر از يـك مكتـب فلسـفي و    
  كرد.  يعرفاني پيدا نم

  فرمايند:  يم ملاالس ي تشيع، امام باقر عليهلامعلم الهي مكتب وا
  فرمايند: يامام باقر عليه السلام م

 آلـه  و  عليـه   االله  يصل لنبيه بينها ربنا من ببينة حدثنا ولكنا قبلنا، كان من ضل كما ضللنا برأينا حدثنا لو إنا
  ١.لنا فبينه

                                         
 .٢/١٧٢؛ بحار الأنوار: ٢٩٩. بصائر الدرجات،  ١



 ٧

. شديم يم گمراه شدند گمراه ما از قبل كه كساني مانند گفتيم، يم سخن خود انديشه و نظر اساس بر اگر ما
 بيـان  خـود  آلـه  و  عليـه   االله  يصـل  پيامبر براي پروردگارمان كه است روشني بيان اساس بر ما سخن لكن

  .اند فرموده بيان ما براي را آن حضرت آن و داشته،
، يي خدا و خلق و آفرينش اله رابطه ، يعنيي معرفتي ترين مسئله يي بشري نيست كه در بديه مگر اين انديشه

هاي نادرست خود تحت عنـوان برهـان يـا شـهود، اصـل       با عقل و برهان و شريعت درافتاده و بر اساس انديشه
، عالم را گروهي از ايشانآفرينش را انكار كرده و به وحدت وجود و يكي بودن خالق و خلق معتقد شده است؟! 

، عالم را نمود و جلـوه  گروهي ديگرد، و ندان ييده و تراوشِ حقيقت هستي او مصادر از وجود خداوند متعال و زاي
اي و نـه بـه آفـرينش     و نمايش و رقص ذات اقدس خداوند متعال انگاشته است؛ نه خلقي قبول دارد و نـه بنـده  

تابد  يم را برنمها، اين اوها ترين برهان اعتقاد دارد و نه به وجود ما سواي خداوند. اما مكتب وحي بر اساس محكم
  دارد. يها برم ن اصل و فرع اين انديشهلاترين گفتارها پرده از بط و با صريح

ي مطيع قـانون   همه چيز و همه كس حتي خداوند را بنده دسته اي از آنانجبر و اختيار هم، قوانين   در مسئله
 ـ، ي هستي شمارد و وجود اختيار را در دايره يناپذير علت و معلول برم تخلف و دسـته اي  دانـد.   يگزاف و محال م
چيزي وجود ندارد كه بتـوان از جـبر يـا اختيـار آن      لاد غير از وجود خدا اصنگوي يپا را فراتر گذاشته م ديگر

  سخن گفت!
داند، و انسان را در ازاي اختيار خود،  ياما برهان و عقل و شريعت، خداوند را داراي قدرت و اختيار مطلق م

ها) و لوازم ماهيـات و   شمارد و بدون جهت، گناهان و معاصي را به اَعدام (نيستي يخويش م مسئول واقعي اعمال
ي مفصل به  دهد. البته اشاره يها را به ساحت قدس خداوند متعال نسبت نم كند و زشتي يحدود، تفسير و تعليل نم

گنجد تا چه رسد  يمستقل نيز نمبا مكتب عقل و برهان و شريعت، در كتابي  نظريه پردازان بشريفي لامسائل اخت
  به اين نگاه مختصر.

  و حقيقت علمي علم حقيق

که به راهنمايي معلمـان معصـوم    مي و دينيلادر مقابل مسائل ك مکاتب خود انديشنگرشي كوتاه بر مسائل 
م و مكتـب  لاالس ـ علـيهم  بيـت   بيانگر اين واقعيت است كه معرفت ديـني در فرهنـگ اهـل    الهي صورت مي يابد

ي خويش هرگـز از  لاها استوار است و در معارف وا للاترين براهين و استد شكوهمند تشيع، بر اساس گرانسنگ
  باشد.  ياي نم گيرد و نيازمند به هيچ مكتب و فلسفه يشرق و غرب وام نم

  فرمايند:  يم ملاالس امام باقر عليه
  ١.»يابيد ينم يافته، صدور بيت اهل ما نزد از آنچه جز حيحيص علم نورديد در را غرب و شرق اگر«

  فرمايد:   يكتاب هدايت آسماني م
 بـه  نيازمنـد  خـود  كـه  آن يا شود، پيروي است سزاوارتر كند يم راهنمايي حق سوي به كه كسي آن آيا«

  ٢»!است؟ هدايت
  فرمايند:   يمم لاالس اميرالمؤمنين عليه

                                         
 .٣٩٣/  ٢. عوالم العلوم:  ١
 .٣٥. يونس /  ٢



 ٨
 راه از گذاشـته،  وا خـودش  به را او خداوند كه است شخصي ،تعالي خداوند نزد خلق ترينِ مبغوض همانا«

 ملتزم نيز روزه و نماز به حال، اين با. است كرده پر را قلبش ساخته، خود آراي محبت و رفته بيرون راست
  .١»كشاند يم گمراهي به نيز را وانشپير و است گمراه خود. اندازد فتنه به را مردمان او. باشد
  م در تفسير اين آيه:  لاالس  امام باقر عليه

  .»باشد يم خويش هواي پيرو خداوندي هدايت بدون كه است كس آن از تر گمراه كسي چه«
  فرمايند:   يم

 امامان از امامي به رجوع بدون را دينيشان اعتقاد كه است كرده قصد را كساني آيه، اين در متعال خداوند«
  .٢»گيرند يم خويش رأي و فكر از ملاالس  عليهم معصوم
  فرمايند: يم ملاالس  امام صادق عليه

  .٣»باشد متمسك ما غير به حال عين در و بداند ما شيعيان از را خود كه كسي گويد يم دروغ«
  فرمايند:   يو م

 راه آن و. است مشرك گيرد، فرا كرده مقرر خود خلق براي خداوند كه راهي غير از را اي عقيده كس هر«
  .٤»است شده شمرده امين خداوند ان سر بر كه است معصومي امامِ راه ،ياله
  فرمايد:   يقرآن كريم م
 زنـدگي  در كوششان و عمل كه هستند كساني ايشان دهم؟ خبر مردمان زيانكارترين ي ارهدرب را شما آيا«

  . »دهند يم انجام نيكو كارهايي كنند يم گمان خود و است بيهوده دنيا
  فرمايند:   يي فوق م م در تفسير آيهلاالس عليه امام باقر 

 اميـال  و شبهات اساس بر كه هستند انيمسلمان و گزاران بدعت راهبان، ايشان، رهبران مسيحيان، اينان،«
  ٥.»دارند يم بر قدم خود
  فرمايند:  يم ملاالس عليه حضرت رضا 

  !كند احيا را ما امر كه باد اي بنده بر خداوند رحمت«
  كند؟ يم احيا را شما امر چگونه: شد گفته

  ٦.»دهد يم ياد ديگران به را آا و آموزد يم را ما علوم: فرمودند
  فرمايند:  يم ملاالس عليه امام صادق 

                                         
 .٣٨٧ـ  ٣٨٦/  ٢. عوالم العلوم:  ١
 .٣٩٣/  ٢. عوالم العلوم:  ٢
 .٣٩٨/  ٢: . عوالم العلوم ٣
 .٤٠١/  ٢. عوالم العلوم:  ٤
 از تفسير علي بن ابراهيم. ١٢٦/  ١٨. وسائل الشيعه:  ٥
 .١٨١از معاني الاخبار:  ١٠٢/  ١٨. وسائل الشيعه:  ٦



 ٩

. كنيـد  سكوت كنيم يم سكوت كه چيز هر ي درباره و بگوييد، گوييم يم ما را چه هر كه بس همين را شما«
  ١.»است نداده قرار خيري ما با مخالفت در حديا براي متعال خداوند كه دانيد يم خود

  فرمايند:   يم ملاالس عليه اميرالمؤمنين 
 برهااي در كه فاتيلااخت همه اين با گوناگون گروههاي اين اشتباه از نباشم شگفت در چگونه و! شگفتا«

 هـر  كنند؛ يم سير خود اميال در. روند يم اوصيا دنبال به نه و كنند يم پيروي را انبيا نه! دارند؟ خود ديني
 و خودشـان  تشـان، لامشك در ايشـان  پنـاه . گذارند يوام نفهمند را چه هر و پذيرند، يم بفهمند خود را چه

 پيشواي و امام ايشان، از يك هر گويا. است ايشان خود نظريات و ها انديشه نيز، مبهمات در گاهشان تكيه
  ٢.»شمارد يم استوار و محكم خويش، براي را خود آراي كه است خويشتن

  فرمايند:  يآله م و عليه  االله   يپيامبر اكرم صل
  ٣.»اند بسته را ما سوي به راه و رفته بيرون ما راه از كه هستند كساني من امت دانشمندان بدترين«

  فرمايند: م ميلاامام صادق  عليه الس
 يوهـب  وبِهـا . القـرآن  محكـم  يستدير عليها. الكتبِ جميعِ وقطب القرآن قطب البيت أهل يتنالاو جعل االله إِن

 وذلـك  محمـد  وآلِ بِـالقرآن  ييقتـد  أن وسلم وآله عليه االله صلي االلهِ رسول أمر وقد يمانلاا ويستبِين الكتب
 ربي فكتـاب  كبرلاا فأما صغرلاا والثقل كبرلاا الثقل الثقلينِ فيكم تارِك إِني خطبها خطبة آخرِ في قال حيث
  ٤ بِهِما تمسكتم ما تضلوا فلن فيهِما فاحفظونِي بيتي أهل فعترتي صغرلاا وأما

  م گروهي از نظريه پردازان و منحرفان از مكتب امامت را ديدند و فرمودند:لاالس  عليهامام باقر 
 هاي خانه در ناپاكان اين كاش. اند بسته را خدا دين سوي به راه ،ياله هدايت بدون كه هستند كساني اينان«

 نتيجـه  در بگويد، يچيز ايشان براي پيامبر و خدا جانب از كه يافتند ينم را كسي مردم و نشستند يم خود
 سخن ايشان براي وسلم  آله و  عليه  االله  يصل پيامبرش و تعالي و تبارك خداوند جانب از تا آمدند يم ما نزد

  ٥.»بگوييم
ي ابديت ايستاده است و از انديشه و تفكـر   آري معارف مكتب ما با استناد به استوارترين براهين، بر فراز قله

هاي ديگران شمرده شود، يـا ظهـور نبـوغي در چـپ و      ي انديشه شر، سرچشمه نگرفته است كه نيازمند مطالعهب
  راست جهان، در كمال آن تأثيري داشته باشد.

  فرمايند:  يم ملاالس عليه امام باقر 
 لكـه ب. مرسـل  انبيـاي  بـه  نه و مقرب فرشتگان به نه است؛ نكرده واگذار خلق به را خويش امر خداوند«

 بـه  را ايشـان  پـس . برساند را او پيام كه است فرموده او به و فرستاده فرو را خود فرشتگان از اي فرشته
  . »است كرده ي ندارد دوست آنچه از و فرموده امر پسندد يم خود آنچه

  م عرض كرد:لاالس عليه ابو بصير به امام صادق 
                                         

 . ٨٧/  ٨از كافي:  ٩٢/  ١٨. وسائل الشيعه:  ١
 .٨٧البلاغه: خطبه  از ج ١٧/  ١٨. وسائل الشيعه:  ٢
 .٤،  ٧/  ٢. عوالم العلوم:  ٣
 ، از تفسير عياشي قدس سره.٨٩/٢٧بحار الأنوار،  ٤
 .٣٩٣/  ١. اصول كافي:  ٥



 ١٠
 ـ آن از شانين سنت، و كتاب در كه شويم يم روبرو مسائلي با ما«  خـويش  نظـر  و رأي بـا  آيـا . يـابيم  ينم

  »بگوييم؟ سخن آن ي درباره
  م فرمودند: لاالس عليه امام 

  .»يا بسته دروغ خداوند بر كني خطا اگر و داشت، نخواهي اجري بيابي دست حق به اگر صورت، اين در«
  فرمايند:  يم ملاالس عليه امام رضا 

 واگـذارد  را نبـوت  خانـدان  كس هر و شود، يم كلاه بردارد قدم دخو ي انديشه و رأي و نظر با كس هر«
  . »گردد يم گمراه

  م فرمودند: لاالس عليه ن مطلب چيست؟ امام لاي ف شخصي پرسيد نظر شما درباره
 از جبرئيـل،  از خـدا،  پيـامبر  از گـوييم  يم سخني گاه هر ما دارد؟ جايگاهي چه اينجا در انديشه و نظر«

  ١.»يمكن يم بيان خداوند

  رشد علم، يا رواج جهل؟!

 را امـري نيكـو   هـاي متعـدد مكتبـهاي گونـاگون عقيـدتي      ، پيدايش شاخهيچه اشتباه بزرگي است كه برخ
  پندارند. يم

ها و ساير نابسـامانيهاي   يكش ها، حق يها، فسادها، خونريز ها، كشمكش حال اينكه پيداست منشأ اكثر جنگ
اند در پي رياسـت بـر    يق رياست نبودهلازندگي بشر تماما در گرو اين است كه پيوسته در طول تاريخ كساني كه 

  اند. ي خود پرداخته اند به نشر افكار ساخته و انديشه و عقيده نبودهي مكتب  يق ارائهلاآمده، و كساني كه 
كردند، رهبر اهل دين و خرد ـ كـه خداونـد     ين اظهار وجود نملا، نااهياگر در مقابل اوليا و انبياي معصوم اله

ي  ا دامنهشد و مسلم يها مستور نم پرده از رخسارش برگيرد و به شمشير كجش، قامت دين راست نمايد ـ از ديده 
كرد، كه آن هـم   يم صاحبان وحي تجاوز نملافات جزئي در تفسير كلافات بسيار محدود گشته، از حدود اختلااخت

رفت و نشاني از گمراهي و كجروي و سرگرداني براي جويندگان حقيقـت در   يبا رجوع به خود ايشان از ميان م
يافتنـد و در برخـورد بـا آراي مكاتـب      يحقيقي خود را م، ملجأ و پناه ماند، و جوامع انساني به راحتي يميان نم

  شدند.  يگوناگون، دچار سرگشتگي نم
ف در فهـم  لافات اعتقادي محدود بـه اخـت  لاي اخت كردند دامنه ي، اگر نظريه پردازان بشر، مكتب سازي نميآر

از ديدگاه مكتـب   شد و بس. و در اين محدوده نيز، اشتباهكاران يم -آن هم در غير نصوص آن  -مكتب وحي 
شدند، و موجب گمراهي ديگران نيـز   يكت و شقاوت دنيا و آخرت گرفتار نملا، معذور بودند و به هيعقل و وح

  گرديدند.  ينم
  فرمايند:   يم ملاالس عليه اميرالمؤمنين 
»لَو كَتس نلا م لَمعقَطَ يلاا ستلاخ٢.»ف  

                                         
، ٢توانيد آا را در بحارالانوار، كتاب العلم، جلد  . رواياتي به مضمون آنچه بيان شد وارد شده است كه مي ١

 ببينيد ٢٣، باب ١٧٢ي  صفحه
 .٤٢٠/  ٢. عوالم العلوم:  ٢



 ١١

  .»رفت يم ميان از پراكندگي و فلااخت ماند، يم خاموش و بست يم فرو مد نادان اگر«
هاي مختلف، از بزرگترين مصيبتهاي جوامع انساني و مـانع سـعادت بشـري     ها و فلسفه بنابر اين ظهور انديشه

  است و انتشار آراي گوناگون و پريشان را بايد رواج جهل شمرد نه رشد علم. 
 ـ يم مكتب وحي هرگز ممكن نيست. آنتعارض ميان حكم عقل و تعال آيـد بايـد    يجا هم كه تعارضي به نظر م
و  لاي بشر دائما حكم عقل نيست؛ زيرا گر چه حجيت قطع ذاتي است اما عقلادانست كه آراي انديشمندان و عق

  ، از خلط و به هم آميختن اوهام خويش با احكام عقلي مصون نيستند.يانديشمندان بشر
ام عقل بشري دائما محدود به حدود خاصي است و نسبت به خـارج از آن محـدوده نفيـا و    وه بر آن، احكلاع

  گيرد.  ياثباتا حكمي ندارد. تجاوز از اين محدوده نيز خود غالبا از خلط بين احكام عقل و وهم نشأت م
 ـ هاي گوناگون به كار برده يكي از آشكارترين روشهايي كه براي ترويج اباطيل و فرهنگ و فلسفه شـود،   يم

گويند ما به حق و باطل اين آرا و سخنان كاري نداريم و فقـط آن را   ياين است كه به هنگام نشر افكار مختلف م
ي غرب به عيـان ديـده    هاي اكثر شيفتگان ظواهر فريبنده كنيم؛ چنانكه اين روش در آثار و نوشته ينقل و بيان م

  شود. يم
هـاي عنـان    رايت كافي نيز برخوردار بودند به هنگام برخورد با فلسـفه اين افراد اگر سوء نيت نداشتند و از د

كردند و چنانچه توان چنين  يسر و پاي انديشمندان شرق و غرب، بايد آا را با نقد و ابطال بيان م گسيخته و بي
د تا آن آثار با نقدش گذاشتن يم ملاالس عليهم بيت  اقل آا را در اختيار آشنايان با علوم اهل لاكاري را نداشتند، 

  انتشار يابد. 
در كجروي و نادرستي انسان همين بس كه هر سخن نادرستي را نقل و بيان كند، و چنين پنـدارد كـه بـا ايـن     

  فكاري آشكار، جمود و تعصب را از خود نفي كرده و نشان آزادانديشي را بر خويش اده است.لاخ
  فرمايند:  يم ملاالس عليه امام صادق 
  .١»سمع ما بِكُلِّ يحدثَ أَنْ كذْبا بِالْمرءِ يكَفَ«
  .»كند نقل شنود يم را چه هر كه بس همين انسان دروغگويي در«

  فرمايند:  يآله م و  عليه  االله  يپيامبر اكرم صل
»كبسح نذْبِ مثَ أَنْ الْكدحما بِكُلِّ ت تعمس«.  
  .»كني بازگو شنيدي را چه هر كه است كافي همين تو دروغگويي در«
انـد   سـازان نگاشـته   مکتـب  پـردازان و   ي نظريـه  اي كه در نكـوهش رويـه   م در رسالهلاالس عليه امام صادق 

  فرمايند: يم
 بـه  نـه  و دارد انصاف نه فراخواند خويش هاي انديشه و تلالااستد و روش سوي به را ديگران كس هر«

 بـر  دليلـي  هيچ و دارند تيلالااستد و ها انديشه و نظريات نيز، ديگران آن زيرا رسد؛ يم صحيحي ي نتيجه
 بـه  انـدكي  از پـس  ايشـان  خـود  بسـا  چـه  نيست؛ پيروانشان نظريات بر راه اين داعيان و مكتب ترجيح

  .شوند محتاج خود شاگردان

                                         
 .١٥٩/  ٢. بحار الانوار:  ١



 ١٢
 را معلمـان  و روند؛ يم فراتر خود استاد از - مدتي از پس ولو - شاگردان از برخي كه ايم ديده نيز خود ما
  . گردند يم خود پيروان ي نظريه به محتاج خود نظريات در كه ايم ديده گاهي هم
 و هـا  گمـان  اسـير  ترديـد،  و شك اهل و افتاده حيرت به نلاجاه كه است راهها همين پيمودن ي نتيجه در

 با را پيامبران ديگر دانست يم جايز را راهي چنين پيمودن خداوند، اگر. اند شده خود تخمينات و ها حدس
  . گرفت ينم خرده پردازي وجهالت بافي ياوه بر و انگيخت، ينم بر قاطع و محكم هاي آيين

 سـاخته،  خـود  افكـار  و جهالـت  بـه  و برگرداندند روي او نعمت از و نشناختند را حق مردمان، كه آنگاه
 و افكـار  بـه  ملاالس ـ  علـيهم  معصـوم  امامان و انبيا ادن كنار اب و دانستند الهي علم از مستغني را خويش
 تا فرمود، ذليلشان و خوار و واگذاشت هايشان ساخته با را ايشان هم خداوند كردند، اكتفا خود هاي انديشه

  ! فهمند ينم خود و كنند يم پرستش را خويشتن اينك ايشان، كه آنجا
 را پيـامبران  ايشـان  بـراي  ديگـر  بـود  راضـي  ايشان هاي يپرداز نظريه و اعمال اين به خداوند اگر ،يآر
 خـود  افكـار  از و سـازند  كـن  ريشـه  را ايشان فاتلااخت خود، ي قاطعانه و روشن احكام با كه فرستاد ينم

  . دارند بازشان ساخته،
 صـحيح  و مـتين  امـوري  بـا  پيامبران كه دانيم يم اين را ها راه اين پيمودن به خداوند رضايت عدم دليل ما

  .اند فرموده ي كننده كلاه و اشكال مورد امور به پرداختن از و اند شده مبعوث
  .است داده قرار خود سوي به راهنما و راه است، بركنار قياس و رأي از كه اموري همراه را ايشان خداوند

 از خـود  وريد بـر  جـز  دريابد، للااستد و انديشه و تفكر با است خداوند نزد آنچه بخواهد كس هر پس
  . نيفزايد خداوند

 آنچه با كه بپذيرد را چيزي مردمان از كه ـ كند عمر دراز ساليان چه اگر ـ نگرديد مبعوث پيامبري هرگز
  ! متبوع گاه ديگر و باشد تابع گاهي آيد زملا اينكه تا است مخالف است آورده خداوند نزد از
 ايـن  و. . .  براند سخن خويش رأي و تفكر اساس رب است آورده آنچه در پيامبري كه نشد ديده هرگز و

  .باطلند بر و خطا بر پردازان نظريه اينكه بر است دليل ن،لاعاق براي خود
  . دينشان و مكتب با مقابله و ايشان حقانيت نفس در نه است جايز انبيا مطالب فهم مورد در تنها فلااخت
  : باش حذر بر خصلت دو از پس

  . يباش خويشتن پيرو نادانسته، و نهلاجاه و دهي ارائه رسي يم آن به ودخ را آنچه اينكه.  ١
 خـواهي  بـاز  او سوي به كه را آن و ،يشمار مستغني را خود نيازمندي بدان كه انبيا تعاليم و مكتب از.  ٢

  . كني تكذيب گشت
 ـ لت،لاض ـ و جهـل  روي از و ،يواگـذار  لتلام و خستگي روي از را حق اينكه از بپرهيز  نيكـو  را لباط

 كه نديديم د فراتر قدم داشتيم بيان آنچه از و باشد خويش رأي پيرو كه را كسي هرگز ما كه چرا ؛يشمار
  ١.»بينديش خوب گفتيم آنچه در پس. گردد هدايت

  بشناسيم؟ فرمودند: م عرض كردم: توحيد الهي را چگونهلاالس عليه يونس بن عبدالرحمن گويد: به امام كاظم 

                                         
 .٣٢/  ١٨. وسائل الشيعه:  ١



 ١٣

 نبيـه  وقَـولَ  اللّـه  كتاب ترك ومن نبيه، بيت أَهلَ ترك ومن هلَك، برأيه نظَر من مبتدعا، تكونن لا يونس، يا
١.كَفَر  
 به را اش عقيده كس هر مزن، گام خود پاي با راه اين در و مباش گذار بدعت خداشناسي و توحيد علم در

 و شد خواهد گمراه واگذارد را پيامبرش بيت اهل كس هر و شد خواهد كلاه برگزيند، خويش نظر و رأي
  .شد خواهد كافر واد را پيامبرش گفتار و خدا كتاب كس هر

  ؟!هاي آسماني ، يا درسهاي زميني انديشه

، و استبداد او به انديشه خود در دريافت مسـائل مبـدأ و معـاد،    يهاي مكتب وح روي برتافتن بشر از درس
هاي كودكانه وهـم   س درس رياضي گريخته، و به حلّ مسائل خود بر اساس بافتهلامانند اين است كه كودك از ك

ائل درسي براي كودك، گاهي بدون اسـتاد هـم   و خيال خويش دل خوش دارد، با اين تفاوت كه حلّ صحيح مس
اند كه بـدون هـدايت رهـبران     ممكن پاست، اما تا به حال مكاتب اعتقادي بشر در شرق و غرب عالم نشان نداده

  الهي به معرفت صحيحي در مسائل مبدأ و معاد دست يافته باشند.
م ـ كه  لاالس عليهم بيت  و پيروان اهل و اين خود يكي از هزاران دليل روشن و استوار بر حقانيت مكتب تشيع

تنها مذهب زنده و مصون از تحريف در تمامي جهان است در مقابل تمامي اديان و مذاهب تحريف شـده و مكاتـب   
  باشد. يعقيدتي بشري م

كند، متعبـد بـه    يفهمد و درك م يهم بايد دانست دانش آموزي كه مسائل رياضي خود را با راهنمايي استاد م
  استاد نيست و اتهام تقليد و تعبد بر او بستن خطا و ناروا است.گفته 

آموز عقل را تنـها بـه دبسـتان     چنانكه انساني هم كه متمسك به هدايت مكتب وحي و امامت است ـ و دانش 
 س درس معلّماني كه خود اسير اوهامند و ديگران را نيـز بـه راه  لافرستد نه به ك يعلوم برهاني معلّمان آسماني م

فرمايد اخذ كـرده،   يكشانند ـ، فراترين درجات معارف الهي را از منطق و برهاني كه مكتب وحي اقامه م  يخود م
ت نادرست با آنچه مقتضاي عقل و برهان است نيز در امان مانده. دامنه خطا و اشـتباه  لاو از خلط اوهام و خيا

ه خطا در دريافت تعاليم مكتب وحـي بـوده، و بـه    اندر بسيار اندك و منحصر ب او نسبت به خودانديشان به خاك
  ، در همين مقدار اندك نيز معذور خواهد بود.يهنگام حسابرس

  فرمايند: يم ملاامام كاظم عليه الس
 علـم  لاو يعتقـد،  بالعقل والتعلم بالتعلم، والعلم بالعلم، والطاعة بالطاعة، لاإ نجاة لاو ، اللّه لطاعة الخلق نصب

  ٢.بالعقل العالم ومعرفة ،رباني عالم من لاإ
 و اسـت،  علم راه از تنها طاعت و طاعت، به جز نباشد نجاتي و اند، شده آفريده خداوند طاعت براي خلق
 حجـت  و رباني عالم از مگر نيست علم و شود، يم فهميده عقل واسطه به آموختن و است، آموختن به علم

  .است عقل راهبري به عالم معرفت و ،ياله
  فرمايند: يو م

  ١.دلةلابا ربوبيته علي ودلّهم بالبيان إليهم وأفضي بالعقول، الحجج للناس أكمل وعز جل  اللّه إن
                                         

 .١/٥٦. كافي:  ١
 .١/١٣٨؛ بحار الأنوار، ٣٨٧. تحف العقول،  ٢



 ١٤
 واسطه به و فرموده، هموار را نآنا راه بيانْ با و نموده، تمام عقول واسطه به بندگان براي را ها حجت خداوند

  .است نموده راه خويش ربوبيت به را ايشان ادلّه
شود صرف نظر كنيم، باز هم جاي اين  يگير خودانديشان م  هايي كه به ضرورت گردن لتلااگر ما از تمامي ض

ته است آيا به چه سؤال هست كه: با وجود اينكه خداوند متعال نعمت وجود معلّمان آسماني را به بشر ارزاني داش
توان در مقابل اين نعمت شگرف ناسپاسي كرده، و بـه تعلـيم و تعلّـم و تـرويج افكـار خودآفريـده و        يدليلي م
انـد، و بايـد بـا تحمـل      ارتباط بـوده  م بيلاالس عليهم هاي كساني پرداخت كه قطعا با انبيا و امامان معصوم  انديشه
ف كلمات صريح خود ايشان است برگرداند، و سپس لااي كه بر خ معانيهاي آنان را به  هاي فراوان انديشه زحمت

  آن را به تعاليم آسماني مكتب وحي چسبانيد؟
  گويد: ييونس بن يعقوب م

 ـ صـاحب  رجـل  إني: فقـال  الشام أهل من رجل عليه فورد ملاالس عليه  اللّه عبد أبي عند كنت  وفقـه  ملاك
 االله  يصـل   اللّه رسول ملاك من مكلاك:  ملاالس عليه  اللّه عبد أبو فقال. أصحابك لمناظرة جئت وقد وفرائض

 عليه  اللّه عبد أبو فقال. عندي من و آله و  عليه  االله  يصل  اللّه رسول ملاك من: فقال عندك؟ من أو آله و  عليه 
 فتجـب : قـال  ،لا: قـال  يخـبرك؟   اللّـه  عن الوحي فسمعت: قال ،لا: قال.  اللّه رسول شريك إذا فأنت ملاالس

  .لا: قال آله؟ و  عليه  االله  يصل  اللّه رسول طاعة تجب كما طاعتك
  ٢.يتكلم أن قبل نفسه خصم قد هذا يعقوب، بن يونس يا: فقال إلي ملاالس عليه  اللّه عبد أبو فالتفت

 و فقه و ملاك صاحب يشخص من: گفت و شد وارد شام اهل از مردي كه بودم ملاالس عليه صادق امام نزد
 تـو  ملاك آيا: فرمودند ملاالس عليه صادق امام. كنم مناظره شما اصحاب با تا ام آمده اينك و باشم يم فرائض

 پـيش  از هـم  و است، پيامبر ملاك از هم: گفت ؟يگوي يم سخن خود پيش از اينكه يا است پيامبر ملاك از
 از پـس : فرمودند ملاالس عليه امام. نه: گفت! ؟يپيامبر شريك تو: فرمودند ملاالس عليه صادق امام. خودم
 ماننـد  تـو  اطاعـت  آيـا  پس: فرمودند حضرت. نه: گفت است؟ رسيده آگاهي و وحي تو به خداوند طرف

 اي: فرمودنـد  و كردنـد  مـن  به روي ملاالس عليه امام هنگام اين در. نه: گفت است؟ واجب پيامبر اطاعت
  .نمود محكوم را خود بگويد سخن اينكه از قبل كه تاس شخصي اين يعقوب، ابن يونس

 علي حجة يعلم لا لمن ليس الرجل أيها... تستيقن لا لما عجز الظن...للزنديق ملاالس عليه  اللّه عبد أبو قال... 
  ٣.أبدا  اللّه في نشك لا فإنا عني تفهم. مصر أهل أخا يا. العالم علي للجاهل حجة لاف يعلم، من
 آن بـه  كـه  آنچه به نسبت است ناتواني و عجز گمان، و ظن: فرمودند زنديق به ملاالس عليه صادق امام... 

 را جاهل شخص پس نباشد، حجتي داند يم كه كسي مقابل در داند، ينم كه را كسي مرد، اي...  نداري يقين
 خداونـد  در هرگـز  ما زيرا بفهم، و بگير من از ،يمصر برادر اي. نيست حجتي هيچ عالم شخص مقابل در

  .كنيم ينم شك
بينند،  يترين مسائل معرفتي مبدأ و معاد را م يهاي فكر بشري در بديه لتلاعجيب اين است برخي با اينكه ض

كنند كه تنها در فروع و احكام دين بايد به معلّمان آسماني رجوع كرد، و در رسيدن بـه معـارف    يباز هم گمان م
  يچ نيازي به ايشان در ميان نيست!!( در تفسير "الميزان" آمده است:توحيدي ه

                                                                                                                                       
 .١/١٣٢؛ بحار الأنوار، ٣٨٤. تحف العقول،  ١
 .١/١٧١. كافي،  ٢
 .٢٩٥ـ  ٢٩٤ . التوحيد، ٣



 ١٥

 لاف الفطرة، به وتقضي العقل به يستقل مما فإنه النبوة، بيان إلي فيه يرجع مما ليس الشركاء ونفي التوحيد إن 
 رعوش ـ واحـد  مسـتوي  علـي  التوحيد أمر في نبياءلاوا هم بل تباع،لاا جهة من الناس علي لافض لعده معني

  )١.نبياءلاا اتباع لعدم لا الفطرة، لنداء إجابتهم لعدم كفروا فإنما بالتوحيد كفروا ولو سواء،
  به اين نصوص توجه كنيد: 

  الرحمن گويد: يونس بن عبد
 هلـك،  برأيـه  نظر من مبتدعا تكونن لا يونس، يا: فقال ؟ اللّه أوحد بما: ملاالس عليه وللاا الحسن بيلا قلت
  ٢.كفر نبيه وقول  اللّه كتاب ترك ومن ضل، نبيه بيت أهل ترك ومن

 خداشناسـي  و توحيد علم در: فرمودند بيابم؟ چگونه را الهي توحيد كردم عرض ملاالس عليه كاظم امام به
 ـ بنگرد خويش نظر اساس بر سك هر مزن، گام خود پاي با راه اين در و مباش گذار بدعت  خواهـد  كلاه

 را رسولش گفتار و خدا كتاب كس هر و شد، خواهد گمراه واگذارد را پيامبرش بيت اهل كس هر و شد،
  .شد خواهد كافر واد

  فرمايند: يم ملاامام باقر عليه الس
  ٣.يرنابغ يهتدوا لم تركناهم وإن لنا، يستجيبوا لم دعوناهم إن عظيمة، علينا الناس بلية
 غير وسيله به هرگز گذاريم وايشان اگر و نكنند، اجابتمان بخوانيم فرايشان اگر مردمانيم، گرفتار سخت ما
  .نيابند هدايت ما

  فرمايند: يم ملاامام باقر عليه الس
 منـا  مـام لاا يعـرف  لاو  اللّه يعرف لا ومن البيت، أهل منا إمامه وعرف  اللّه عرف من ويعبده  اللّه يعرف إنما

  ٤.لالاض  واللّه هكذا  اللّه غير ويعبد يعرف فإنما البيت أهل
 اسـت  خانـدان  مـا  از كـه  را امـامي  و خداونـد  كه كند يم عبادت و شناسد يم را خداوند كسي تنها همانا

 به سوگند- كه نيست اين جز شناسند، ينم است بيت اهل ما از كه را امامي و خداوند كه كساني و. بشناسد
  .كنند يم عبادت و شناخته را خدا غير گمراهانه -خداوند

  فرمايند: يم ملااميرالمؤمنين عليه الس
  ٥.نهم يؤتي الذي والوجه وسبيله وصراطه أبوابه جعلنا ولكن نفسه، العباد لعرف شاء لو  اللّه إن
 از تنها كه است داده قرار هايي راه و ابواب را ما لكن و شناساند، يم بندگان به را خود خواست يم خدا اگر

  .شود يم رفته خداوند سوي به آن جهت
  فرمايند: يم ملاامام صادق عليه الس

  ١. اللّه عرف ما نحن لا لو
                                         

 ١١/١٢٣. طباطبايي، محمد حسين: تفسير الميزان،  ١
 .١/٥٦. كافي،  ٢
 .٤٦/٢٨٨؛ بحار الأنوار، ٦٠٩. امالي صدوق قدس سره،  ٣
 . كافي، باب معرفة إلامام والرد إليه. ٤
 ، از كافي.١/٥٩. إثبات الهداة،  ٥



 ١٦
  .شد ينم شناخته هرگز خداوند نبوديم، ما اگر

  فرمايند: يم ملاامام صادق عليه الس
  ٢.غيرنا بعروة متمسك هو و شيعتنا من أنه زعم من كذب
  .باشد متمسك ما غير دامان به كه حالي در بداند، ما شيعيان از را خود كه كسي گويد يم دروغ

  فرمايند: يم ملاو امام كاظم عليه الس
 ورسـوله   اللّه خانوا الذين الخائنين عن دينك أخذت تعديتهم إن فإنك شيعتنا، غير عن دينك معالم تأخذن لا

 ـ  اللّـه  لعنـة  فعلـيهم  وبـدلوه،  فحرفوه لهلاج جل  اللّه كتاب علي اؤتمنوا إم. أمانام وخانوا  رسـوله  ةولعن
  ٣.القيامة يوم إلي شيعتي ولعنة ولعنتي البررة، الكرام آبائي ولعنة ئكتهلاوم

 كساني از را خود دين ،يبگذر ايشان از تو اگر كه چرا مگير، ما شيعيان غير از را خويش دين معالم هرگز
 لـه لاج جـل  خداوند كتاب بر ايشان. اند كرده خيانت ياله هاي امانت و پيامبرش و خداوند به كه اي گرفته
 فرشتگان و خداوند لعنت قيامت روز تا پس دادند، تغيير و كرده تحريف را آن معناي ولي شدند شمرده امين

  .باد ايشان بر من شيعيان و من لعنت و من بزرگوار پدران لعنت و او
هاي روشن و آشكاري كه در مسائل روشن و بـديهي   لتلا، با توجه به اين نصوص، و نيز با توجه به ضيآر

سازان  گير تمامي مكتب اصول اعتقادي ـ مانند اعتقاد به جبر و تشبيه و وحدت وجود و ازلييت عالم و ... ـ گردن  
دور از رهنمودهاي اولياي آسماني شده است، بسي شگفت است كه كسي خيال كند تنها در فروع دين نيازمند به 

، در اصول اعتقادات خويش هيچ نيازي به معلّمان آسماني ندارد!! و در پيمودن اين راه خطرناك مكتب وحي بوده
ي درس و تعليم پيامبران و امامان معصوم يكي  طون و مانند ايشان را با رجوع به مدرسهلارجوع به ارسطو و اف

  بداند!!

  نظريه پردازو فيلسوف و  رمتفکّامام است، نه  ملاعليه السامام 

بينيم معرفت توحيد حقيقي تنها اختصاص به اوليـاي وحـي الهـي و معـادن علـم او،       يو اين چنين است كه م
 ـلاالس عليهم خاندان نبوت و امامت  گـردد. در معـارف    يم داشته، و خداوند متعال جز از طريق ايشان شناخته نم

اند.و در اين مورد ديگـران هرگـز از    م اقامه فرمودهلاالس  مين عليهمالهي برهان صحيح تنها برهاني است كه معصو
  اند. خلط احكام عقل و وهم در امان نبوده

  فرمايند: يم ملاامام باقر عليه الس
  ٤.وتعالي تبارك  اللّه حجاب ومحمد ، اللّه وحد وبنا ، اللّه عرف وبنا ، اللّه عبد بنا

 محمـد  و. شد دانسته يكتا و يگانه ما واسطه به و. شد شناخته ما واسطه به و عبادت، ما واسطه به خداوند
  .باشد يم خداوند شناخت نماياننده سلّم و آله و عليه  اللّه صلّي

                                                                                                                                       
 .٣/٢٧٣؛ بحار الأنوار، ٢٩٠ ١٥١ ؛ التوحيد،١/١٤٤. كافي،  ١
 ، از صفات الشيعه.٢/٩٨. بحار الأنوار،  ٢
 ، از كشي٢/٨٢. بحار الأنوار،  ٣
 .٢٣/١٠٢؛ بحار الأنوار، ١/١٤٥. كافي،  ٤



 ١٧

  فرمايند: يآله به اميرالمؤمنين م و عليه االله يصل  رسول اللّه
  ١.معرفتكم بسبيل لاإ  اللّه يعرف لا عرفاء بعدك من وصياءلاوا إنك
  .شود ينم شناخته شما شناخت راه از جز خداوند كه هستيد معرفتي اهل جانشينانت و تو

  فرمايند: يم ملاامام عسكري عليه الس
  ٢.كالبهائم حياري كنتم ولده من وصياءلاوا محمد لا لو

 حيوانـات  هماننـد  نبودنـد،  اوينـد  پـاك  خانـدان  از ـكه او اوصياي و آله  و  عليه  االله يصل خدا رسول اگر
  .بوديد حيران و سرگردان
  فرمايند: يم ملاامام باقر عليه الس

 فاطلب رض،لاا بطرق منك أجهل السماء بطرق وأنت ،لادلي لنفسه فيطلب فراسخ أحدكم يخرج حمزة، أبا يا
  ٣.لادلي لنفسك

 بـه  نسـبت  تو كه حالي در گردد، يم راهنما دنبال راه فرسنگ چند پيمودن براي شما از يك هر اباحمزه، اي
  .يبجو راهنمايي خويشتن براي پس ،يتر جاهل زمين هاي راه از آسمان هاي راه

  خوانيم: يكبيره مو در زيارت جامعه 
 فالراغـب ... لتوحيـده  أركانـا ... ورضـيكم ...  ببرهانه، وخصكم داه، أعزكم...  اللّه معرفة محال علي ملاالس

 أراد مـن ... هلك، يأتكم لم ومن ،ينج أتاكم من... عندكم، وبرهانه ونوره...  حقلا لكم زملاوال مارق، عنكم
  .عنكم قبل وحده ومن بكم، بدء  اللّه

 خويش برهان به و داشته گرامي خودش هدايت با را شما خداوند... خداوند، شناخت هاي جايگاه بر ملاس
 بيرون دين از بگرداند روي شما از كس هر پس... است داده قرار خويش توحيد اركان و... نموده مخصوص

 كـس  هر... شماست نزد خداوند برهان و نور... است دين با پيوند در باشد شما با پيوند در كس هر و رفته،
 شروع شما از كرد قصد را خداوند كس هر... گشت كلاه گسست شما از كس هر و يافت نجات آمد شما نزد

  .پذيرفت شما از تنها يافت دست او توحيد به كس هر و نمود،
  فرمايند: يم ملاأميرالمؤمنين عليه الس

 ولكـن  نفسـه،  العبـاد  لعرف شاء لو  اللّه أن: قال أن إلي معرفتنا، بسبيل لاإ  اللّه يعرف لا الذي عرافلاا نحن
 عيـون  إلي النـاس  ذهـب  حيث سواء لاو: قال أن إلي منه، يؤتي الذي والوجه وسبيله وصراطه أبوابه جعلنا
  ٤.انقطاع لاو لها نفاد لا صافية عيون إلي إلينا ذهب من وذهب بعض، في بعضها يفرغ كدرة،

 ـ خداوند اگر... شود ينم شناخته ما شناخت راه از جز خداوند كه هستيم شناختي هاي آيينه ما  خواسـت  يم
 او سـوي  بـه  جهت آن از تنها كه است داده قرار جهتي و راه را ما اما شناساند يم بندگانش به را خويشتن

 بـا  آوردنـد،  روي آميزنـد  يم رهمديگ در كه كثيفي آب هاي يجو سوي به كه مردماني بين.... شود يم رفته

                                         
 .٢٣/٩٩؛ بحار الأنوار، ٤٩٨؛ بصائر الدرجات، ١/١٥٠. خصال،  ١
 .٢٣/١٠٠؛ بحار الأنوار، ٦٥٤؛ امالي طوسي، ١/٢٤٩الشرايع،  . علل ٢
 .١٨٤. كافي/ ٣
 ، از كافي .١/٥٩. إثبات الهداة،  ٤



 ١٨
 تفـاوتي  نـدارد  پايـان  و تمامي هرگز كه آوردند روي گوارايي آب سارهاي چشمه و ما سوي به كه كساني
  .است آشكار

  فرمايند: يم ملاامام صادق عليه الس
  ١.خلقه علي  اللّه احتج وم ، اللّه عرف ما هم لا ولو منها، يؤتي التي  اللّه أبواب وصياءلاا

 خداوند. شد ينم شناخته هرگز خداوند نبودند ايشان اگر و هستند، خداوند معرفت به رسيدن هاي راه اوصيا
  .است داده قرار خويش خلق تمامي بر حجت را آنان

  فرمايند: يم ملااميرالمؤمنين عليه الس
  ٢.ارتماس في دهره يزل لم بالرأي  اللّه دان من
 خواهـد  سرگشـتگي  و حيرت در عمر تمام بجويد خود انديشه و نظر اساس بر را خداوند معرفت كس هر

  .ماند
  فرمايند: يم ضمن سخن با عمران صابي فيلسوف زمان خود ملاحضرت رضا عليه الس

 في فهو أعمي هذه في كان ومن« هقول وذلك يعلمون، لا حيث من الحق عن وصموا وعموا تاهوا القوم ولكن
 مـا  علي للاستدلاا أن لبابلاا ذوو علم وقد الموجودة، الحقايق من أعمي: يعني»لاسبي وأضل أعمي خرةلاا

 يـزدد  لم غيرهـا  دون نفسه عن وإدراكه وجوده وطلب برأيه ذلك علم أخذ من. هنااه بما لاإ يكون لا هناك
  ٣.ويفهمون ويعلمون يعقلون قوم عند خاصة ذلك معل جعل  اللّه نلا بعدا لاإ ذلك علم من

 خداوند كه است اين و شدند گنگ و كور و حيران حق جستجوي در فهمند ينم خود كه اي گونه به مردمان
 كـورتر  موجـود  حقايق فهم در يعني" بود خواهد كورتر تآخر در باشد كور اينجا در كس هر: "فرمايد يم

 هـر  و. نشـايد  اسـت  اينجا در آنچه از جز است آنجا آنچه براي للااستد كه دانند يم فهم اهل بود، خواهد
 از خـويش  دوري بـر  جز بجويد، خود نظر از را آن ادراك و فهم و بگيرد، خود انديشه از را آن علم كس
  .دانند يم و فهمند يم كه است گذاشته گروهي نزد در تنها را آن علم داوندخ زيرا. نيفزايد آن علم

  فرمايند: يو نيز م
 مـره لا والمسـتحفظين  سـره  وأهـل  رسـله  من عليه اطلعه ومن  اللّه لاإ ذلك كيف الخلق من أحد يعرف لاو

  ٤بشريعته، القائمين وخزانه
 علم داران خزانه و امر حافظان و سر اهل و انبيا و خداوند مگر است چگونه آن كه داند ينم خلق از احدي

  .كنند يم حفظ را او دين كه او
  فرمايند: يو م

                                         
 ، از كافي.١/٦٠إثبات الهداة،.  ١
 ، از كافي . ٦٤١ثبات الهداة، . إ ٢
 .١٧٥/ ١؛ عيون اخبار الرضا عليه السلام ، ٣٤٨؛ التوحيد، ١٠/٣١٥. بحار الأنوار،  ٣
 .١٠/٣١٧ر، ؛ بحار الانوا١/١٧٧. عيون اخبار الرضا عليه السلام ،  ٤



 ١٩

 تعالي  اللّه وصفهم في بالظلمة الظلمة من صلاالخ وطلبوا وتحيروا تاهوا حتي الباب هذا في الناس اختلف وإنما
 واليقين بالفهم لقالوا بصفام المخلوقين ووصفوا بصفاته  اللّه وصفوا ولو بعدا، الحق من فازدادوا أنفسهم فةبص
  ١.مستقيم صراط إلي يشاء من يهدي  واللّه فيه ارتبكوا فيه تحيروا ما ذلك من طلبوا فلما اختلفوا، ولما

 ظلمـت  از ظلمـت  با خواستند و شده حيران و سرگردان كه آنجا تا افتادند فلااخت به باره اين در مردمان
 اگـر  و. افزودنـد  حـق  از خـود  دوري بر پس كردند، وصف خويش اوصاف به را خداوند كه يابند رهايي

 سـخن  يقـين  و فهم روي از كردند، يم وصف مخلوقي صفات به را مخلوقات و ،يخداي صفات به را خداوند
 و افتادنـد،  پـاي  از شـدند  حيران آن در كه كردند اراده را چيزي چون ولي. كردند ينم پيدا فلااخت و گفته

  .فرمايد يم هدايت راست راه به بخواهد كه را كس هر خداوند

  ديگران! يعارفان و خودباختگ يادعاها

اند مطالـب   يمدع رهبران ايشانبينند  ياند كه م غالبا فريفته اين مطلب شدههاي مختلف گران نظريهجووجست
ان ايش ـ ياند. ايشان از اين نكته غافلند كه اوليـا  خود را بر اساس اشراق حقايق و شهود واقعيات به دست آورده

بـزرگ اذهـان    يشوند بـا همـين ادعاهـا    يخويش عاجز و درمانده م يبات مدعااث يهر گاه در اقامه دليل برا
كنند: اگر ايـن سـخنان، الهامـات     يسؤال نم آورند كه ديگر ايشان هرگز حتي يچنان به تصرف درم مخاطبان را آن

د، و به نپذير ينمامثال خود عين همين ادعاها را از  يشانقابل پذيرفتن است، چرا خود او  و تأييدات رباني يعرش
  د؟!نپرداز يآنان م ينقد و ابطال اشراقات و الهامات ادعاي

را از  ندارد لذا چنانكه گفتيم خود اين مدعيان، چـنين سـخناني   يروشن است كه اين ادعاها هيچ اساس لاكام
اين ادعاها را  ديگر يبرخ كنند. ولي يهمديگر را نقد و ابطال م يها پذيرند، و افكار و ادعاها و نوشته ييكديگر نم

را كـه ايشـان بـه نفـع      بيابنـد، سـخناني  آنـان   يها در انديشه نيلاقابليت دفاع عق يا باور كرده، بدون اينكه ذره
نيـت، عالمـان فهـيم و بيـدار     لال و عقلااند پذيرفته، و نخبگان عرصه علم و تحقيق و برهان و استد خودشان گفته

  دهند! يو جهالت نسبت م يبزرگ را به نفهم
را كـه در   توان اعتقاداتي يآن، هرگز نم يبزرگ و اثرات تخدير ياست بدون تمسك به اين ادعاها ي، بديهيرآ

 ـ يتضاد و تقابل مستقيم با احكام روشن عقل و وح  يكـه نـدا   بينـيم كسـاني   ياست به ديگران تحويل داد؛ لذا م
اند، خود را نيازمند ايـن ادعاهـا نديـده،     را پاسخ گفته» ينقُلْ هاتوا برهانكُم إِنْ كُنتم صادق«قرآن كريم:  ملكوتي

تخديركننـده و دور از   يفريبنده و راهكارهـا  ياند، و به شعارها هرگز روش صادقانه علم و تحقيق را رها نكرده
  اند. عقل و برهان درويشانه و صوفيانه پناه نبرده

  فرمايد: يخداوند متعال م
»هلُ إِنولٍ لَقَوسما*  يمٍكَرِ رو ولِ هرٍ بِقَوي شاعونَ ما لاقَلنمؤت. لِ لاونٍ بِقَوي كاهونَ ما لاقَلذَكَّرزِيـلٌ  .تنت  ـنم 

بر ينالعالَم. لَولَ وقَونا تلَيع ضعذنالا .قاوِيلِلاا بءَخ هنينِ مبِالَيم. نا ثُملَقَطَع هنم ينتفَما .الو نمكُم نم  ـدأَح 
هنع ٢.»حاجِزِين  

 كَتبـت  مما لَهم فَويلٌ لاقَلي ثَمناً بِه ليشتروا اللّه عند من هذا يقُولُونَ ثُم بِأَيديهِم الكتاب يكْتبونَ للَّذين فَويلٌ«
يهِمدلٌ أَييوو مما لَهكْ مونَي١.»سِب  

                                         
 .١٠/٣١٦ ؛ بحار الانوار،١/١٧٦. عيون اخبار الرضا عليه السلام ،  ١
 .٤٧ - ٤٠. الحاقه،  ٢



 ٢٠
»أَم مهدنع بيالغ مونَ فَهبكْتي. ونَ أَمرِيدداً يكَي ينوا فَالَّذكَفَر مونَ هيد٢.»المَك  
»نمو نِ أَظْلَممر مل يافْتيع باً اللّهك كَذونَ أُولئضرعل ييع هِمبقُولُ ريلاا وهادش ءِلا هؤ ينوا  الَّذـ كَـذَب   يعل

هِمبةُ لاأَ رنلَع ل اللّهيع ينمالظّال. ينونَ الَّذدصي نبِيلِ عس ها اللّهونغبيجاً ووع مهلابِا وةرخ مونَ هر٣.»كاف  
»قُولُونَ أَما ي راهقُلْ فْت إِن تيرافْتلَي هي فَعراما إِجأَنرِيءٌ وا بمونَ مرِمج٤.»ت  
 مـا  سـبحانك  قـالَ   اللّـه  دون من إِلهَينِ وأُمي اتخذُونِي للناسِ قُلْت أَنت أَ مريم ابن يعيس يا  اللّه قالَ وإِذ«

 أَنت إِنك نفْسِك في ما أَعلَم لاو نفْسِي في ما تعلَم علمته فَقَد قُلْته كُنت إِنْ بِحق لي لَيس ما أَقُولَ أَنْ لي يكُونُ
لاعوبِ ميما الغ قُلْت منِي ما لاإِ لَهترأَم بِه وا أَندباع ي اللّهبر كُمبرو تكُنهِيداً عليهم وما ش تمد يهِما ففَلَم 

 فَإِنـك  لَهـم  تغفر إِنْ و عبادك فَإِنهم تعذِّبهم إِنْ .شهِيد شيءٍ كُلِّ يعل وأَنت علَيهِم الرقيب أَنت كُنت٠ توفَّيتنِي
تأَن زِيزالع يم٥.»الحَك  

 مـدعيان شـهود حقـايق و واقعـات    شكار كه در سـخنان  آيا اين همه تناقضات روشن و مغالطات آ به راستي
اين اسـت كـه ـ پنـاه بـر خـدا ـ         يكه ايشان بر يكديگر دارند، گويا يهاي موجود است، و اين همه نقد و اشكال

گـر   باشند، يا اينكه نشـان  يعقايد متناقض و گوناگون!! م يخداوند و مأموران عالم غيب بر خطا و اشتباه و دارا
ديگرند، و اين اسيران گـرداب تفكـر در امـر شـناخت ذات غـير قابـل        گران به ايشان كساني اماين است كه اله

  باشند. يت خويش و الهامات آن موجودات ناشناخته ملاشناخت خداوند، دستخوش امواج خيا
  فرمايد: يقرآن كريم م
  ٦.»أَوليائهِم إِلي لَيوحونَ الشياطين وإِنَّ«
  ٧.»أَثيمٍ أَفّاك كُلِّ يعل تنزلُ الشياطين تنزلُ من يعل أُنبئُكُم هلْ«

خداونـد بـوده اسـت     يو فرارفتن به سو ٨ارتباط با عالم غيب يكه مدع يم در باره فردلاالس امام صادق عليه
  فرمودند:

 كعدد زبانية واتخذ رض،لاوا سماءال بين ما في عرشا اتخذ إبليس إن: قال وآله عليه  اللّه يصل  اللّه رسول إن
  ٩.إليه ورفع إبليس له يترائ قداملاا إليه وتخطت عقبه ووطئ فأجابه لارج دعا فإذا. ئكةلاالم

                                                                                                                                       
 .٧٩. بقره،  ١
 .٤٢ - ٤١. طور،  ٢
 .١٩ - ١٨. هود،  ٣
 .٣٥. هود،  ٤
 .١١٨ - ١١٦. مائده،  ٥
 .١٢١. انعام،  ٦
 .٢٢٢ - ٢٢١. شعراء،  ٧
شان از مخالفين مكتـب  گذاران تصوف و عرفان، و اينكه تمامي اي براي آگاهي از انحرافات سردمداران و پايه ٨
البحار، اثناعشـريه، تحفـة    البحار، مستدرك سفينة هاي: سفينة باشند، رجوع كنيد به كتاب السلام مي بيت عليهم  اهل

 الاخيار، و... 
 .٢٨٢/  ٢٥، بحارالانوار، ٥٩٢/  ٢الرجال،   . اختيار معرفة ٩



 ٢١

 و برـاده  سـلطنتي  تتخ آسمان و زمين بين در شيطان همانا: فرمودند وسلم  آله و  عليه  االله  يصل خدا رسول
 پاسخ را او كس آن و كند دعوت خويش يسو به را يكس چون پس است، برگزيده ياراني ئكهلام عدد به

  .برد يم لابا خويش عرشِ يسو به را او و كند يم يتجل او بر گردند، او پيرو مردمان و گفته
  فرمايند: يم ملاالس عليه و اميرالمؤمنين 
  ١.قرين له فهو شيطانا له  اللّه قيض بطاعته، وجل عز  لّهال أمر عمن خذلاا ترك من
 را شيطاني خداوند واگذارد، است داده فرمان ايشان طاعت به خداوند كه را معصوماني از آموختن كس هر
  .باشد او همراه پيوسته كه گماشت خواهد او بر

  :فرمايند يم ملاالس عليه امام باقر 
 يصـبح  حـتي  والكـذب  فـك لابا فأتوه... للاالض أئمة تزور والشيطان الجن وجميع لاإ ليلة لاو يوم من ليس

  ٢.وكذا كذا رأيت: فيقول
... كـرده  ديـدار  را لتلاض ـ و يگمراه امامان شياطين، و جنيان يتمام اينكه مگر نيست يروز و شب هيچ
 شـهود  چنـان  و چنين كه گويد يم روز هر لتلاض امام آن لذا. آورند يم دروغ و ناروا سخنان ايشان يبرا

  .ام كرده
  فرمايند: يو م

 شاء وإن صغيرة، صورة في شاء إن شاء، صورة أي في الناس يأتي المتكون،: له يقال شيطانا سلط إبليس إن
  ٣.كبيرة صورة في

 چـه  - بخواهـد  صـورتي  هـر  بـه  كه است داده سلطنت را) پذير شكل( متكون نام به شيطاني ابليس، همانا
  .گردد يم ظاهر مردمان بر - بزرگ چه و كوچك

  را داشت فرمودند: ٤غيبي يكشف و شهود نداها ي" كه ادعايم به "حسن بصرلاالس عليه و اميرالمؤمنين 
  ٥.إبليس أخوك ذاك: ملاالس عليه قال ،لا: قال المنادي؟ ذلك من أتدري

  .بود شيطان برادرت او: فرمودند ملاالس  عليه امام نه،: گفت بود؟ يكس چه دهنده ندا آن كه داني يم آيا
  گويد: يم يابراهيم كرخ

: فقـال  ذلـك؟  يكون فما منامه في وجل عز ربه يرأ لارج إن:  ملاالس عليهما محمد بن جعفر للصادق قلت
  ١.خرةلاا في لاو الدنيا، في لاو المنام، في لاو اليقظة، في يير لا وتعالي تبارك  اللّه إن له، دين لا رجل ذلك

                                         
 ، حديث اربعمأه٤٢٩/  ٢. خصال،  ١
 از كافي. ٢٧٦ - ١٨٤/  ٦٣؛ ٨٢/  ٢٥. بحارالانوار،  ٢
 از رجال كشي. ٢٨١/  ٢٥. بحارالانوار،  ٣
اند و كارهاي عجيب و غريب از ايشان  داده كه خبرهاي غيبي مي هاي مربوط به كساني . در برخي داستان ٤

اند كه عبادت خداوند را تـرك كـرده و    زده است ذكر شده است كه ايشان با شياطين و جنيان پيمان بسته سر مي
تابع آنان باشند تا اينكه ايشان هم در عوض به آنان كمك كرده و برايشان خبرهاي غيبي بياورند. رجـوع كنيـد   

 .٣٩ - ٣٨؛ قصص العلما (تنكابني) ٨٥ه اثناعشريه (شيخ حر عاملي) ب
 .١٧١/  ١. احتجاج،  ٥



 ٢٢
 چگونـه  ايـن  اسـت،  ديـده  خود خواب در را خويش پروردگار يشخص: گفتم ملاالس  عليه صادق امام به

 ديـده  يبيدار در نه تعالي و تبارك خداوند ندارد، دين كه است يشخص مرد، آن: فرمودند! است؟ يا قضيه
  .آخرت در نه و دنيا در نه و خواب، در نه و شود يم
نيست و بايد در  يهرگز خضوع و خشوع و عبادت و اشك و آه و گريه و... دليل بر حقانيت كس پيداست كه

باشد يا نـه. امـام كـاظم     يحظه قرار داد كه آيا موافق مذهب حق و عدل ملااين مورد عقايد اشخاص را مورد م
  فرمايند: يم ملاالس عليه 

 ـ والعبادة الشيطان هلاخ بدعة في ملع من:  وسلم  آله و  عليه  االله  يصل  اللّه رسول قال  الخشـوع  عليـه  يوألق
  ٢.والبكاء
 عبـادت  مانع شيطان باشد بدعت اساس بر عملش كس هر: فرمودند وسلم  آله و  عليه  االله  يصل خدا رسول

  .دارد يم وا گريه و خشوع به را او نشده، او
  مايند:فر يم ملاالس عليه و اميرالمؤمنين 

 كميل، يا موفّقون، أنهم فيحسبون ويتصدقون فيداومون، ويصومون فيطيلون، يصلّون بأقوام تغتر لا كميل، يا
 مثل الفواحش يعل قوما حمل إذا الشيطان إن: يقول وسلم  آله و  عليه  االله  يصل  اللّه رسول لسمعت  باللّه أقسم
 والركـوع  والخشـوع  الشـديدة  العبـادة  إليهم حبب والمآثم، ناالخ من ذلك أشبه وما والربا الخمر وشرب الزنا

  ٣.ينصرون لا القيامة ويوم النار إلي يدعون الذين ئمةلاا يةلاو يعل حملهم ثم والسجود، والخضوع
 كـه  كنند يم خيال داده صدقه و آورند يم يجا به نيلاطو ينمازها كه مخور را كساني گول هرگز كميل، يا

 هـر : فرمودند يم كه شنيدم خدا رسول از خورم يم سوگند خدا به كميل،! هاست آن حال شامل ياله توفيق
 ـ هـا  آن مانند ديگر گناهان و ربا و شراب و زنا مانند ـ زشت يكارها به را يگروه شيطان گاه  بكشـاند  ـ

 يـت لاو پـذيرش  به را ها آن سپس سازد، يم ها آن محبوب هم را خضوع و عركو و خشوع و شديد عبادت
  .كشاند يم ـ شوند ينم ييار قيامت روز و كشانند يم آتش يسو به كه ـ معصومين غير

  فرمايند: يم ملاالس عليه امام صادق 
  ٤.القلب في يالتقو إنما بكاؤهم، يغرنك لا

  .است قلب در تقوا همانا مخور را آنان يها اشك و گريه گول
گران مكتب وحـي   شود كه معارف الهي را تنها بايد توسط هدايت يبا توجه مختصري در آنچه گذشت معلوم م

ي فاصله بسيار وجود شربي و توهمات مکتب ها ها دريافت داشت، چه اينكه بين معارف الهي و برهاني با انديشه
  ؛ و اين ادعايي نابجاست كه گفته شود:نظريه پردازم امام است، نه لادارد و: امام عليه الس

الفيلسوف الكامل هو الامام ـ حسب ما عرفه الفارابي ـ وسائر الفلاسفة الالهيين أمته وحواريه وصحبه وتلاميذه، 
  .لاء المتفكرين في الفلسفة الالهية هم المتعلمون علي سبيل النجاةلان ذلك الفيلسوف الكامل هو العالم الرباني، وهؤ

                                                                                                                                       
 لي صدوق "قدس سره".، از اما٣٢/  ٤. بحارالانوار،  ١
 .٢١٦/  ٦٩. بحارالأنوار،  ٢
 .٩٥/  ٤؛ المستدرك، ٢٨؛ بشارة المصطفي، ٢٧٤/  ٧٤. بحار الأنوار،  ٣
 .٢٦٥/  ١١؛ مستدرك، ٢٨٦/  ٦٧ ؛ بحار الأنوار،٤٤. مشكاة الأنوار،  ٤



 ٢٣

و اصحاب و شاگردان اويند، ي امت و حواري سفه الهلاباشد و بقيه ف بنابر تعريف فارابى، فيلسوف كامل امام مى
  .جويان طريق نجات هستند دانشي است، و اين متفكّرين در فلسفه اله زيرا آن فيلسوف كامل عالم رباني

  :شود گفته اينكه يا و
قرآن و عرفان و برهان از هم جدايي ندارند. عرفان در حقيقت تفسير انفسي قرآن است و برهان لسان عارفان 

  است.
  :شود گفته اينكه يا و

  اند. نقش عرفاي اسلام در احياء معارف اسلامي اين است كه قرآن را به كمك روايات تفسير انفسي نموده
  است...پس قرآن و عرفان و برهان را از يكديگر جدايي نيست. فيلسوف كامل امام

  :شود گفته كه است غفلت كمال از نيز و
علم تصوف و عرفان يكي از شعب معارف اسلامي است كه از كتاب مجيد و سنت ختمي مرتبت و اخبار واصله 

  بيت عصمت و طهارت گرفته شده است. از اهل
  :شود گفته اينكه يا و

  لوك ... همان طريقه انبيا و اولياست.طريقه اهل س
  :شود گفته اينكه يا و

بدون شك طريقه متصوفه و اهل كشف به اين معنايي كه ذكر شد ترجيح بر طريقه اهل نظر دارد. لذا كلمات 
  ١عرفا در اسرار راجعه به مبدء و معاد دلپذيرتر از مباني كلمات حكما و طريقه انبياء عظام و ائمه كرام است!!

                                         
 .٧٤آشتيانى، جلال الدين: شرح مقدمه قيصرى بر فصوص الحكم،  . ١





  تعالي  اللّه الطريق إلي

ما هو طريق النيل إلي حقايق المعارف والسلامة عن التورط في الضلالات والاوهام وخلط احكام العقل بالوهم 
  والظن؟!

  ن هاهنا طرقا ثلاثة:إ
  لاول: السلوك الشهوديا

  النظري المطلقالثاني: المشي 

  وتفقهها العلوم السماوية البرهانيةالنظر في الثالث: 

  النظري المطلقوالمشي  السلوك الشهوديتعريف 

  يقول أصحاب المعرفة البشرية بأن لنا طريقين للوصول إلي الحقايق والواقعيات:
أن نأخذ بعقولنا وأفكارنا حتي نصير عالَما عقليـاً مضـاهيا    -کما قيل  -أحدهما: المشي الفکري والنظري وهو 

  لمعاد وما بينهما من الاكوان والموجودات کما هي.للعالم العيني فنعرف حقايق الاشياء من المبدأ وا
وثانيهما: السلوك العرفاني وهو أن نسلك سبلا رياضية حتي نتجرد عن جميع تعلقاتنا ونري حقـايق الاشـياء _   
وهي نفس حقيقة الوجود عندهم _ كما هي عن كشف وشهود وحضور الذي يبتني علـي وحـدة مطلـق الوجـود     

  إقامة برهان وتعقل.والموجود لا عن استدلال و
  لکن الحق هو أن هذين الوجهين لا يغنيان من الحق شيئاً وذلك أن الوجه الاول باطل لامور:

تعـالي يكـون     تعـالي، وأن اللّـه    ن جانب اللّـه يأتينا بمعجزة يثبت ا أنه سفير م ١الاول: إذا كان هناك شخص
موجوداً وهو قد أرسل هذا الشخص وأجري علي يديه ما يعجز عن إتيانه إلا إلـه يكـون هـذا الشـخص سـفيره      
ومعرفه، وكان بجنبه شخص آخر كأرسطو أو أفلاطون أو غيرهما من أهل الفكر والنظر وهو أيضاً يدعي الوصـول  

بدأ والمعاد ولكن إذا سألناه: هل أنت علي علم بالنسبة إلي ما وصـلت إليـه أو تلجـأ إلي    إلي معرفة الحقايق من الم
ركن وثيق؟! فيقول: "لا، بل أنا أيضاً رجل مثلكم إلا أني أزعم أن الامر يكون علي ما وصلت إليه وإنـه يمكـن أن   

لذي تزعمون أنكم متمسكون يتبدل رأيي ويكشف لي أو لغيري خطأي ولو بعد حين!" فما هو حينئذ حكم العقل ا
  به؟!

 رجـل  إني: فقـال  الشام أهل من رجل عليه فورد السلام عليه  اللّه عبد أبي عند كنت: يعقوب بن يونس عن
 كـلام  مـن  كلامـك : السلام عليه  اللّه عبد أبو فقال. أصحابك لمناظرة جئت وقد وفرائض وفقه كلام صاحب
 أبو فقال. عندي ومن آله و عليه االله صلي  اللّه رسول كلام من: فقال دك؟عن من أو آله و عليه االله صلي  اللّه رسول

 يخـبرك؟  وجـل  عز  اللّه عن الوحي فسمعت: قال لا،: قال.  اللّه رسول شريك إذا فأنت السلام عليه  اللّه عبد

                                         
 جل جلاله لا يخلي أرضه من حجته طرفة عين وهو امر آخر لم نکن بصدد إثباته في هذا المقام.  واللّه ١



 ٢٦
 عليه  اللّه عبد أبو فالتفت. لا: قال آله؟ و عليه االله صلي  اللّه رسول طاعة تجب كما طاعتك فتجب: قال لا،: قال

  ١.يتكلم أن قبل نفسه خصم قد هذا يعقوب، بن يونس يا: فقال إلي السلام
 حجـة  يعلـم  لا لمـن  ليس الرجل أيها... تستيقن لا لما عجز الظن... للزنديق السلام عليه  اللّه عبد أبو قال... 

  ٢.أبدا  اللّه في نشك لا فإنا عني تفهم. مصر أهل أخا يا. العالم علي للجاهل حجة فلا يعلم، من علي
الثاني: لا شك في أن حكم العقل يكون مطابقاً للواقع دائماً ولا معني لان يكون الحكم العقلي خطأ ومخالفا للواقع 

أحكام الوهم والعقل ويضـلون   ولكن من الواضح أيضاً أن العقلاء بأنفسهم كثيراً ما يشتبه عليهم الامر ويخلطون بين
  ويضلون من حيث لا يشعرون.

  إن قلت: هذا الخلط والاشتباه قد يقع في فهم كلام السفراء الالهيين أيضاً فما هو الفرق؟!
قلت: إنا لا نكون في مقام إثبات العصمة لاتباع الانبياء في مقابل أرباب الفكر والنظر، بل نكون في مقام إثبـات  

والسفراء الالهيين في مقابل من يزعم أن له حق الاستبداد بآرائه وأنظاره في معرفة الحقائق، ويتـوهم  عصمة الانبياء 
  أن لا فرق بين الرجوع إلي المعلم الالهي والمفكر البشري.

  إن قلت: إذا كان مخاطب الانبياء والفلاسفة هو العقل فما هو الفرق بين المسلکين؟
العقلاء وهم الذين كثيرا ما يشتبه عليهم أحكام العقل بالوهم وليس المخاطـب   قلت: إنا قد بينا أن المخاطب هو

  هو العقل الذي لا يتصور له مخالفة مع الواقع الحق أبدا.
إن قلت: إذا كانت نتيجة الطريقين هي عدم الامن من الخطأ والاشتباه لعامة الناس حيث إنا نكون عقلاء ولسنا 

  المقدمات؟! بعقل فما هي فائدة التفرقة بين
  قلت: أولا هذا خلط بين المقامين اللذين ذكرناهما.

تعالي وحججه علـي خلقـه الـذين يحكـم العقـل بوجـوب         ثانياً: اذا رجع الناس في كل أمورهم إلي سفراء اللّه
هـم  التسليم لهم مطلقا فقد تصير دائرة الخلاف بينهم محدودة بحدود خاصة ولا يتجاوز عن ما ينشأ من الخلاف في ف

بعض الظواهر وأمثالها ولا يكون خلافهم في الاصول والمباني كما هو وقع بين فيلسوف مؤمن وكافر وملحد وزنديق 
  ومشرك ومتره ومشبه ودهري وجبري ومادي و...

بخـلاف  تعالي حجة عليهم فيكونون معذورين في هذه الاختلافات القليلة  ثالثاً: إذا رجع العباد إلي من جعله اللّه
  ذا قصروا في ذلك واستبدوا بآرائهم وأنظارهم.ما إ

هذا كله مضافاً إلي أن هذه الاختلافات القليلة التي تقع بين أتبـاع السـفراء الالهـيين أيضـا ترتفـع مـن أصـلها        
  بالرجوع إليهم والسؤال منهم إذا كانوا مسلمين لهم غير معاندين ولا مكابرين.

  قال االله تعالي:
 رسله من أحد بين نفرق لا ورسله وكتبه وملائكته  باللّه آمن كل والمومنون ربه من يهإل أنزل بما الرسول آمن

  .المصير وإليك ربنا غفرانك وأطعنا سمعنا وقالوا

                                         
 .١٧١/  ١. الكافى، ١
 .٢٩٥ـ  ٢٩٤. التوحيد، ٢



 ٢٧

 يكفـر  ومن بينهم بغيا العلم جاءهم ما بعد من إلا الكتاب أوتوا الذين اختلف وما الاسلام  اللّه عند الدين إن
  .الحساب عسري  اللّه فإن  اللّه بآيات

 مطهـرة  صحفا يتلوا  اللّه من رسول البينة تأتيهم حتي منفكين والمشركين الكتاب أهل من كفروا الذين يكن لم
  .البينة جاءم ما بعد من إلا الكتاب أوتوا الذين تفرق وما قيمة كتب فيها
 ما في الناس بين ليحكم لحقبا الكتاب معهم وأنزل ومنذرين مبشرين النبيين  اللّه فبعث واحدة أمة الناس كان

 لمـا  آمنـوا  الذين  اللّه فهدي بينهم بغيا البينات جاءم ما بعد من أوتوه الذين إلا فيه اختلف وما فيه اختلفوا
  .مستقيم صراط إلي يشاء من يهدي  واللّه بإذنه الحق من فيه اختلفوا

 الخوف أو الامن من أمر جاءهم وإذا كثيرا لافااخت فيه لوجدوا  اللّه غير عند من كان ولو القرآن يتدبرون أفلا
 علـيكم   اللّـه  فضـل  لا ولو منهم يستنبطونه الذين لعلمه منهم الامر أُلي وإلي الرسول إلي ردوه ولو به أذاعوا

  .قليلا إلا الشيطان لاتبعتم ورحمته
  وأما مسألة غيبة السفراء الالهيين فلا تضر بما ذكرناه لوجوه:

   تكون امرا دائمياً.الف: إن الغيبة لا
  ب: إنه لا ينسد بذلك السبيل إلي الاستنارة بعلومهم مطلقاً.

  الرؤوف الحكيم فلا حجة في ذلك للناس علي اللّه  ج: الغيبة أمر يكون سببه ظلم الناس فذنبه عليهم لا علي اللّه
ن ظلم من ظلمهم وغصب تعالي فإن وجودالحجج عليهم السلام لطف وتصرفهم لطف آخر وعدم تصرفهم ناشيء م
  حقهم وجلس مجلسهم ونصب نفسه منصبهم في التعليم والارشاد وإجراء الاحكام الالهية.

  إن قلت: أليس في أتباع الانبياء أيضاً من يعتقد اعتقاد اصحاب المعارف البشرية علي وجه التأويل؟!
ا مقصرين، مضافاً إلي أن فعل هؤلاء لا قلت: هؤلاء أيضاً يكونون معذورين في ذلك إذا كانوا قاصرين ولم يكونو

  يكون مبرراً لغيرهم ممن لم يذهب م الخطأ والقصور إلي التأويل الباطل.
الثاني: (من الادلة الدالة علي بطلان المشي النظري) إرجع بنفسك إلي المعارف البشرية ثم احكم بما تشاء فإنك لا 

الجبر والتشبيه وقدم وجود العالم و... وكل ذلك يكون علي خـلاف  تراها إلا قائلة بوحدة وجود الخالق والمخلوق و
  ضرورة الاديان وبداهة العقول والبرهان. 

  ي:شهودخذ بالسلوك الالا يوأما ما يرد عل

ن حيث الاصول والفروع والمباني الاول: هو أن السلوك الشهودي عند كل أحد يختلف عما هو عليه عند غيره م
والشروط، فإن من شرط الموفقية والحصول علي الحقيقة عند بعضهم هو التشيع، وعند آخر هو التسنن، وعند آخـر  
هو الزندقة والالحاد، وعند آخر هو نفي كل دين وقيد وشرط، وحينئذ فإن أخذ بالجميع لزم التنـاقض، وإن رجـح   

  ١بالدليل فقد أبطل المبني، وإن كان بلا دليل لزم الترجيح بلا مرجح. واحد منها علي الاخري فإن كان

                                         
. عن أبي عبد االله ع في رسالته إلى أصحاب الرأي والقياس أما بعد فإنه من دعـا غـيره إلى دينـه بالارتيـاء     ١

لم يكـن  والمقاييس لم ينصف ولم يصب حظه لأن المدعو إلى ذلك لا يخلو أيضا من الارتيـاء والمقـاييس ومـتى مـا     
بالداعي قوة في دعائه على المدعو لم يؤمن على الداعي أن يحتاج إلى المدعو بعد قليل لأنا قد رأينا المتعلم الطالـب  
ربما كان فائقا لمعلم ولو بعد حين ورأينا المعلم الداعي ربمـا احتـاج في رأيـه إلى رأى مـن يـدعو وفي ذلـك تحـير        



 ٢٨
رف السالك بالسلوك الرياضيات لا يكون مـن إلقـاءات الابالسـة    الثاني: ما هو الدليل علي أن ما يصل إليه العا

والجن و... زائدة؟! هذا مع ما أشرنا إليه من الاختلافات الشديدة الموجودة بينهم إلي حد الكفر والشـرك والالحـاد   
الواقعيـات   والزندقة وعبادة الاوثان والاصنام و... بل قد بين في محله أن كل ما يتوهمونه من كشف الحقائق وشهود

مع هذه الاختلافات الشديدة بينهم لا يمكن أن يكون إلا تلقينات نفسانية أو إلقاءات شيطانية كما يعترفـون بـذلك   
أحياناً وحينئذ فالمرجع في تمييز ذلك كله إن كان هو العقل والبرهان أو مطابقة الشرايع والاديان فهو إبطال للمـبني  

  ذلك فيلزم الترجيح بلا مرجح.ورجوع عن نفس المدعي، وإن لم يكن 
وحينئذ فالطريق الوحيد الحق للوصول إلي معرفة الحقايق وحقيقة المعارف هو الاخذ عـن مـن يعلّمنـا الكتـب     
السماوية والحكم الالهية، ويرشد عقولنا إليما خفي علينا من قويم الادلة وصحيح البراهين العقلية ولا يخلط أحكام 

ت. ولا يجوز لاحد من طالبي الهداية والنجاة الاستبداد بآرائه وأنظاره، والاخذ بمـا يـذهب   العقول بالاوهام والخيالا
به إليه مما يسميه عقلا وحكمة وهو كثيرا ما يكون وهما وخيالا وقد خفي علي أصحاا ذلك، فـإن هنـاك مزلـة    

جل آلاؤه لم يترك خلقه سدي   واللّهالاقدام وفيه الهلاك السرمدي والعذاب الابدي والشقاوة بلا انقضاء ولا منتهي، 
ولم يهملهم أبدا ولم يجعل لعباده حجة علي نفسه المقدسة الحكيمة في ضلالتهم وغوايتهم وظلمهم علي أنفسهم، بل له 
الحجة علي الخلايق أجمعين حيث بين لهم طرق رشادهم من كل جهة بلا فرق في ذلك بين مـا يحتـاجون إليـه مـن     

                                                                                                                                       
كان ذلك عند االله جائزا لم يبعث االله الرسل بما فيه الفصل ولم ينـه عـن    الجاهلون وشك المرتابون وظن الظانون ولو

الهزل ولم يعب الجهل ولكن الناس لما سفهوا الحق وغمطوا النعمة واستغنوا بجهلهم وتدابيرهم عن علـم االله واكتفـوا   
هم االله مـا تولـوا وأهملـهم    ء إلا ما أدركته عقولنا وعرفته ألبابنا فـولا  بذلك دون رسله والقوام بأمره وقالوا لا شي

وخذلهم حتى صاروا عبدة أنفسهم من حيث لا يعلمون ولو كان االله رضي منهم اجتهادهم وارتياءهم فيما ادعوا من 
ذلك لم يبعث االله إليهم فاصلا لما بينهم ولا زاجرا عن وصفهم وإنما استدللنا أن رضـا االله غـير ذلـك ببعثـه الرسـل      

التحذير عن الأمور المشكلة المفسدة ثم جعلـهم أبوابـه وصـراطه والأدلاء عليـه بـأمور      بالأمور القيمة الصحيحة و
محجوبة عن الرأي والقياس فمن طلب ما عند االله بقياس ورأى لم يزدد من االله إلا بعدا ولم يبعث رسـولا قـط وإن   

أيضا فيما جاء به استعمل  طال عمره قابلا من الناس خلاف ما جاء به حتى يكون متبوعا مرة وتابعا أخرى ولم ير
رأيا ولا مقياسا حتى يكون ذلك واضحا عنده كالوحي من االله وفي ذلك دليل لكل ذي لـب وحجـى أن أصـحاب    

مخطئون مدحضون وإنما الاختلاف فيما دون الرسل لا في الرسل فإياك أيها المستمع أن تجمع عليك   الرأي والقياس
واتباعك لنفسك إلى غير قصد ولا معرفة حـد والأخـرى اسـتغناؤك     خصلتين إحداهما القذف بما جاش به صدرك

عما فيه حاجتك وتكذيبك لمن إليه مردك وإياك وترك الحق سامة وملالة وانتجاعك الباطل جهلا وضـلالة لأنـا لم   
  ).١/٢٠٩نجد تابعا لهواه جائزا عما ذكرنا قط رشيدا فانظر في ذلك. (المحاسن،

 اللَّه دبو عقَالَ أَب  هـنوم اهـوذَ بِهأَخ نم مهنى متلًا شبلَكُوا سس اسإِنَّ الن كُمنم إِلَي بأَح دا أَحعليه السلام م م
  ).٦٠/ ٢٦الشيعة،  من أَخذَ بِرأْيِه وإِنكُم أَخذْتم بِأَمرٍ لَه أَصلٌ. (وسائل

ع نب دمحفَرٍ معو جكِّلُوا قَالَ أَبا وم لْمكُوا عرت مهينِ فَإِني الداسِ فيالْق ابحوأَص اكةُ إِياررا زعليه السلام ي يل
 ـبِه وتكَلَّفُوا ما قَد كُفُوه يتأَولُونَ الْأَخبار ويكْذبونَ علَى اللَّه عز وجلَّ وكَأَني بِالرجلِ  ني مهنم    ـهيدنِ يـيب ـنى ماد

ضِ والدي الْأَروا فريحوا وتاهت قَد هيدنِ ييب نم جِيبفَي هلْفخ نى مادنوي هلْفخ نم جِيب٢٦الشيعة،  ينِ. (وسائلفَي 
/٦٠  .(  

اسالن ا كُلِّفمإِن يثدي حفَرٍ عليه السلام قَالَ فعأَبِي ج نع    هِملَـيع درـا ويمف ملَه يملسوالت ةمرِفَةَ الْأَئعثَلَاثَةً م
  ).٦٠/ ٢٧الشيعة،  والرد إِلَيهِم فيما اختلَفُوا فيه. (وسائل

تعمي سإِن يثدي حعليه السلام ف اللَّه دبأَبِي عقَالَ ل هأَن قُوبعنِ يب سوني نـلٌ   عيقُـولُ ونِ الْكَلَامِ وتى عهنت ك
الشـيعة،   ما يرِيدونَ. (وسائل لأَصحابِ الْكَلَامِ فَقَالَ أَبو عبد اللَّه ع إِنما قُلْت ويلٌ لَهم إِنْ تركُوا ما أَقُولُ وذَهبوا إِلَى

٦٠/ ٢٧ .( 



 ٢٩

انية والسمعيات التعبدية، بل الامر في الاول آكد وأشد وأعظم وأهم بلا شبهة، فمـا رضـي لهـم    الامور العقلية البره
بالضلال والاضلال بترك مدرسة الوحي والايقان، والذهاب إلي ما يلقيه إليهم الابالسة والانظار والافكار والاوهام، 

ناس شيئاً ولكن الناس أنفسهم يظلمون حيث ينصبون لا يظلم ال  فإنه تعالي لا يفعل بعباده إلا الاصلح لهم، وإن اللّه
  أنفسهم مقام الانبياء والاوصياء وقد يتوهم بعضهم مع ذلك أم من أتباع الانبياء والاولياء!

  السلام: يقول الامام الباقر عليه 
 قـدس  صـدوق  امـالي . (بغيرنا يهتدوا لم تركناهم وإن لنا، يستجيبوا لم دعوناهم إن عظيمة، علينا الناس بلية

  ). ٢٨٨/  ٤٦ الانوار، بحار ؛٦٠٩ سره،
  وعن يونس بن عبد الرحمن:

 هلـك،  برأيـه  نظر من مبتدعا تكونن لا يونس، يا: فقال ؟ اللّه أوحد بم: السلام عليه الاول الحسن لابي قلت
  ). ٥٦/  ١ الكافي،. (كفر نبيه وقول  اللّه كتاب ترك ومن ضل، نبيه بيت أهل ترك ومن

  لمؤمنين عليه السلام:وعن أميرا
 الهداة، إثبات. (منه يؤتي الذي والوجه وسبيله وصراطه أبوابه جعلنا ولكن نفسه، العباد لعرف شاء لو  اللّه إن
  ). الكافي عن ،٥٩/  ١

  عن الامام الصادق عليه السلام:
  ). ٢٧٣/  ٣ الانوار، بحار ؛ ٢٩٠ ـ ١٥١ التوحيد، ؛ ١٤٤/  ١ الكافي،. ( اللّه عرف ما نحن لا لو

وقد صرحت نصوص أهل العصمة بأن من يتكلم في حقايق المعارف إما أن يتكلم بما أخذه مـن أهـل العصـمة    
والوحي وإما أن يتكلم في ذلك من تلقاء نفسه،ومن البديهي أنه لا يكون مصداق هذا القسم إلا أصحاب المـدارس  

  اء عن الوحي والتعلم.المعارف البشرية والاراء والانظار الذين يظهرون الاستغن

  أصل الدين وأساسه

  وقد تحصل مما بيناه أنه يمكن أن يقال بأن للدين من جهة تمييز المؤمن عن الکافر أصلا واحداً وهو:
  وجوب معرفه الحجة والتسليم له.

  ومن الواضح حينئذ:
  الاديان. ألف: هذا تعريف جامع لجميع

ب: هذا التعريف كاف بنفسه لاخراج منكر الضروريات الدينية من عداد المؤمنين، ولانحتاج معه إلي قيـد آخـر   
  لذلك 

ج: هذا التعريف كاف بنفسه لاخراج من ينكر غير الضروريات الدينيةمع علمه بأا من الـدين ولانحتـاج معـه    
  إلي قيد آخر.

  ييز الضروريات الدينية من غير ها.د: لا نحتاج مع هذه التعريف إلي تم
  قال الامام الباقر عليه السلام:



 ٣٠
 ١ الكافي،. (فيه اختلفوا ما في إليهم والرد عليهم، ورد ما في لهم والتسليم الائمة، معرفة: ثلاثة الناس كلف إنما
 /٣٩٠  .(  

  يلزم الدور.  إن قلت: إذا كان وجوب معرفة الحجة مقدماً علي معرفة اللّه
بل إن حكم العقل بوجوب التسليم للحجة الالهية والعلم بوجود الخالق المتعال وصفاته وأفعاله كمـا يبينـه   قلت: 

  الحجة عليه السلام يحصلان في مرتبة واحدة ولا يجب أن يكون هناك تقدم وتأخر أصلا هذا أولا.
ة ولا سيما بالنسبة إلي أمر مبدئهم وثانياً يمكن أن يقال: إن نوع الانسان بأجمعهم غريق في بحر مجهولام الكثير

ومعادهم، فإذا وجدوا من أثبت أن له تقدما علي غيره في العلم والقدرة يحكم العقل بوجوب الاخذ عنـه لا بأنظـار   
  أنفسهم وأمثالهم.

والعلم بتقدم هؤلاء علي غيرهم من افراد البشر يمكن أن يحصل لكل أحد باختبارهم والسؤال منهم بالاجابة عن 
لمغيبات والاتيان بما يعجز عن فعله هو بنفسه وأمثاله، وذلك مع صرف النظر عن أنا هل أثبتنا قبل ذلـك أن هنـاك   ا

  إلها مرسلا بالمعجزات أم لم نثبته فلا دور.
الخالق المتعال كما هو حقه   ولا شك في أن تحصيل العلم ذا الامر من طريق العقل أسهل من الابتداء بمعرفة اللّه

نا ما وجدنا أحدا اهتدي إلي المعارف الحقة كما ينبغي من الطريق الثاني بل ما رأيناهم إلا بين ملحـد وزنـديق   بل إ
  ومشبه وضال و...

  قال مولانا الامام الكاظم عليه السلام:
 وقَـولَ  اللّـه  كتاب ترك نوم ضل، نبيه بيت أَهلَ ترك ومن هلَك، برأيه نظَر من مبتدعا، تكونن لا يونس، يا

هبين ١/٥٦: الكافي. (كَفَر.(  
بل من الواضح أن سنة الانبياء والسفراء الالهيين كانت جارية علي ما أشـرنا إليـه وطريـق أصـحاب المعـارف      

لما جاؤوا بـه   تعالي ووجوب التسليم  البشرية هو الثاني حيث إن الانبياء عليهم السلام يدعون الناس إلي معرفة اللّه
من عند أنفسهم الي أن يبحثـوا بعـد ذلـك      لهم في مرحلة واحدة بلا تقدم ولا تأخر، ولكن الذين يطلبون معرفة اللّه

عن معرفة أنبيائه ورسله وحججه قد انتهي أمرهم إلي الضلال في معرفة االله والجبر والتشبيه ووحدة وجود الخـالق  
ء والسفراء الالهيين وادعاء الاستغناء عنهم بل معارضتهم والرد علـيهم كمـا هـو    والمخلوق بل إلي إنكار نبوة الانبيا

  مشهور من مذهب اصحاب المعارف البشرية.
  سره: يقول العلامة السي قدس

 ـ قبرس جزيرة صاحب أظنه ـ النصاري ملوك بعض هادن لمّا المأمون إنّ: العجم لامية شرح في الصفدي ذكر
 من خواصه الملك فجمع ـ أحد عليه يظهر لا بيت في مجموعة عندهم وكانت ـ اليونان كتب خزانة منهم طلب
 مـا  إلـيهم،  جهزها: قال فإنه واحد مطران إلا إليه تجهيزها بعدم أشار فكلّهم ذلك في واستشارهم الرأي ذوي

  .علمائها بين الاختلاف وأوقعت أفسدا إلا شرعية دولة علي العلوم هذه دخلت
  موضع آخر: وقال في

 برمـك  بـن  خالد بن يحيي فإنّ كثير، قبله نقل بل ـ الفلاسفة لكتب أي ـ والتعريب النقل يبتكر لم المأمون انّ
 أنّ والمشـهور  اليونـان،  كتب من اسطي كتاب لاجله وعرب ودمنة، كليلة مثل كثيرا الفرس كتب من عرب
 وأتباعهم الخلفاء أن علي ويدل. الكيمياء بكتب أولع المّ معاوية بن يزيد بن خالد اليونان كتب عرب من أول
 يـونس  عـن  بإسناده الكشي رواه ما لمذهبهم ناصرا لهم محبا كان البرمكي يحيي وأنّ الفلسفة إلي مائلين كانوا



 ٣١

 فأحـب  الفلاسـفة،  علي طعنه من شيئا هشام علي وجد قد البرمكي خالد بن يحيي كان: قال الرحمن عبد بن
 أصـحاب  أحـوال  بـاب  في أوردناهـا  ذلـك  في طويلة قصة ذكر ثمّ... القتل علي ويضربه هارون به ييغر أن

 الامامـة  إلي الكـلام  وجروا العلماء ليناظر هشاما ودعا بيته في هارون أخفي أنه: وفيها السلام، عليه الكاظم
  ، اللّه رحمه الخوف ذلك من ومات فهرب قتله هارون وأراد فيها، الحق وأظهر

كتاب كتبه من الرجال أصحاب وعد التوحيد، في أرسطاطاليس علي والرد الطبائع، أصحاب علي الرد  وعـد 
 كتب من النجاشي وعد الفلاسفة، افت كتاب الراوندي الدين قطب كتب من فهرسه في الدين منتجب الشيخ
 ـ الاصحاب، أجلة من وهو الفلاسفة علي الرد كتاب شاذان بن الفضل  في االله  رحمـه  الصـدوق  علـيهم  نوطع
  .١الدين إكمال كتاب مفتتح

 علـي  الدلالـة  كتـاب : كتبه جملة من ذكر حيث الحكم بن هشام أحوال في االله  رحمه النجاشي رجال ولاحظ 
 ـ الـرد  وكتـاب  الطبـايع،  أصـحاب  علـي  الـرد  وكتـاب  الزنادقـة،  علـي  الـرد  وكتاب الاجسام، حدث  يعل

 أهل علي الرد كتاب النوبختي موسي بن الحسن الاجل الشيخ كتب جملة من وذكر. ٢التوحيد في أرسطاطاليس
 علـي  الـرد  كتـاب  الكـوفي  احمـد  ابـن  علي كتب من وذكر. ٣الصغير والتوحيد الكبير التوحيد وكتاب المنطق

 علـي  الـرد  وكتـاب  المنطـق  أهـل  علي الرد كتاب العباس بن محمد بن علي كتب من وذكر. ٤أرسطاطاليس
 هلال كتب من وذكر. ٦الخلق مبتدء كتاب الكوفي الجعفي ابراهيم بن احمد بن محمد كتاب من وذكر. ٥الفلاسفة

 كتـاب  المفيـد  الشـيخ  كتـب  من وذكر. ٧العقول نتائج واعتمد الرسول آثار رد من علي الرد كتاب ابراهيم بن
 علي الرد كتاب شاذان بن فضل كتب ومن. ٨الحلاج أصحاب علي الرد وكتاب الاتحاد في الفيلسوف جوابات
  .الكتب من وغيرها٩.الفلاسفة

السلام ينحصـر بالاسـلوب وتقـدم بعـض المباحـث        وليعلم أن الاختلاف بين علمائنا المتكلمين والانبياء عليهم
س وتأخر بعضها الاخرغالبا (كما أن الامر يكون كذلك في الفرق بين الكتب الفقهية وروايات الاحكام الفرعية) ولـي 

تعالي وصفاته وأفعالـه    بينهما اختلاف في الاصول والمباني والنتايج وذلك حيث إن المتكلم يبتدء بإثبات وجود اللّه
ثم يبحث عن معرفة النبي والامام وأوصافهما ووجوب اتباعهما ولكن في مسلك الانبياء والائمة كان إثبـات نبـوة   

ساله الرسل وإثبات وجوب طاعتهم والاخذ عنهم حيـث إن كـل ذلـك    تعالي وإر  الانبياء مقارناً لاثبات وجود اللّه
يثبت بنفس إراءم المعجزات كما بيناه، ولكن مع هذا كله حيث إن المتكلمين يتعلمـون العلـوم العقليـة البرهانيـة     

يـر يبتـدؤون   وحججه في مرتبة واحدة ثم في مقـام التعلـيم والتقر    الاعتقادية في مدرسة العلوم الالهية ويعرفون اللّه
تعالي ثم إثبات أنبيائه وحججه فلا يختلفون عنهم في النتايج والاصول والمباني ولا يفترقون عنهم   بإثبات وجود اللّه

  إلا بالاسلوب.

                                         
 ١٩٧/  ٥٧. بحارالأنوار ١
 طبع قم، موسسة النشر الإسلامي. ١١٦٤رقم  ٤٣٣. رجال النجاشي: ٢
 ١٤٨رقم  ٦٣. المصدر: ٣
 ٦٩١رقم  ٢٦٥. المصدر: ٤
 .٧٠٤رقم  ٢٦٩. المصدر: ٥
 .١٠٢٢رقم  ٣٧٤. المصدر: ٦
 .١١٨٦رقم  ٤٤٠. المصدر: ٧
 .١٠٦٧رقم  ٤٠٠. المصدر: ٨
 .٨٤٠رقم  ٣٠٧. المصدر: ٩



 ٣٢
تعـالي مـا أشـهدهم خلـق       ولكن أرباب المعارف البشرية حيث يقولون فيهـا بظنـوم وأفكـارهم ـ وإن اللّـه     

هم ـ فابتعدوا في أصول اعتقادام وفروعها مما يحكم به العقل والبرهان وورد في  السماوات والارض ولا خلق انفس
الشرايع والاديان وذهبوا الي الاعتقاد بوحدة وجود الخالق والمخلوق، ووجوب سنخية وجودهمـا، وأزليـة وجـود    

غـير وجوههـا ممـا بـين في      العالم، والجبر، وإنكار حقيقة الحشر والمعاد والثواب والعقاب وغير ذلك أو تأويلها علي
  محله.

  إن قلت: ما هو الفارق بين اصحاب المعجزات والذين يأتون بالسحر والشعبذة وأمثالهما من الامور الغريبة؟
قلت: إن الذين يأتون ذه الامور إن لم يكن لهم دعوي النبوة والسفارة الالهية فلا يضرنا أمرهم شيئا ولا نعبـأ  

ان لهم دعوي النبوة والسفارة عن االله تعالي فإن كان هناك خـالق عـدل ورب حـق ـ     بوجودهم ولابعدمهم؛ وإن ك
وهو كذلك ـ فعليه أن يفصح الکاذب ويبطل دعواه وإلا فلا شيء علينا ولكنا معذورين باتباعنا لكل من وجـدناه   

  متقدماً علي جميع الناس في علمه وقدرته وكماله.
 ح الارجح لا الاخذ بما هو مقطوع به عقلا.إن قلت: فعلي هذا تلزم حجية الظن وترجي

قلت: اولا لا اشكال في حجية الظن في مثل المقام بل إن وجوب الاخذ بالارجح والاسـلم هـو مقتضـي حكـم     
  العقل القطعي اليقيني.

 الرجـل  أيهـا : السلام عليه الحسن أبو له  فقال جماعة وعنده السلام عليه الرضا على الزنادقة من رجل دخل
 وصـمنا  صـلينا  مـا  يضـرنا  ولا سواء شرعا وإياكم ألسنا تقولون كما هو وليس قولكم القول كان إن أرأيت
 هلكـتم  قد ألستم نقول كما وهو قولنا القول يكن وإن: السلام عليه الحسن أبو فقال. فسكت وأقررنا وزكينا
  ).٢٥١ التوحيد،. (ونجونا

 وإن ونجـوت  نجونـا  تقول كما وليس تقول كما الامر يكن نإ... الكريم عبد يا: السلام عليه االله عبد أبو قال
  ).٢٩٨ التوحيد،. (وهلكت نجونا نقول كما وهو نقول كما الامر يكن

ثانياً: إن كمالات السفراء الالهيين ليس علي حد يبقي لنا عند رؤيتنا إياهم شـك في حقانيتـهم فـإن الله الحجـة     
  البالغة.

شخص ولم يحصل له اليقين بوجوب باتباع الانبياء علـيهم السـلام بعـد     ثالثاً: إن صح لنا فرض أن يكون هناك
  علمه بكمالام ومعجزام فليس هو مكلفاً عقلا ولا اشكال في ذلك.

وقد ظهر ذا كله أنه يجب اتباع اصحاب المعجزات وإن لم نثبت قبل ذلك وجود الخالق تبـارك وتعـالي وكونـه    
  اشكال آخر في ذلك .عدلا حكيماً، ولا يلزم دور ولا أي 

ثم إن كثيراً ممن يذهب إلي تعلم العلوم النظرية اليونانية وتعليمها وترويجها والدفاع عنها يدافع عـن نفسـه بـأن    
  يقول: لا اختلاف بين العقايد الفکرية مع ما جاء به السفراء الالهية وأوصيائهم المعصومون.

ا وإلا فمن وصل إلي كنه المعارف البشرية مـن جانـب ومـا    ويرد عليه: إن هذا غفلة عن أحد الامرين أو كليهم
جاء به أولياء الوحي من المعارف العقلية من جانب آخر يجد أما لا يشتركان حتي في نقطة واحدة كما سنشير إلي 

  تعالي.  موارد ذلك بالتفصيل أن شاء اللّه
  ثم إن هنا سؤالا آخر وهو:

ع المعارف البشرية صادقة فلم يوجبون دراسة تلک النظريات ويهتمون إن كان دعوي مساوقة العلوم السماويه م



 ٣٣

  إلي حفظها وتعليمها وتعلمها أشد الاهتمام ولا يرون الطالبين في غني عنها؟!
هل أن أبناء الفكر البشري يكونون أعلي فهما وأغزر علما في تشخيص الادلة والبراهين العقلية من رسول رب 

  وسلم وأمير المؤمنين وأولاده المعصومين عليهم السلام؟!  آله و  عليه االله   العالمين صلي
أم أمرنا باتباع أولئك المستبدين بآرائهم وأنظارهم ـ دون الانبياء والائمة علـيهم السـلام ـ والفحـص عـن مـا        

  سطروا فنأخذ بذلك تعبدا؟!
ف العقلية البرهانية الراجعة إلي المبـدء  السلام وتقريرهم للمعار  أم هل وجدنا نقصاً في بيان الحجج الالهية عليهم

  والمعاد؟!
 نكتـب  أن فتـري  تعجبنـا  يهـود  من أحاديث نسمع إنا: فقال وسلم  آله و  عليه  االله  صلي  اللّه رسول عمر أتي

 مـا  حيـا  موسـي  كان ولو نقية بيضاء ا جئتكم لقد! والنصاري؟ اليهود وكت كما أمتهوكون: فقال بعضها؟
  ). ٢٨٢ الاخبار، معاني. (عياتبا إلا وسعه

أم هل أن الناس إذا رأوا محاسن كلام مواليهم المعصومين عليهم السلام ـ وهم أمراء الكلام ـ لاحبوهم واتبعوهم   
  وهذا غير مرضي الله تعالي فندعوا إلي محبة غيرهم واتباعهم بتحسين كلامهم وتزيين مرامهم؟!

  الامام الرضا عليه السلام:
 لـو  النـاس  فـإن  النـاس  ويعلمها علومنا يتعلم: قال أمركم؟ يحيي كيف: له فقلت. أمرنا أحيي اعبد  اللّه رحم

  ). ٢٨٢ الاخبار، معاني... (لاتبعونا كلامنا محاسن علموا
  وقال:

 استطاع وما أعز به لكانوا كلامنا محاسن يروون لو  واللّه أما إليهم يبغضنا ولم الناس إلي حببنا عبدا  اللّه رحم
  ).٢٢٩/  ٨ الكافي،. (عشراً إليها فيحطُّ الكلمة يسمع أحدهم ولكن بشيء عليهم يتعلق أن دأح

 :تمهيد
  ان الناس في طلبهم معرفة االله تعالي ـ بل وغيره تعالي من الامور النظرية ـ علي اقسام:

لي ما يرومون معرفته وتحصيل الـيقين بـه وان کـان    الف: اهل الاستدلال والتمسک بالأدلة البحثية الموصلة لهم ا
يقينهم في متن الواقع جهلا مرکبا ولکن ذلک حجة عليهم ماداموا قاطعين ومتيقـنين وذلـک لذاتيـة حجيـة القطـع      
واليقين. وتسمي هذه المعرفة بالمعرفة الاستدلالية, وسالکو هذا السبيل هم الفلاسفة والمتکلمين والفقهاء والاصوليون 

خباريون وان کان بعضهم يدعون ان معرفة االله تعالي لا تحتاج الي الاسـتدلال واقامـة الـدليل لکوـا بديهيـة      والا
(ولکن کلهم يعتقدون بان سنخ معرفة االله تعالي هي سنخ المعرفة العقليه والاقرار والاعتراف بوجود موجود خـارج  

  عن حقيقة وجود الانسان).
جهة تحصيل المعرفة والعلم ولکن بين بعضهم مع بعض آخر اختلافا عظيما  هذا کله من حيث وحدة طريقهم من

 من جهة المدعي ومواد البحث والنظر.
ب: اهل الکشف والشهود والتجريد وهولاء هم العرفاء والصوفية والسوفسطائية واهل التفکيک فـام يبطلـون   

ين ويدعون ان العلم هو نفس ما يجده العـالم في ذاتـه   المعرفة الاستدلالية ولا يرون اية قيمة للاستدلال والقطع واليق
بالحضور (وهو وجدان ذات المعلوم بلا واسطة) واما ما وراء ذلک فيقولون إنه لا يمکن لنا العلم بوجود شيء مطلقا 

  ويقولون انا ان فرضنا ان هناک شيئا وراء واجدية العالم وکشفه وشهوده فلا طريق لنا الي اثباته او نفيه.



 ٣٤
ان بعض الناس يزعمون ان بعض هولاء لا ينکرون المعرفة الاستدلالية بل يعدون المعرفة الکشفية التجريدية ثم 

اعلي واکمل من المعرفة الاستدلالية> کما ان بعضا آخر من اهل البحث يزعمون ان السوفسطائية ينکـرون وجـود   
ئية ايضا لا ينکرون ذلک بل يقولون انـه لا  العالم الخارج عن تخيلام ولکن الحق خلاف ذلک حيث ان السوفسطا

  سبيل لنا الي نفي العالم الخارج من نفسنا او اثباته.
ج: اهل العقل والوحي وهم الانبياء واوصيائهم المعصومون صلوات االله عليهم اجمعين فام لا يشتبه الامر عليهم 

عون في الجهل المرکب ابـدا والا کـانوا داخلـين في    ولا يخلطون الاوهام والظنون بما يحکم به العقل في علومهم فلا يق
  القسم الأول.

  فالطوائف الثلاث هم:
  الف: اهل القطع والفکر ـ والشک والظن والوهم والجهل المرکب ـ (قطع گرا، يقين گرا)

  ب: اهل الکشف والتجريد
  ج: اهل العقل والوحي

 الواقعيات؟ معرفة يقطر في الروايي والعقل البشري العقل شان هو ما
تقسيم العقل بالاقسام المختلفة الدائرة علي بعض الالسن ـ کالعقل الفطري والعقل الاصطلاحي و العقل الفلسفي  
واالعقل الروائي والعقل البين وغير البين و... ـ لا وجه لها مطلقا بل ان العقل من حيث الثبوت هو الامر المصون عن  

ولکنه ليس في متناولنا دائما والا لکنا معصومين عن الخطا بل نحن اهل الفکر والنظر,  ومبادي الفکـر   الخطا والزلل
يعم الامور العقلية والظنية والوهمية وقد يشتبه الامر علينا فنجعل الوهم والظن مکان العقل فنقع في الجهل المرکـب.  

ذلک حجة علينا ما دمنا قاطعين ومتيقنين. وعلـي اي حـال   ومن هنا تري انا لا نکلف الا بالفکر والقطع واليقين  و
  فالعقل والعقلي لا يقبل التقسيم.

 والباطل؟ الحق بين نفرق وکيف, علينا حجة هو ما الي النيل طريق هو ما
تقسـيم القـاطع لمتيقنـة    الحجة علينا هي القطع واليقين وبه نفرق بين الحق والباطل وان کنا في الجهل المرکـب، و 

  بالمطابق للواقع وغير المطابق للواقع فامر محال ومخالف لنفس کون يقينه يقينا.
و اما ما يقال في شان علم المنطق من انه العلم بقوانين تعصم مراعاا الذهن عن الخطـا والزلـل ففيـه سفسـطة     

س ذلک في متناولنا دائمـا ولـذا نحـن لا    واضحة حيث ان ذلک امر صحيح لکن من حيث الواقع وعالم الثبوت ولي
نکلف بالعصمة بل تکليفنا بذلک تکليف بما لا يطاق, ومن الواضح انا لا يمکننا حفظ أنفسـنا عـن الخطـا في نفـس     

  مراعات القوانين, والنتيجة تتبع اخس المقدمات, فالعصمة لاهلها.
أ ونعصم عن الزلل! وکقول القائل: انـا نقـدر علـي    فالتعريف المذکور ليس الا کقول القائل: إنا ان لم نخطا لم نخط

العصمة ولکن بشرط ان لا نخطا!! ومن البديهي انا نقع في الخطا حتي في نفس مراعات القوانين من حيـث لا نشـعر   
فمن حيث الإثبات والفعلية لا طريق لنا لصيانة انفسنا عن الخطا, بل ولا نکلف بذلک کما قدمناه. هـذا کلـه مـن    

فة الحجة الباطنة علينا وهي العقل, واما من حيث معرفة الحجة الظاهرة ـ وهي الانبياء والرسل ـ فطريق   حيث المعر
معرفتهم هو معرفة اشخاصهم وشؤوم ومعجزام، ومن الواضح غير القابـل للإنکـار ان معرفتـهم وحکـم العقـل      

لهم ـ  هي اول اصل عقلي واعتقـادي   بوجوب متابعتهم ـ وهم علي مکانتهم وفضلهم الـمسلم لکل من راجع أحوا 
وهي مقدمة علي معرفة االله تعالي ولا دور في ذلک اصلا کما بيناه مفصلا في مقالة مـا هـو الطريـق الي معرفـة االله     

  تعالي.



 ٣٥

 !الحق؟ معيار هو الامام ام السلام عليه الامام هو الحق لمعرفة المعيار هل
  ن حيث الواقع والثبوت فبينهما ملازمة تامة لا يقصر احدهما عن الاخر ولا يفترق عنه اصلا:و الجواب هو ان م

  علي مع الحق والحق مع علي ...
  علي مع القران والقران مع علي ...

واما من حيث الاثبات وفعلية التکليف فمعيار الحق هو الامام المعصوم مطلقا وذلک حيث انه لا يمکننا أن نعرف 
الباطل غالبا في حين أن الإمام هو الذي يمکننا مواجهته دائما ويسهل لکل أحد معرفة کمالاته ومعجزاتـه   الحق من

وفضائله الفائقة علي غيره. کما ان معرفة القران الناطق هو المقدم علي معرفة القران الصامت بنفس الـدليل وذلـک   
  حيث الواقع وعالم الثبوت فلا يفترقان هما ابدا. من حيث فعلية التکليف المتوجه الينا المقدور لنا والا فمن

  الدليل على بعض مواضيع المباحث الاعتقادية في كتب أعلامنا المتقدمين

  حقيقة معنى العلم والمعرفة (وليس منها العلم الحضوري):

؛ الكـافي لأبي  ٩٣سره:  تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس ؛٢٠ - ٩سره،  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
؛ المسلك في أصـول الـدين للمحقـق    ٢٦سره:  ؛ قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس٤٥سره:  الصلاح الحلبي قدس

  .١٤٧/  ١؛ شرح الاحقاق: ٦٦سره:  الحلي قدس
  إنه تعالى لا يدرك:

؛ ٩٣ـ   ٩٢ـ   ٨٧سره:  ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس٤٢ـ   ١٩سره:  شيخ الطوسي قدسالاقتصاد لل
؛ البرهـان علـى   ٧٥ـ   ٤٧سـره:   ؛ قواعد المرام لابن ميثم البحراني قـدس ٤٥سره:  الكافي لأبي الصلاح الحلبي قدس

/  ١؛ شرح الاحقـاق:  ٦٦سره:  س؛ المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي قد٤٨سره:  ثبوت الايمان للديلمي قدس
١٢٨.  

  الصانع تعالى يباين المصنوع ولا يشبهه شيء ذو مقدار وأجزاء وجهة:

؛ تقريب المعـارف لأبي الصـلاح الحلـبي    ٤٤ـ   ٣٨ـ   ٢٤ـ   ٢٠ـ   ١٨ـ   ١٧سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
سره:  ؛ الكافي لأبي الصلاح الحلبي قدس٨٨ـ  ٨٧ـ  ٨٦ـ  ٨٣ـ  ٨٢ـ  ٧٩ـ  ٧٨ـ  ٦٩ـ  ٧١ـ  ٧٠ـ  ٦٨سره:  قدس

؛ عجالة المعرفة للراونـدي  ٧٣ـ   ٧٢ـ   ٧٥ـ   ٦٨ـ   ٧٥ـ   ٤٧سره:  ؛ قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس٤٦ـ   ٤٥
؛ ٤٨ـ   ٤٧سـره:   ؛ البرهان على ثبوت الإيمان للـديلمي قـدس  ٣٥سره:  ؛ أعلام الدين للديلمي قدس٣٣سره:  قدس

؛ شرح ٢٠/  ١سره:  ؛ الصراط المستقيم للبياضى العاملي قدس٧١سره:  المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي قدس
  ١٧٢ـ  ١٧١/  ١الإحقاق: 

  لا يكون الفعل إلا حادثا

  .٤٧سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  بمحدث يباينهبرهان وجوب وجود ماسوى الواحد تعالى 

؛ الكافي ٨٣ـ   ٧٠ـ   ٦٧سره:  ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس٢١سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس



 ٣٦
  .٣٦ـ  ٣٥سره:  ؛ أعلام الدين للديلمي قدس٤٠سره:  لأبي الصلاح الحلبي قدس

  تعالى ومعناه وعمومه  علم اللّه

؛ عجالة المعرفة ٢٤سره:  ؛ نكت اعتقاديه للشيخ المفيد قدس٥٠ـ   ٣٤ـ   ١٨سره:  صاد للشيخ الطوسي قدسالاقت
؛ أنوار الملكوت في شـرح اليـاقوت   ٥٣سره:  ؛ المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي قدس٣١سره:  للراوندي قدس

  .٩٢سره:  للعلامة الحلي قدس
  هاقدرته تعالى ومعناها وعموم

؛ المسـلك في أصـول الـدين    ٣٥سـره:   ؛ أعلام الدين للـديلمي قـدس  ٢٣سره:  نكت اعتقاديه للشيخ المفيد قدس
؛ الصـراط المسـتقيم   ٩٢سـره:   ؛ أنوار الملكوت في شرح الياقوت للعلامة الحلي قـدس ٥٣سره:  للمحقق الحلي قدس

  .٢٠/  ١سره:  للبياضي العاملي قدس
  حالة ما لا اية لهاست

 ٨١ـ   ٧٦سـره:   ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس٣١ـ   ٢٨ـ   ٢٤سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
؛ أعـلام  ٢٩سره:  ؛ عجالة المعرفة للراوندي قدس٦٢ـ   ٥٨ـ   ٥٦سره:  ؛ قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس٨٧ـ 

  .٣٥سره:  الدين للديلمي قدس
  لا يجتمع البدء مع عدم التناهى

  .٢٤سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  استحالة انقضاء ما لا اية له (حدوث العالم)

  .٤١سره:  ؛ المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي قدس٥٧سره:  قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس
  احتياج المحدث إلى المحدث

  .٢٥سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  الحدوث هو علة الاحتياج

  .٧٢سره:  ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس٢٦سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  الإمكان هو علة الاحتياج

  .٦٨ـ  ٤٨سره:  قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس
  إلا بفعله من طريق الاستدلال وبطلان طريق الإلهام والتصفية  لا يعرف اللّه

بي ؛ الكـافي لأ ٨٦سره:  ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس٤١ـ   ٣٧سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
؛ أعـلام الـدين   ٣١ـ   ٢٦سـره:   ؛ قواعد المرام لابن ميثم البحراني قـدس ٤٥ـ   ٤٤ـ   ٣٩سره:  الصلاح الحلبي قدس

؛ المسلك في أصـول الـدين   ٤٨ـ   ٤٧ـ   ٤٤سره:  ؛ البرهان على ثبوت الإيمان للديلمي قدس٣٨سره:  للديلمي قدس



 ٣٧

  ٢٠/  ١سره:  لي قدس؛ الصراط المستقيم للبياضى العام٦٦سره:  للمحقق الحلي قدس
  الغرض من الخلق هو إيصال التفع إلى المخلوق وتعريض الثواب

؛ ١١٧ـ   ١١٥سـره:   ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلـبي قـدس  ٥٢ـ   ٣١سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  .٣٣سره:  وندي قدس؛ عجالة المعرفة للرا٨٩سره  قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس
  الفعل لا يكون إلا عن القادر المختار

  .٢٧سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  تعالى بنفسه  تأويل علم اللّه

  .٣٨سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  تعالى قادر مختار  إن اللّه

؛ قواعد المرام لابـن  ٧٨سره:  ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس٢٨سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
؛ المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي ٣٠سره:  ؛ عجالة المعرفة للراوندي قدس٨٤ـ   ٨٢سره:  ميثم البحراني قدس

  .٤٣ـ  ٤٢ـ  ٤١سره:  قدس
  ريد كارهتعالى م  إن اللّه

  .٤٢سره:  ؛ الكافي لأبي الصلاح الحلبي قدس٣١سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  المحدث لا يكون محدثا بالاختراع بل بالمباشرة أو التوليد

؛ الكـافي لأبي  ٨٢ـ   ٧٩سره:  ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس٣١سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
؛ أنـوار الملكـوت في شـرح    ٥٧سـره:   ؛ المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي قـدس ٤٢سره:  الصلاح الحلبي قدس

  .٢٠/  ١سره:  ؛ الصراط المستقيم للبياضي العاملي قدس٥٧سره:  الياقوت للعلامة الحلي قدس
  إنه تعالى واحد، ونفى التركيب

؛ المسـلك في أصـول الـدين    ٣٣سـره:   ؛ عجالة المعرفة للراوندي قدس٤٦سره:  لكافي لأبي الصلاح الحلبي قدسا
  .٥٥سره:  للمحقق الحلي قدس

  إنه تعالى قادر لنفسه

  .٧٦سره:  ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس٣٣سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  تعالى عالم لنفسه  إن اللّه

؛ المسلك في أصول الدين ٣٠سره:  ؛ عجالة المعرفة للراوندي قدس٧٨سره:  قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس
  .٤٥سره:  للمحقق الحلي قدس



 ٣٨
  بطلان قول من قال إنه تعالى جسم لا كالأجسام

؛ أنوار الملكـوت  ٥٨سره:  ؛ المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي قدس٣٩سره:  خ الطوسي قدسالاقتصاد للشي
  .٧٧سره:  في شرح الياقوت للعلامة الحلي قدس

  تعالى وتمايز النفسي عن غير النفسي  معنى صفات اللّه

؛ المسلك في ٤٦ـ   ٤٠سره:  بي الصلاح الحلبي قدس؛ الكافي لأ٨٣سره:  تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس
  .٥١سره:  أصول الدين للمحقق الحلي قدس

  امتناع قديم ثان

  .٨٢سره:  ؛ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس٤٤سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  بطلان قاعدة الواحد

  .٤٥سره:  صاد للشيخ الطوسي قدسالاقت
  بطلان القول بالكثرة في الوحدة

؛ المسـلك في أصـول الـدين    ٤٦سره:  ؛ الكافي لأبي الصلاح الحلبي قدس٤٦سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  .٧١سره:  للمحقق الحلي قدس

  استحالة إيجاد الموجود

  .١١١ـ  ١١٠سره:  قريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدست
  كل ممكن حادث

  .٧١ـ  ٥٩سره:  ؛ قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس١٩ـ  ١٦سره:  نكت اعتقاديه للشيخ المفيد قدس
  الإرادة حادثة، وامتناع كوا قديمة

؛ الكـافي لأبي  ٨٥سـره:   ؛ تقريب المعـارف لأبي الصـلاح الحلـبي قـدس    ٣٥سره:  لشيخ الطوسي قدسالاقتصاد ل
  .٤٣ـ  ٤٢سره:  الصلاح الحلبي قدس

  تعالى لا يرى  إن اللّه

  .٤٢سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  إثبات حدوث ما سوى الواحد

  .٨٢سره:  ؛ قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس٧٠ـ  ٦٧سره:  المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدستقريب 
  تعالى نفس فعله  إن إرادة اللّه

؛ أوائـل المقـالات   ٤٣سره:  ؛ الكافي لأبي الصلاح الحلبي قدس٨٥سره:  تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس



 ٣٩

  .٤٧سره:  ؛ البرهان على ثبوت الإيمان للديلمي قدس٥٣سره:  فيد قدسللشيخ الم
  الإرادة لا يحتاج إلى محل

  .٥٠سره:  ؛ المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي قدس٨٦سره:  تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس
  بقدم العالم قولإبطال ال

؛ ٨٢ـ   ٥٦سـره:   ؛ قواعد المرام لابـن ميـثم البحـراني قـدس    ٩٢سره:  تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس
  .٨٤سره:  قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس

  نحن مختارون

  .٢٠/  ١سره:  لي قدس؛ الصراط المستقيم للبياضي العام١٠٩سره:  تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس
  قبح تكليف ما لا يطاق

  .١١٢سره:  تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي قدس
  نفي الهيولا

  ٢٣سره:  الاقتصاد للشيخ الطوسي قدس
  برهان الوجوب والامكان

  .٢١سره:  فيد قدسنكت اعتقادية للشيخ الم
  الوجود هو الثبوت لا غير

  .٤٦سره:  المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي قدس
  برهان اللم والإن

  .٣٥سره:  قواعد المرام لابن ميثم البحراني قدس
  توقيفية  أسماء اللّه

  .٧٥ـ  ٧٠سره:  لمرام لابن ميثم البحراني قدسقواعد ا
  الاختراع والتوليد والمباشرة

  .٣٤سره:  عجالة المعرفة للراوندي قدس
  الاستدلال والتسليم والتقليد

  .٣٩سره:  أعلام الدين للديلمي قدس



 ٤٠
  لالمحدث هو ما لوجوده أو

  .٤٠سره:  المسلك في أصول الدين للمحقق الحلي قدس



  تعالى  شأن العقل في طريق معرفة اللّه

  إشارة
ه حق معرفتـه، وذلـك   ويعرف  إنك لا ترى أحدا من اهل الفکر والنظر البشري أن يكون مصيبا في طريق معرفة اللّه

أن العقل على شرافته وعلو شأنه فشأنه شأن الباصرة مع النور حيث لا ينفع وجودها إلا مع وجوده. والنور هاهنا هو 
  بيان الخالق المتعال وأوليائه المعصومون عليهم السلام .

ن العقل والبيان ـ على  ثم إنه حيث لا تتم الحجة بقيام أحدهما دون الاخرى فلا يصح ترجيح إحدى الحجتين ـ م 
الاخرى كما تفعله المعرفة البشرية فإن كل واحد منهما يكمل حجية الاخر، ويقصر عن إفادة المطلوب باستقلاله، فـلا  

  وجه لتوهم المعارضة بينهما أصلا.
صـرة بأصـل   عليه أبدا وتصبح بذلك أصول الدين منح  فلا تحصل المعرفة ولا تتم الحجة إلا بمعرفة الحجة سلام اللّه

  واحد وهو معرفة المعصوم والتسليم المطلق لديه لا غير،
  وإليك تفصيل البحث:

  عظمة شأن العقل

  لا شبهة في شرافة قدر العقل وعظمة شأنه، وهو الذي ورد فيه عن العصمة الربانية:
  الكاظم عليه السلام: الامام

 فيتبعـون  القـول  يسـتمعون  الـذين  عبـاد  فبشر« فقال كتابه، في والفهم العقل أهل بشر وتعالى تبارك  اللّه إن... 
  . »«أحسنه

وعلى هذا التفسير فيكون قوله تعالى "احسنه" المفعول المطلق لبيان كيفية الاتباع وليس بمفعول به، فلا تتوهمن أنه  
  تعالى).،  لى كل متكلم والاستماع منه، وتأتي الرواية الشاهدة على ذلك في تفسير الاية إن شاء اللّهيجوز الرجوع إ

   ١»...وأولئك هم أولوالالباب  أولئك الذين هداهم اللّه 
  الامام الكاظم عليه السلام:

   ٢.»يعقلون لا الذين البكم الصم  اللّه عند الدواب شر إن«... :فقال يعقلون لا الذين ذم ثم... 
  الامام الكاظم عليه السلام:

 العقل، الروح ضوء وإن... العقل من أفضل به  اللّه عبد شيء من ما: يقول عليه  اللّه صلوات المؤمنين أمير كان... 
 نوم العقل، من أفضل العباد بين  اللّه قسم ما... دينه أبصر بربه عالما كان وإذا بربه، عالما كان عاقلا العبد كان فإذا

 وما اتهدين، جهد جميع من أفضل عقله يكون حتى عاقلا إلا نبيا  اللّه بعث وما الجاهل، سهر من أفضل العاقل
   ٣...عنه عقل حتى  اللّه فرائض من فريضة العبد أدي

  وسلم: صلي االله عليه وآله   رسول اللّه

                                         
 ٨١. البحراني،"قدس سره": العوالم، كتاب العلم،  ١
 ٨٣. البحرانى، "قدس سره": العوالم، كتاب العلم والعقل،  ٢
 ؛ البحراني،"قدس سره": العوالم، كتاب العلم والعقل١٥٣/  ١. بحار الأنوار،  ٣



 ٤٢
   ١.له عقل لا لمن دين لا عقله، المرء قوام... 

  وسلم:  عليه وآله صلي االله  رسول اللّه
   ٢.العقل عدم من أشد عدم لا

  !المعصوم؟ أو العقل

،  تعالى إلا ببيان منه تعالي وهدايته فما شأن العقل في طريق معرفة اللّه  ثم لك أن تقول: إذا كان لا تحصل معرفة اللّه
  وكيف لا يلزم أن تكون المعرفة على ما قلت تعبدية غير عقلية؟!

  تعالى:  فأقول جوابا عن سؤالك عن شأن العقل في معرفة اللّه
إن امتناع حصول العلم والاقرار بوجود الخالق بلا رجوع إلى البيان، وإنسداد طريق إثبات وجود الخالق إلا مـن  

   يستلزم أن يكون الامر تعبديا غير عقلي، فلا منافاة بين وجوب الرجوع إلي البيان والاخذ بالعقل.بيان الحجج لا
توضيح ذلك: إنك تارة ترجع إلي البيان وتسأله عن شيء فيجيبك فتقبل قوله لا عن فهم علـة الحكـم وملاكـه ـ     

بنفسـك بـلا رجـوع إلى أحـد كـالحكم       كوجوب الاخفات في الظهر ـ مثلا فهو تعبد لا غير، ومرة آخرى تفهم شيئا 
باستحالة اجتماع النقيضين مثلا وذاك عقلي صرف، ومرة ثالثة تفكر في مشكلة فلا تقـدر علـى حلّهـا، ثم ترجـع إلى     
غيرك فيستدل لك عليها بما تجده بعقلك، فتنحل عقدتك من بيانه بقنوع من نفسك وعقلك، فليس هـذا مـن التعبـد في    

  شيء.
سألة الثالثة شأن عظيم بحيث إنه لو لا أنك كنت عاقلا لما نفعك البيان، كما أن للبيان أيضا هاهنا فللعقل في هذه الم

  لشأنا عظيما لانه لو لم يكن يصل إليك البيان لكان عقلك قاصرا عن حلّ المشكلة بنفسه.
ولا تحصـل الرؤيـة إلا    وذلك كما أن صحيح العين لا يرى إلا بالنور، والنور أيضا لا ينفع إلا من له عين صحيحة،

تعـالى لمـا     تعالى، فإنه لو لم يكن التعريف والبيان من اللّـه   ما معا. وهذا هو الحال بعينه في حصول العلم بوجود اللّه
  حصلت المعرفة ولو لاشرف مخلوق وأكمل موجود:

  الامام الصادق عليه السلام:
  ٣. عرفناه ما  اللّه لا لو

  كما أنه لو لم يمن أصحاب الوحى عليهم السلام بتعريف الخالق تعالى لغيرهم لما حصلت المعرفة لاحد أبدا:
   ٤. اللّه عرف ما نحن لا ولو

  الامام المهدي عليه السلام:
   ٥.صنائعنا بعد والخلق ربنا صنائع نحن

  الامام الصادق عليه السلام:
   ١. اللّه عبد ما نا لا ولو ، اللّه على الادلاء نحن.  اللّه عبد وبنا ، اللّه عرف بنا

                                         
 ١٥٨.  ٩٤/  ١؛ بحار الأنوار، ٤/  ١؛ روضة الواعظين، ٣١/  ٢. كتر الفوائد،  ١
 ٨٨/  ١. بحار الأنوار،  ٢
 ٢٧٣/  ٣. بحار الأنوار،  ٣
 ٢٧٣/  ٣؛ بحار الأنوار، ٢٩٠. التوحيد،  ٤
 ١٧٨/  ٥٣. بحار الأنوار،  ٥



 ٤٣
  الامام الباقر عليه السلام:

   ٢.وتعالى تبارك  اللّه حجاب ومحمد ، اللّه وحد وبنا ، اللّه عرف وبنا ، اللّه عبد بنا
تعالى بالنسبة إليهم إلا إكراما لشأم وإعظاما لحقهم، وإلا فليس هناك امتناع ذاتي في أن يلهم   وليس ذلك من اللّه

تعالى لم يفعل ذلك بل اقتضى حكمته البالغة أن يجعل الرسول الاعظم   تعالى معرفته كلَّ أحد بلا واسطه، ولكن اللّه  اللّه
  وسلم أبوابا لمعرفته ومحالا لتوحيده: ه وآله وآله صلي االله علي

  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:
   ٣...منه يؤتى الذي والوجه وسبيله وصراطه أبوابه جعلنا ولكن نفسه، العباد لعرف شاء لو  اللّه إن... 
 ...لعلما مدينة أنا: فقال بابه إلا الابواب وسد ا، وعلىا والحكمة المدينة أراد فمن باا من فليأ٤.با   

تعالى إلا بالواسطة بتوهم اقتضاء قاعدة إمكان   فمن الباطل أن يقال: إنه يمتنع التعريف (بل الخلقة والايجاد) من اللّه
  اعد المعرفة البشرية الواهية.الاشرف وحفظ مراتب الوجود، وأمثال ذلك من قو

وعلى ما قدمناه فتمسك القائل بعدم جواز الرجوع إلى المعصوم لاثبات وجود الخالق بلزوم التعبد والدور أو بتوهم 
خروج معرفة التوحيد على هذا البيان عن كونه بالعقل ودخوله في ما يكون بالتعبد مما لا ينبغـي التفـوه بـه، فإنـه لا     

بالنسبة إلى من سـواهم، وبـين    محال معرفته وأبواب توحيده ٥تعالى ومن أوليائه  المعرفة تفضلا من اللّه منافاة بين كون
  كوا عقلية بعد توجيه المكلف إلى الموضوع اللائق بالاثبات من ناحية الخالق تعالى:

   ٦.خلقه من يشاء من على ا يمن ضرورة معرفته
   ٧.»أبدا أحد منكم زكى ما ورحمته عليكم  اللّه فضل لا ولو«

  الامام الصادق عليه السلام:
   ٨.عليه  اللّه صلوات المؤمنين أمير والرحمة، ؛ وسلم  وآله عليه االله صلي  اللّه رسول الفضل،

فلا يعد العقل والبيان حجتان مستقلتان إحديهما في عرض الاخرى حتى يصبح ما يحصل بالبيان تعبدية، بل تقصر 
  واحدة منهما بالاستقلال عن الحجية والافادة في طريق إثبات وجود الخالق المتعال، وهما معا تعدان حجة واحدة: كل

                                                                                                                                          
 ١٥٢. التوحيد،  ١
 ١٠٢/  ٢٣ر، . بحار الأنوا ٢
 ، عن الكافي٥٩/  ١. إثبات الهداة،  ٣
 . القمي: مفاتيح الجنان، دعاء الندبة ٤

رب العــالمين، اللــهم هــذا منــك ومــن رســولك   . فلمــا رفــع الصــادق عليــه الســلام يــده قــال: الحمدللّــه ٥
تبارك   شريكا؟! فقال عليه السلام: ويلك ان اللّه  اجعلت مع اللّه  وسلم، فقال ابو حنيفة: يا ابا عبداللّه آله و عليه االله صلى

ورسوله من فضله ويقول عزوجلّ في موضع آخر: ولو اـم رضـوا     عالى يقول في كتابه: ومانقموا إلا ان اغنيهم اللّهوت
كاني ماقرأما قـط مـن     من فضله ورسوله. فقال ابو حنيفة: واللّه  سيؤتينا اللّه  ، رسوله وقالوا حسبنا اللّه ماآتيهم اللّه

انزل فيـك    عليه السلام: بلى قد قرأما وسمعتهما ولكن اللّه  ا الوقت. فقال ابو عبداللّهولاسمعتهما إلا في هذ  كتاب اللّه
 ٢١٦، ١٠وفي اشباهك: "ام على قلوب اقفالها" وقال تعالى: "كلا بل ران على قلوم ما كانوا يكسبون" بحار الانـوار  

 ١٩٦عن كتر الفوائد للكراجكي قدس سره، 
 ٣٠١/  ٣. الإمام سيد الشهداء عليه السلام،  ٦
 ٢١نور، .  ٧
 ١٩٤/  ٩. بحار الأنوار،  ٨



 ٤٤
   ١.»تعقلون لعلكم آياته لكم  اللّه يبين كذلك«
   ٢.»تعقلون لعلكم الايات لكم بينا قد«
   ٣.»تعقلون أفلا ذكركم فيه كتابا إليكم أنزلنا لقد«
   ٤.»الرسل بعد حجة  اللّه على للناس يكون لئلا«

   ٥.بالبيان النبيين ونصر بالعقول، الحجج للناس أكمل  اللّه إن
  الامام الصادق عليه السلام:

   ٦...العقل  اللّه وبين بادالع بين ما في والحجة النبي، العباد على  اللّه حجة
   ٧.»العالمون إلا يعقلها وما للناس نضرا الامثال وتلك«: فقال العلم مع العقل أن بين ثم... 
 العالم ومعرفة رباني عالم من إلا علم ولا يعتقد، العقلب والتعلم بالتعلم، والعلم بالعلم، والطاعة بالطاعة، إلا نجاة لا

  . ٨.بالعقل
 السـلام،  علـيهم  والائمة والانبياء فالرسل الظاهرة فأما باطنة، وحجة ظاهرة، حجة: حجتين الناس على  للّه إن

   ٩.فالعقول الباطنة وأما
  اللّـه  بأمر وأعلمهم معرفة، أحسنهم استجابة فأحسنهم ، اللّه عن ليعقلوا إلا عباده إلى ورسله ائهأنبي  اللّه بعث ما

   ١٠.والاخرة الدنيا في درجة أرفعهم عقلا وأكملهم عقلا، أحسنهم
   ١١.العقل غور استخرج وبالحكمة الحكمة، غور استخرج بالعقل

 على الصادق به تعرف العقل،: السلام عليه الرضا فقال اليوم؟ الخلق على الحجة فما: قال السكيت إبن برخ وفي
   ١٢.فتكذبه  اللّه على والكاذب فتصدقه،  اللّه

  :المعرفة أبواب

لا ينتج النظر والقياس الحاصل من الاستبداد بالتعقل والتفكر إلا شركا وضلالا، ولا تجد معرفة التوحيـد الحقيقـي   
  أن ترفع ويذكر فيها اسمه:  وحقيقة معرفة التوحيد إلا في بيوت أذن اللّه

  الامام الباقر عليه السلام:
   ١.وتعالى تبارك  اللّه حجاب ومحمد ، اللّه دوح وبنا ، اللّه عرف وبنا ، اللّه عبد بنا

                                         
 ١٠. الأنبياء،  ١
 ١١٨. آل عمران،  ٢
 ١٠. الأنبياء،  ٣
 ١٦٥. النساء،  ٤
 ٤١/  ١. إثبات الهداة،  ٥
 ٤٢/  ١. إثبات الهداة  ٦
 ٨٣؛ البحراني: العوالم، كتاب العقل، ٤٢و العنكبوت،  ٧
 ٤١/  ١. إثبات الهداة،  ٨
 ٤/  ١. إثبات الهداة،  ٩

 ١٦/  ١. الكافي،  ١٠
 ٤٢/  ١. إثبات الهداة،  ١١
 ١٠٥/  ١. بحار الأنوار،  ١٢



 ٤٥
ولا يذهب عليك أنه لا شك في حجية حكم العقل ومطابقته مع الواقع، ولكن العقلاء كثيرا ما يخلطون بـين أحكـام   

دعي أنه أهل العقل, فإن العقل والوهم والظنون والاهواء، وبعبارة أخري ليس لأحد غير المعصومين عليهم السلام أن ي
العقل هو المعصوم عن الخطأ والزلل والعصمة لأهلها، بل غاية المدعي الممکن من أمثالنا هو أنـا أهـل الفکـر وطالـب     

  اليقين لا أنا أهل العقل والعلم المطابق للواقع المأمون عن الخطأ والجهل المرکب.
ن المخلوط فکرهم بالأوهام من حيث لا يشعرون ولـيس  وعلي هذا کله فما يصدر من العقلاء هو أحكام المتفکري

  فکرهم حكم العقل دائما، وأما أولياء الوحي عليهم السلام فهم المعصومون عن خلط أحكام العقل بالوهم مطلقا.
 هذا کله مضافا إلي أن أهل الفکر والنظر إن لم يستبدوا بآرائهم ورجعوا إلى أبواب المعرفة الالهية لانحصر الاختلاف

والخطأ بموارد قليلة كفهم متشاات ما ورد من الايات والروايات، ولكانوا معذورين عند العقل والشرع في ما يصـدر  
  عنهم من الخطأ والاشتباه إحيانا:

 مبتدعا، تكونن لا يونس، يا: فقال ؟ اللّه أوحد بما: السلام عليه الحسن لابي قلت: قال عبدالرحمن بن يونس عن
   ٢.كفر نبيه وقول  اللّه كتاب ترك ومن ضل، نبيه بيت أهل ترك ومن لك،ه برأيه نظر من

  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:
   ٣.قرين له فهو شيطانا له  اللّه قيض بطاعته وجل عز  اللّه أمر عمن الاخذ ترك من

  وسلم لعلي عليه السلام: ه صلي االله عليه وآل  قال رسول اللّه
   ٤.معرفتكم بسبيل إلا  اللّه يعرف لا عرفاء بعدك من والاوصياء إنك

  الامام الباقر عليه السلام:
   ٥.بغيرنا يهتدوا لم هم تركنا وإن لنا، يستجيبوا لم دعوناهم إن عظيمة، علينا الناس بلية

لا فرق في ما يجب فيه الرجوع إلى الحجج عليهم السلام بين المعارف العقلية والاحكام التعبديـة إلا أن في القسـم   ف
الاول يؤخذ بالدليل والبرهان الذي يقيمه الحجة فيخرج الامر بذلك عن كونه تعبديا، وفي القسم الثاني يكفي فيه التعبد 

  الحكم. ولا يلزم المكلف على فهم الدليل الدال على
  الامام العسكري عليه السلام:

   ٦.كالبهائم حياري كنتم ولده من والاوصياء محمد لا لو
  وسلم: صلي االله عليه وآله   قال علي عليه السلام لرسول اللّه

 وبنا الشرك، ضلالة من  اللّه استنقذهم بنا. لقيامةا يوم إلى منا بل لا،: قال غيرنا؟ من أم الهداة أمنا ، اللّه رسول يا
   ٧.الضلالة بعد إخوانا يصبحون وبنا الفتنة، ضلالة من  اللّه استنقذهم

  وأبو جعفر عليهم السلام:  الامامان أبو عبد اللّه
                                                                                                                                          

 ١٠٢/  ٢٣. بحار الأنوار،  ١
 ٥٧/  ١. إثبات الهداة،  ٢
 ٤٢٩/  ٢. الخصال،  ٣
 ٩٩/  ٢٣. بحار الأنوار،  ٤
 ٢٥٣/  ٢٦. بحار الأنوار،  ٥
 ، عن علل الشرائع١٠٠/  ٢٣. بحار الأنوار،  ٦
 ٤٢/  ٢٣. بحار الأنوار،  ٧



 ٤٦
 يكن لم والانبياء الرسول وآثار مالعل من شيء وكل يتوارث، والعلم يرفع، لم آدم مع أهبط الذي العلم إن
 مثل يعلم من بعده من خلف إلا عالم منا يموت لن وإنه الامة، هذه عالم عليا وإن باطل، وهو البيت هذا أهل من

   ١.علمه
  الامام الباقر عليه السلام:

 فاطلـب  الارض بطـرق  منـك  أجهل. سماءال بطرق وأنت دليلا، لنفسه فيطلب فراسخ أحدكم يخرج حمزة، أبا يا
   ٢.دليلا لنفسك

  وفي زيارة الجامعة الكبيرة:
 عـنكم  فالراغـب ... لتوحيده أركانا... ورضيكم... ببرهانه وخصكم داه، أعزكم...  اللّه معرفة محال على السلام
 بكم بدء  اللّه أراد من... هلك يأتكم لم ومن نجى، أتاكم من... عندكم وبرهانه ونوره... لاحق لكم واللازم مارق،

  .عنكم قبل وحده ومن
وقد ظهر ذا کله أن ما قدمناه من النصوص اللتي ترغب إلي التعقل فأکثرها راجع إلي أحکام العقل العملي وأمـا  

  بالنسبة إلي الأمور الراجعة إلي العقل النظري فإنه قد ورد فيه:
+  

  غير لا الحجة معرفة هو بکماله الدين

والعجب ممن لا يرى تنافيا بين الاعتقاد بوجوب تبعية الحجة وبين جواز الرجوع إلى غيرهـم لاكتسـاب المعـارف    
ع بينهما إلا بتأويل محكمات أقوال الحجج وهو يرى الاختلاف البين بينهما في جلّ المسائل بل كلها بحيث لا يمكنه الجم

الالهية فضلا عن متشااا إلى معان منطبقة على فلسفة أهل الشرك والضلال، وأعجب من ذلك إنكارهم علـى مـن   
تنبه إلى المبائنة والتنافي بين المعارف السماوية والارضية، وأوجب الرجوع إلى معادن العلم الحقيقي لا إلى أهل الظنون 

هواء، فينكرون على أهل الحق حقهم ويسموم أهل الظاهر والجمود و... فيا عجبا قـد أصـبح المعـروف منكـرا     والا
والمنكر معروفا حيث يسمى مدافعو معارف الاديان والبراهين الساطعه الصادرة عن أولياء الملك الـديان أهـل الظـاهر    

ومخربو بنيان الشريعة بإدخال آراء المـدارس الضـالة البشـرية    والجمود!! ويسمى أهل الظنون الواهية والاهواء المردية 
  أهل الفهم والعقل والبرهان!!

وهذا هو بعينه ما يفعله العامة العمياء المخالفون لاهل البيت عليهم السلام أصولا وفروعـا حيـث يعـدون أنفسـهم     
ن غيرهم! فيا ليتهم وافق قولهم فعلهم حتي وسلم ثم يأخذون معالم دينهم م موالين لاهل بيت النبى صلي االله عليه وآله 

  لا يغتر الناس م، ويعرفوهم ببواطنهم وحقيقة أمرهم.
 عصـا،  علـى  يتوكـأ  إليه فخرج والسلام، الصلوة أفضل عليه محمد بن جعفر  اللّه عبد أبي إلى حنيفة أبو أتى... 

 عصـا  ولكنـها  أجل،: قال إليها، تحتاج كنت ما السن من بلغك ما ؟ اللّه عبد أبا يا العصا هذه ما: حنيفة أبو فقال
  اللّـه  رسول عصا وأا ذلك علمت لو إني أما: قال. ا أتبرك أن فأردت وسلم  وآله عليه االله صلي  اللّه رسول
  .وقبلتها لقمت
  :وقال ـ ذراعه عن وحسر ـ!  اللّه سبحان: السلام عليه  عبداللّه أبو فقال
  !قبلته فما بشره ومن وسلم  وآله عليه االله صلي  اللّه رسول شعر من هذا أن علمت لقد نعمان، يا  واللّه

                                         
 ٣٩/  ٢٣. بحار الأنوار،  ١
 ١٨٤. الكافي،  ٢



 ٤٧
   ١مترله ودخل يده وجذب كمه فاستلّ يده، ليقبل حنيفه أبو فتطاول

  الامام الصادق عليه السلام:
   ٢.غيرنا بعروة متمسك وهو شيعتنا من أنه زعم من كذب

  عليه السلام:  الامام أبو عبد اللّه
 لخلقـه   اللّه فتحه الذي الباب غير من سماعا ادعى ومن الفناء، ألتيه  اللّه ألزمه صادق من سماع بغير  اللّه دان من
   ٣.المكنون  اللّه سر على المأمون الامين هو الباب وذلك مشرك، فهو
 معـالم  تأخـذ  ممـن  علـي،  يـا  ذكرت ما وأما: السجن في وهو الاول الحسن أبو إلىّ كتب: يعقوب بن يونس عن

  اللّـه  خـانوا  الـذين  الخـائنين  عن دينك أخذت تعديتهم إن فإنك شيعتنا، غير عن دينك معالم تأخذن لا دينك؟
 رسـوله  ولعنـة   اللّه لعنة فعليهم وبدلوه، فحرفوه وعلا جل  اللّه كتاب لىع اؤتمنوا إم. أمانام وخانوا ورسوله

   ٤.القيامة يوم إلى شيعتي ولعنة ولعنتي البررة الكرام آبائي ولعنة وملائكته
  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

 أن الاحاديـث  منـهم  تفلّتـت . السـنن  أعـداء  فـإم  الرأي بوأصحا إياكم مودتنا، والمنتحلين شيعتنا معشر يا
 أشـباه  الخلق وأطاعهم الرقاب، لهم فذلت دولا، وماله خولا  اللّه عباد فاتخذوا يعوها أن السنة وأعيتهم يحفظوها
 إن فوافأن يعلمون لا عما فسئلوا الملاعين، الكفار من وهم الصادقين بالائمة وتمثلوا أهله، الحق ونازعوا الكلاب،
  ٥...وأضلوا فضلوا بآرائهم الدين فعارضوا يصلحون، لا بأم يعترفوا

  عليه السلام:  الامام أبو عبد اللّه
 علمـا  شرح لكل وجعل شرحا سبب لكل وجعل سببا شيء لكل فجعل بأسباب، إلا الاشياء يجري أن  اللّه أبى

   ٦.ونحن وسلم  وآله عليه االله صلي  اللّه رسول ذاك جهله، من وجهله عرفه، من عرفه ناطقا، بابا علم لكل وجعل
  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

 جعلنا ولكن نفسه، العباد لعرف شاء لو  اللّه إن: قال أن إلى معرفتنا، بسبيل إلا  اللّه يعرف لا الذي الاعراف نحن
 يفرغ كدرة، عيون إلى الناس ذهب حيث سواء ولا: قال أن إلى منه، يؤتى الذي والوجه وسبيله وصراطه هأبواب

   ٧.انقطاع ولا لها نفاد لا صافية عيون إلى إلينا ذهب من وذهب بعض، في بعضها
  الامام الصادق عليه السلام:

   ٨.خلقه على  اللّه احتج وم وجل، عز  اللّه عرف ما هم ولولا منها، يؤتى التي لوج عز  اللّه أبواب الاوصياء
  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

   ١...ارتماس في دهره يزل لم بالرأي  اللّه دان من... 
                                         

 ٢٢٢/  ١٠. بحار الأنوار،  ١
 ٩٨/  ٢ . بحار الأنوار، ٢
 ماني،"قدس سره"، والكافي، عن غيبة النع٧١/  ١. إثبات الهداة،  ٣
 ، عن الكشى٨٢/  ٢. بحار الأنوار،  ٤
 ٨٤/  ٢. بحار الأنوار،  ٥
 ، عن الكافي٥٩/  ١. إثبات الهداء،  ٦
 ، عن الكافي٥٩/  ١. إثبات الهداة،  ٧
 ، عن الكافي٦٠/  ١. إثبات الهداة،  ٨



 ٤٨
لمعارف الحقة بلا رجوع إلى الحجج الالهية، ولا تتوهمن أنه يمكن أن يوصل إليها ولكـن  فلا يمكن النيل إلى ا

  تعالى بانتفاء معرفة الامام:  لا يقبل ذلك ولا يؤجر عليه، بل الحق أنه تنتفي معرفة اللّه  اللّه
 علـيهم  تجـب  الـذي  همإمـام  زمـان  كل أهل معرفة: قال ؟ اللّه معرفة ما: السلام عليه الحسين  اللّه عبد أبو سئل

   ٢.طاعته
  الامام الباقر عليه السلام:

 ولا وجـل  عـز   اللّـه  يعرف لا ومن البيت، أهل منا إمامه وعرف  اللّه عرف من ويعبده وجل عز  اللّه يعرف إنما
   ٣.ضلالا  واللّه هكذا  اللّه غير ويعبد يعرف فإنما البيت أهل منا الامام يعرف

   ٤.غوي ضال إلا غيرنا يدعيه ولا مفتر كذاب إلا سوانا ذلك يقول لا وفينا معنا الحق أن وليعلموا... 
  الامام الباقر عليه السلام:

  واللّـه  متحير ضال وهو مقبول، غير فسعيه  اللّه من له إمام ولا نفسه فيها يجهد بعبادة وجل عز  اللّه دان من كل
 ضـالا  أصبح عادل ظاهر وجل عز  اللّه من له إمام لا الامة هذه من أصبح من محمد، يا  واللّه... لاعماله ء شأنى
  .ونفاق كفر ميتة مات الحالة هذه على مات وإن تائها،
 كرمـاد  يعملوا التي فأعمالهم واضلوا، ضلوا قد  اللّه دين عن لمعزولون وأتباعهم الجور أئمة إن محمد، يا واعلم

   ٥.البعيد الضلال هو ذلك شيء، على كسبوا مما يقدرون لا عاصف، يوم في الريح به اشتدت
 مات إمام له وليس مات من: وسلم  وآله عليه االله صلي  اللّه رسول قول عن السلام عليه  اللّه عبد أبا سألت... 

 ونفـاق  كفـر  ميتـة : قـال  أن إلى... ضـلال  ميتـة : فقـال  كفر؟ ميتة: فقلت: قال أن إلى نعم،: فقال! هلية؟جا ميتة
   ٦وضلال

كيف يصح لنا أن ننكر بداعي اتباع العقل نفس حكم العقل بوجوب رجوع الجاهل بالمبـدأ والمعـاد و... إلى العـالم    
لا إلى الاوهام والظنون، التي هي من أبده البديهيات عند العقل بل يكون طريق النيل إلى الحقـائق   الشاهد على الخلق

  منحصرا بذلك ولا نكلف إلا به:
  الامام الباقر عليه السلام:

   ٧.فيه اختلفوا ما في إليهم والرد عليهم، ورد ما في لهم والتسليم الائمة، معرفة: ثلاثة الناس كلّف إنما
  الامام الباقر عليه السلام:

 فاطلـب  الارض بطـرق  منـك  أجهـل  السماء بطرق وأنت دليلا لنفسه فيطلب فراسخ أحدكم يخرج حمزة، أبا يا
   ٨.دليلا لنفسك

  واحد أصل على الدين

                                                                                                                                          
 ، عن الكافي٦٤/  ١. إثبات الهداة،  ١
 ٨٣/  ٢٣. بحار الأنوار،  ٢
 . الكافي باب معرفة الإمام والرد إليه ٣
 ١٩٠/  ٣. بحار الأنوار،  ٤
 ١٨٤/  ١. الكافي،  ٥
 ، عن المحاسن١٢٦/  ١. إثبات الهداة،  ٦
 ٣٩٠/  ١، . الكافي ٧
 ١٨٤/  ١. الكافي،  ٨



 ٤٩
ن منحصرا بأصل واحد وهو معرفة الحجة والتسليم له فقـط لا  ومن هنا تعلم أنه لا دور أصلا في جعل أصول الدي

  غير.
، بل بعنوان أنه العالم ونحـن الجـاهلون يكـون أمـرا قـابلا للتجربـة        وذلك أن معرفة الحجة لا بعنوان أنه حجة اللّه

ر عقلي ولـيس  والاختبار لكل أحد من الناس ولا يكون أمرا تعبديا، كما أن وجوب تسليم الجاهل عند العالم أيضا أم
  من التعبد في شيء.

هذا كله، مع أن الحجة أيضا بعد الرجوع إليه لا يدلنا على المعارف العقلية بالتعبد، بل هو معلم العقول وهاديها إلى 
  ما لا يمكن إليه الوصول بإقامة البرهان بل بأتم البراهين وأوضحها.

عريف منكر الضـروري, والكـافر بغـير التوحيـد والنبـوة      ثم من المعلوم أن ذا التعريف يخرج عن الدين بنفس الت
  والمعاد، ولا نحتاج لاخراجهما عن الدين والحكم بكفرهما إلى تكلّف التقييد وزيادة التوضيح.

 علمائهم من يسمعونه بما إلا الكتاب يعرفون لا اليهود من القوم هؤلاء كان فإذا: السلام عليه للصادق رجل قال
  علمائهم؟ من والقبول بتقليدهم ذمهم فكيف ه،غير إلى لهم سبيل لا

 مـن  القبـول  لهؤلاء يجز لم علمائهم من القبول لاولئك يجز لم فإن علمائهم؟ يقلدون كعوامنا إلا اليهود عوام وهل
 جهـة،  من وتسوية جهة من فرق وعلمائهم اليهود عوام وبين وعلمائنا عوامنا بين: السلام عليه فقال! علمائهم؟

: قـال . فلا افترقوا حيث من وأما عوامهم، ذم كما علمائهم بتقليدهم عوامنا ذم قد  اللّه فإن استووا ثحي من أما
 وبأكـل  الصـريح،  بالكـذب  علمـائهم  عرفوا قد كانوا اليهود عوام إن: السلام عليه قال.  اللّه رسول بن يا لي بين

 الشـديد  بالتعصـب  وعرفـوهم  والمصانعات، اياتوالعن بالشفاعات واجبها عن الاحكام وبتغيير والرشاء، الحرام،
 تعصـبوا  من يستحقحه لا ما وأعطوا عليه، تعصبوا من حقوق أزالوا تعصبوا إذا وأم أديام، به يفارقون الذي

 فعل من أن إلى قلوم بمعارف واضطروا المحرمات يقارفون وعرفوهم. أجلهم من وظلموهم غيرهم أموال من له
 قلدوا لما ذمهم فلذلك ، اللّه وبين الخلق بين الوسائط على ولا  اللّه على يصدق أن يجوز لا قفاس فهو يفعلونه ما

 لم عمـن  إلـيهم  يؤديـه  بمـا  العمل ولا حكاياته في تصديقه ولا خبره قبول يجوز لا أنه علموا وقد عرفوا قد من
 مـن  أوضح دلائله كانت إذ وسلم  آلهو عليه االله صلي  اللّه رسول أمر في بأنفسهم النظر عليهم ووجب يشاهدوه،

 الشـديدة  والعصـبية  الظـاهر  الفسق فقهائهم من عرفوا إذا أمتنا عوام وكذلك تظهرلهم، لا أن من وأشهر تخفى أن
 بالبر والترفرف مستحقا، أمره لاصلاح كان وإن عليه يتعصبون من وإهلاك وحرامها الدنيا حطام على والتكالب

 فهـم  الفقهـاء  هؤلاء مثل عوامنا من قلّد فمن. مستحقا والاهانة للاذلال كان وإن هل تعصبوا من على والاحسان
 لدينـه،  حافظـا  لنفسـه،  صائنا الفقهاء من كان من فأما فقهائهم، لفسقة بالتقليد تعالى  اللّه ذمهم الذين اليهود مثل

 فأمـا  جمـيعهم،  لا الشيعة فقهاء بعض إلا يكون لا وذلك يقلّدوه، أن فللعوام مولاه، لامر مطيعا هواه، على مخالفا
 التخليط كثر وإنما كرامة، ولا شيئا عنا منهم تقبلوا فلا العامة فقهاء فسقة مراكب والفواحش القبائح من ركب من
 علـى  الاشـياء  ويضـعون  لجهلهم، بأسره فيحرفونه عنا يتحملون الفسقة لان لذلك، البيت أهل عنا يتحمل ما في

 جهنم، نار إلى زادهم هو ما الدنيا عرض من ليجروا علينا الكذب يتعمدون وآخرين هم،معرفت لقلة وجوهها غير
 شـيعتنا  عنـد  بـه  فيتوجهـون  الصـحيحه  علومنـا  بعض فيتعلمون فينا القدح على يقدرون لا نصاب قوم ومنهم

 منها، برآء منه ننح التي علينا الاكاذيب من أضعافه وأضعاف أضعافه إليه يضيفون ثم نصابنا، عند بنا وينتقصون
  .وأضلوا فضلوا علومنا من أنه على شيعتنا من المستسلمون فيقبله
 فـإم  وأصحابه، السلام عليهما علي بن الحسين على اللعنة عليه يزيد جيش من شيعتنا ضعفاء على أضر وهم

 معـادون  عـدائنا ولا موالـون  لنـا  بـأم  المتشـبهون  الناصبون السوء علماء وهؤلاء والاموال الارواح يسلبوم
  .المصيب الحق قصد عن ويمنعوم فيضلوم شيعتنا ضعفاء على والشبهة الشك يدخلون

 المسمون إلينا، للطرق القاطعون عنا، المضلون أمتنا علماء شرار وسلم  وآله عليه االله صلي  اللّه رسول قال: قال ثم
  ...مستحقون للّعن هم همعلي يصلّون بألقابنا، أندادنا الملقبون بأسمائنا، أضدادنا



 ٥٠
 العلماء: قال الدجى؟ ومصابيح الهدى أئمة بعد  اللّه خلق خير من: السلام عليه لاميرالمؤمنين قيل: قال ثم
 بألقابكم المتلقبين وبعد بأسمائكم، المتسمين وبعد ونمرود وفرعون إبليس بعد  اللّه خلق شر ومن: قيل. صلحوا إذا

  ممالككم؟ في نوالمتأمري لامكنتكم والاخذين
  .فسدوا إذا العلماء: قال
 إلا اللاعنـون  ويلعنـهم   اللّـه  يلعنـهم  أولئك«: وجل عز  اللّه قال وفيهم للحقائق الكاتمون للاباطيل المظهرون هم

   ١الاية »تابوا الذين
  عليه السلام:  عن يونس بن يعقوب عن أبي عبد اللّه

 وهـذا  ينقـاد  لا وهـذا  ينقاد، هذا: يقولون الكلام لاهل ويل: وتقول الكلام عن تنهي سمعتك إني: له قلت قال... 
  .نعقله لا وهذا نعقله وهذا ينساق، لا وهذا ينساق
  عليه السلام:  فقال أبو عبد اللّه

   ٢.يريدون ما إلى وذهبوا أقول ما تركوا إن لهم ويل قلت إنما
ولا يخف عليك، أن المراد من أهل الكلام هاهنا هم الذين لا يرجعون في معارفهم إلى المعصومين عليه السـلام وإن  
لم يسموا بالمتكلم في اصطلاحنا، وليس المراد منه الذين لا يقررون إلا ما صدر عنهم عليهم السـلام مـن الـبراهين ولا    

الکلام في کلامهـم إلا کشـأن الفقهـاء في فقههـم, ولـيس المـتكلم المـذموم في         يتبعون إلا إياهم، فإنه ليس شأن أهل
  الذي قد ورد في ذلك:  مصطلحهم عليهم السلام إلا أهل الاهواء والاراء والذين يتكلمون في ذات اللّه

  الامام أبو جعفر عليه السلام:
   ٣. اللّه في تكلموا ولا شيء كل في تكلموا

  عليه السلام:  أبو عبد اللّه الامام
   ٤.النجباء هم المسلمين إن المسلمون، وينجوا الكلام أصحاب يهلك

" وقسـنا  رأينـا  فقـال . الربوبيـة  في يتكلمون الذين هؤلاء من قوم عليه دخل السلام، عليه  اللّه عبد أبو والامام
   ٥.يشاء ما وبكم بنا  اللّه علفيف

ولا يذهب عليك أنه لا وجه لتخصيص هذه الرواية وأمثالها بالفروغ الفقهية كمـا قـد يتـوهم وقـد يقـول الامـام       
  أبوالحسن الرضا عليه السلام:

 عـن  ضـالا  الاعوجـاج،  في ظاعنـا  المنـهاج،  عـن  مائلا الالتباس، في الدهر يزال لا بالقياس ربه يصف من إنه
   ٦.السبيل

هناك روايات تقول: الحكمة ضالة المؤمن، يأخذها حيث وجدها، وقد يتوهم أن ذلك معارض لما ادعيناه من امتناع 
  تعالى من غير بيان الخالق المتعال وأوليائه المعصومين عليهم السلام   حصول معرفة اللّه

                                         
 ٨٩ـ  ٨٧/  ٢. بحار الأنوار،  ١
 وحيد، عن الت٦٥/  ١. إثبات الهداة،  ٢
 ٤٥٥. التوحيد:  ٣
 ١٣٢/  ٢، بحار الأنوار، ٥٢١؛ بصائر الدرجات، ٤٥٨. التوحيد،  ٤
 ٢٢١/  ١٠. بحار الأنوار،  ٥
 ٣٠٣/  ٤. بحار الأنوار،  ٦



 ٥١
  م يجيب عن ذلك بيان:لاوهذا الفصل من الك

  المعنى المراد من الحكمة
  »فبشر عباد...«الكشف عن تفسير آية: 

  من هو المأمور بالاخذ عن أي أحد
  الناقل لعلوم الاولياء ليس كالقائل بالاهواء والاراء

  المؤمن ضالةالحكمة 
  يجوز الرجوع إلى غيرهم وهم الذين يقولون بأنفسهم: إن قلت: كيف يختص العلم بأولياء الوحي وكيف لا

   ١»...الالباب أولوا هم وأولئك  اللّه هداهم الذين أولئك أحسنه فيتبعون القول يستمعون الذين عباد فبشر«
  وسلم: صلي االله عليه وآله   رسول اللّه

   ٢.وجدها حيث يأخذها المؤمن ضالة الحكمة
  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

  ٣. المشركين من ولو الحكمة خذوا
  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:

  ٤.النفاق أهل من ولو الحكمة فخذ المؤمن، ضالة الحكمة
  لباقر عليه السلام:الامام ا

 العلـم  خـذوا  سراجه، أصابكم إذا القطران نتن من يضركم لم: السلام وعليه وآله نبينا على المسيح وصايا من... 
   ٥.عمله تنظروا ولا عنده ممن

  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:
   ٦.قال من إلى تنظر ولا قال، ام إلى وانظر ا، أتاك ممن الحكمة خذ

قلت: أولا: إن كان المراد من الحكمة علم الشرايع والاديان والمعارف والتوحيـد والمبـدأ والمعـاد فكيـف يمكـن أن      
  نأخذه عن اليهود والنصاري والمشركين وأهل الاهواء والضلالات؟!!

 أهـل  فاسـألوا «  اللّه قول أن يزعمون عندنا من إن: له قلت: قال السلام عليه جعفر أبي عن مسلم بن محمد عن
 صـدره  إلى بيـده  أومـأ  ثم: قال دينهم، إلى يدعونكم إذا: قال. والنصاري اليهود إم »تعلمون لا كنتم إن الذكر
   ٧.المسؤولون ونحن الذكر أهل نحن: وقال

ا النصايح والوصايا التي يوافق العدل والحق الذي يعرفهـا كـل أحـد باقتضـاء الفطـرة البشـرية       وإن كان المراد منه
                                         

 ٢٠. زمر،  ١
 ٤١١، كتاب العلم، . البحراني، العوالم ٢
 ٤١١. البحراني: العوالم، كتاب العلم،  ٣
 ٤١١. البحراني: العوالم، كتاب العلم، ٤
 ٤١٢. البحراني: العوالم، كتاب العلم، ٥
 . غرر الحكم٦
 ٣٢٤/  ١. الاستر آبادي: تأويل الآيات الباهرة، ٧



 ٥٢
كوجوب الانصاف وترك اللذات الفانية الدنيوية والزهد والعفاف وأشباه ذلك، فما هو المانع حينئذ من أخذه من 

ممن نال صافية عيون الحكمة الربانيـة  كل احد ولو كان ضالا في اعتقاده مبطلا في عمله؟! غير أن ذلك أيضا لا يرجى 
وسلم حين أتاه عمر فقـال:   عليهم أجمعين. وفي حديث النبى صلي االله عليه وآله   من علوم أهل بيت النبوة صلوات اللّه

  وسلم: صلي االله عليه وآله   إنا نسمع أحاديث من اليهود تعجبنا، فترى أن نكتب بعضها؟ فقال رسول اللّه
   ١.اتباعي إلا وسعه لما حيا موسى كان ولو نقية، بيضاء ا جئتكم لقد! والنصاري؟ اليهود وكت كما أفتهوكون

  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:
   ٢.الفانيات مقت وآخرها اللذات، ترك الحكمة أول

  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:
   ٣.البقاء بدار والتولّه الفناء دار عن الاعراض الحكمة حد

  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:
 لسـانك  يخـالف  ولا قـدرتك،  في ليس ما تتعاطي ولا دونك، من تستذل ولا فوقك، من تنازع لا أن الحكمة من

  ٤...تعلم لا فيما تتكلم ولا فعلك، قولك ولا قلبك،
   ٥.يعنيني لا ما أتكلف ولا كفيته، عما أسأل لا: قال حكمتك؟ من يجمع ام: للقمان قيل

  الامام أمير المؤمنين عليه السلام:
   ٦.لها تكره ما لهم وتكره لنفسك، تحب ما للناس تحب أن: جامعة حكم كلمة وأحسن

في الاية الشريفة مفعولا مطلقا لا مفعولا بـه وذلـك كمـا فسـره الامـام      » أحسنه« وثانيا: أنه يمكن أن يكون قوله
  الصادق عليه السلام:

 الايـة،  آخر إلى »أحسنه فيتبعون القول يستمعون الذين« وجل عز  اللّه قول عن السلام عليه الصادق سألت... 
   ٧.سمعوه كما به وجاوؤا عنه ينقصوا ولم هفي يزيدوا لم الحديث سمعوا إذا الذين محمد، لال المسلمون هم: قال

  فيكون المعنى حينئذ: فيتبعونه اتباعا حسنا.
فلـهم    والذين اجتنبـوا الطـاغوت أن يعبـدوها وأنـابوا إلى اللّـه     «ويشهد لهذا المعنى صدر الاية أيضا حيث يقول: 

  تماع إلى من يقول عن رأيه لا عن حجة إلهية:، فإن من عبادة الطاغوت هو الاس»البشرى
  الامام الجواد عليه السلام:

 إبلـيس  لسان عن ينطق الناطق كان وإن ، اللّه عبد فقد  اللّه عن الناطق كان فإن عبده، فقد ناطق إلى أصغى من
   ٨.إبليس عبد فقد

                                         
 ٩٩/  ٢. بحار الأنوار: ١
 . غرر الحكم٢
 . غرر الحكم ٣
 . غرر الحكم ٤
 ٣١٧/  ١٣. بحار الأنوار، ٥
 ٢٠٨/  ٧٧. بحار الأنوار، ٦
 ٧٢/  ٤. البحراني: تفسير البرهان، ٧
 ، عن تحف العقول٩٤/  ٢. بحار الأنوار، ٨



 ٥٣
تنبون الطاغوت (أي غير المعصوم). أن يعبدوها (أي أن يستمعوا قوله)، وأنـابوا إلى  الذين يج«فيكون المعنى حينئذ: 

والمعصـوم).    (أي قول اللّـه » فبشر عباد الذين يستعمون القول«(برجوعهم إلى المعصوم والاخذ عنه) لهم البشرى،   اللّه
  (أي يتبعونه أحسن الاتباع).» فيتبعون أحسنه«

كدرا فيتعصب عليه ويتوهم أن ذلك أعذب المياه وألذّها، ينبغـي أن يقـال لـه: عليـك      وثالثا: أن من وجد ماء نتنا
بشرب قطرة من كل ماء امتحانا، وتجرب مياه مختلفة حتى ترى هل أنك تكون بالواقع على الماء العذب الصـافي أم لا،  

مستيقن لذلك أيضا، فكيـف  وأما من اهتدى إلى عذب ماء يعترف بصفوه كل عالم وجاهل ومخالف وموافق وهو نفسه 
  يجوز له أن يرجع القهقرى فيصبح في أسفل سافلين؟! شاكا ضالا بعد اليقين؟!

فعلى الضال عن معرفة الامام أن يفحص عن كل شيء حتى يهتدي إلى هداه، وليس على المسـتيقن أن يرتـاب في   
  يقينه ويخرج من حقه إلى باطل غيره.

  الامام الرضا عليه السلام:
 علموا لو الناس فإن الناس، ويعلمها علومنا يتعلم: قال أمركم؟ يحيي كيف: له فقلت أمرنا، أحيى عبدا  هاللّ رحم

  ١...لاتبعونا كلامنا محاسن
ورابعا: لا تعارض بين ما دل على جواز أخذ العلم والحكمة من كل أحد، وما دل على أن العلم الصحيح لا يوجد 

م عليه السلام، وذلك إذا كانوا أولئك ناقلين لعلوم المعصومين عليهم السلام لا لما يقتضـيه أهـوائهم وآرائهـم،    إلا عنده
لانه لا مانع من كون غيرهم ناقلا لعلومهم عليهم السلام في عين ضلالتهم، وحينئذ فلا بأس بالاخذ بنقلـهم إذا كـانوا   

  موثوقا م:
  الامام الباقر عليه السلام:

 الاوعيـة،  في ما إلى فانظروا شيعتنا، إلى لتنقل إلا نملاها فما بأهل، لها وليست وحكما، علما نملاها أوعية لنا إن
   ٢.فتنكبوها سوء وعاء فأا والاوعية نقية، بيضاء تأخذوا الكدورة من صفوها ثم فخذوها

  الامام الصادق عليه السلام:
 في العلـم  غبرات وبقي العلم ذهب: قال ثم ، اللّه عن الصادون فيهم والولائج وإياكم العلم، معدن من العلم ااطلبو
   ٣.النجاة ظاهرها في فإن بظاهرها وعليكم الهلاك، باطنها في فإن باطنها فأحذروا سوء أوعية

  فهرست
  ٥  ..................................  وحي مكتب با مقابله در بشري مكاتب

  ٦  ....................................................................................................  !عاقلان؟ هاي انديشه يا عقل، حكم
  ٧  .................. ................................................................................................  علم حقيقت و حقيقي علم
  ١٠  ...............................................................................................................!جهل؟ رواج يا علم، رشد

  ١٣  .........................................................................................  !آسماني؟ هاي درس يا زميني، هاي انديشه

  ١٦پرداز نظريه و فيلسوف و متفکّر نه است، امام السلام عليه امام

  ١٩  .........................................................................................  !ديگران خودباختگي و عارفان ادعاهاي

                                         
 ٣٠/  ٢. بحار الأنوار،  ١
 ٣٩٤. البحراني: العوالم، كتاب العلم، ٢
 ٣٩٩. البحراني: العوالم، كتاب العلم، ٣



 ٥٤
  ٢٥  ...........................................................  تعالي  اللّه إلي الطريق

  ٢٥  .................. ................................................................................................  الشهودي السلوك: الاول

  ٢٥  .............................................................................................................  المطلق النظري المشي: الثاني

  ٢٥  ..............................................................................  وتفقهها البرهانية السماوية العلوم في النظر: الثالث

  ٢٥  .....................  المطلق النظري والمشي الشهودي السلوك تعريف

  ٢٧  ............................  :الشهودي بالسلوك الاخذ علي يرد ما وأما

  ٢٩  .............................................................  وأساسه الدين أصل

  ٣٣  ...................................................................................:تمهيد

  ٣٤  الواقعيات؟ معرفة طريق في الروايي والعقل البشري العقل شان هو ما

  ٣٤  والباطل؟ الحق بين نفرق وکيف, علينا حجة هو ما الي النيل طريق هو ما

  ٣٥  !الحق؟ معيار هو الامام ام السلام عليه الامام هو الحق لمعرفة المعيار هل

  ٣٥  المتقدمين أعلامنا كتب في الاعتقادية المباحث مواضيع بعض على الدليل

  ٣٥  ....................................................................  ):الحضوري العلم منها وليس( والمعرفة العلم معنى حقيقة

  ٣٥  ..........................................................................................................................  :يدرك لا تعالى إنه

  ٣٥  ................. ................................  :وجهة وأجزاء مقدار ذو شيء يشبهه ولا المصنوع يباين تعالى الصانع

  ٣٥  ................. ................................................................................................  حادثا إلا الفعل يكون لا

  ٣٥  ...................................................................  يباينه بمحدث تعالى الواحد ماسوى وجود وجوب برهان

  ٣٦  ..........................................................................................................  وعمومه ومعناه تعالى  اللّه علم

  ٣٦  ..........................................................................................................  وعمومها ومعناها تعالى قدرته

  ٣٦  .....................................................................................................................  له اية لا ما استحالة

  ٣٦  ......... ................................................................................................  التناهى عدم مع البدء يجتمع لا

  ٣٦  ....................................................................................  )العالم حدوث( له اية لا ما انقضاء استحالة

  ٣٦  ...............................................................................................................  المحدث إلى المحدث احتياج

  ٣٦  ...............................................................................................................  الاحتياج علة هو الحدوث

  ٣٦  ...............................................................................................................  الاحتياج علة هو الإمكان

  ٣٦  ......... ................................  والتصفية الإلهام طريق وبطلان الاستدلال طريق من بفعله إلا  اللّه يعرف لا

  ٣٧  .........................................................  الثواب وتعريض المخلوق إلى التفع إيصال هو الخلق من الغرض

  ٣٧  .................................................................................................  المختار القادر عن إلا يكون لا الفعل

  ٣٧  .............................................................................................................  بنفسه تعالى  اللّه علم تأويل

  ٣٧  ...................................................................................................................مختار قادر تعالى  اللّه إن

  ٣٧  ...................................................................................................................  كاره مريد تعالى  اللّه إن



 ٥٥
  ٣٧  .....................................................................  التوليد أو بالمباشرة بل بالاختراع محدثا يكون لا المحدث

  ٣٧  ......... ................................................................................................  التركيب ونفى واحد، تعالى إنه

  ٣٧  .......................................................................................................................  لنفسه قادر تعالى إنه

  ٣٧  ...................................................................................................................  لنفسه عالم تعالى  اللّه إن

  ٣٨  ...............................................................................  كالأجسام لا جسم تعالى إنه قال من قول بطلان

  ٣٨  ........ ................................................................  النفسي غير عن النفسي وتمايز تعالى  اللّه صفات معنى

  ٣٨  ...............................................................................................................................  ثان قديم امتناع

  ٣٨  ........................................................................................................................  الواحد قاعدة بطلان

  ٣٨  ......... ................................................................................................  الوحدة في بالكثرة القول بطلان

  ٣٨  .....................................................................................................................  الموجود إيجاد استحالة

  ٣٨  .............................................................................................................................  حادث ممكن كل

  ٣٨  ...................................................................................................  قديمة كوا وامتناع حادثة، الإرادة

  ٣٨  .......................................................................................................................  يرى لا تعالى  اللّه إن

  ٣٨  ......... ................................................................................................الواحد سوى ما حدوث إثبات

  ٣٨  ...........................................................................................................  فعله نفس تعالى  اللّه إرادة إن

  ٣٩  ................. ................................................................................................  محل إلى يحتاج لا الإرادة

  ٣٩  .....................................................................................................................  العالم بقدم القول إبطال

  ٣٩  ...................................................................................................................................  مختارون نحن

  ٣٩  ...................................................................................................................  يطاق لا ما تكليف قبح

  ٣٩  ......................................................................................................................................  الهيولا نفي

  ٣٩  ................................................................................................................  والامكان الوجوب برهان

  ٣٩  ................................................................................................................  غير لا الثبوت هو الوجود

  ٣٩  .............................................................................................................................  والإن اللم برهان

  ٣٩  ............................................................................................................................  توقيفية  اللّه أسماء

  ٣٩  ..............................................................................................................  والمباشرة والتوليد الاختراع

  ٣٩  .............................................................................................................  والتقليد والتسليم الاستدلال

  ٤٠  ...............................................................................................................  أول لوجوده ما هو المحدث

  ٤١  ....................................  تعالى  اللّه معرفة طريق في العقل شأن

  ٤١  .................................................................  العقل شأن عظمة

  ٤٢  ...............................................................  !المعصوم؟ أو العقل

  ٤٤  ......................................................................  :المعرفة أبواب



 ٥٦
  ٤٦  ....................................  غير لا الحجة معرفة هو بکماله الدين

  ٤٩  .........................................................  واحد أصل على الدين

 


